श्रीमदप्पय्यदीक्षितविराचिता

# चित्र मी मां सा

पण्डितप्रवरेण सो. रामस्वामिएयङ्गार्येण विरचितया '' तत्वालोक '' व्याख्यया सहिता

भाग:-१



प्रकाशकः रामस्वामि ऐय्यङ्गार्यः २९० सरस्वती सदनम्, सीताविलासाग्रहारः

> मैक्-२४ १९८८



# श्रीमदप्पय्यदीक्षितविराचिता

# चित्र मी मां सा

न्याया-लङ्कार-न्याकरणविदुषा, मै स्रुरु श्रीमन्महाराजसंस्कृतमहापाठशालायां विश्रान्तालङ्कारशास्त्रप्राध्यापकेन पण्डितप्रवरेण

सो. रामस्वाभिऐय्यङ्गार्येण विरचितया '' तत्वालोक ' व्याख्यया सहिता

> भागः-१ [उपमादि स्मरणान्तः]

> > प्रकाशक:

रामस्वमिएंय्य हार्यः

२९०-सरस्वती सदनम् , सीताबिलास अप्रहार:

मैसूरु-२४

ੈਨੇ∙ ਝਂ∙ 2000

लेखक: सम्पादकथ:- सो, रामस्वामि ऐय्यङ्गार्थः

मुद्रणालयः- जयन्ती मुद्रणालयः, जयनगरम्, मैत्र्

संस्करणम्-

मूल्यम्रूष्य काणि

225/-

## सर्वेऽधिकाराः स्वरक्षिताः

## प्राप्तिस्थानम्-

- १ विद्वान् सो. रामस्वामि ऐय्यङ्गार्थः २९०, सरस्वती सदनम् सीताविलासामहारः मैसूरु ५७००२४
- २ वेदान्त बुक् होसू उमाचित्तमन्दिर समीपम् चामराजपेट् वेंगछरु २६००१८

# **CHITRAMIEMAMSA**

OF
APPAYYA DīKŞHITA
With

## TATTVALOKA

A Samskrita Commentary by

PANDITHA PRAVAR

S. RAMASWAMY IYENGARYA

NYAYĀ-ALANKĀRA-VYĀKARAŅA VIDWĀN

Retd. Prof. of Alankarashastra Maharaja's Samskrita College, Mysore

Volume-I

UPAMADI SMARANANTA

Publishers.

S: Ramaswamy Iyengarya Saroswathy Sadanam Seethavilasa Agrahara Mysors 24

ಕ್ರಿ∙ ಶ ∙ 2000

"Tatvāloka" Volume— I a commentary on 'Chitr-meīmāmsā' of Appaiyya Dikşita written and published by S. Ramaswamy Iyengarya 290' Saraswathy Sadanam. Seethayilasa Agrahara Mysore – 24

Pages: 646+144=790

First Ebition: 1988

Copies: 1000

**Price Rs:** 225/-

All rights are reserved with the Author

### Printed by

Jayanti Printers
2842, Pampapati Road, Jayanagar,
MYSORE-14.

#### धोः

## अनुक्रमणी

### पूर्वानुबन्धभागः ---

- 1 सन्देशः श्री मद्राघवेन्द्रभारतीस्वामिनः
- 2 Forword Sri. S. Ramachandra Rao. MA.
- 3 प्रस्तावना-पण्डितरहनं K. S. वरदाचार्याः
- 4 व्याख्यातृपरिचयः विद्वानू T. V. सत्यनारायणः
- 5 कृतज्ञतानिवेदनम् व्याख्याकाराः
- 6 भूमिका

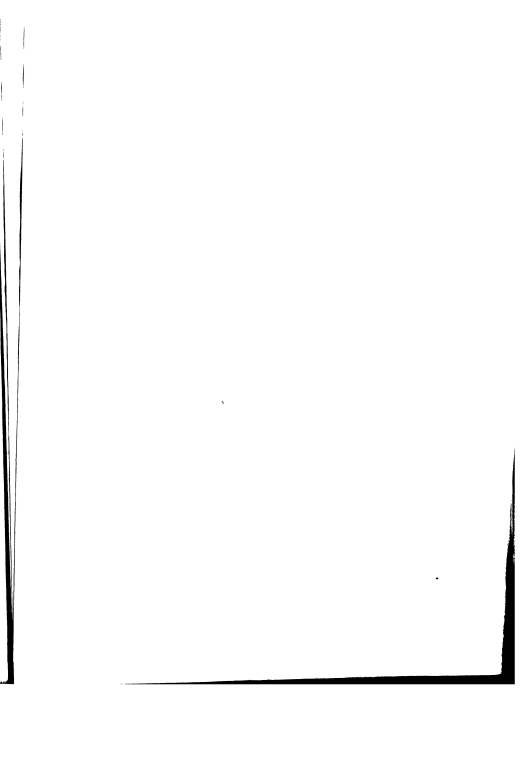
- "
- 7 प्रत्थऋणम्
- "
- 8 विषयस्**ची** K. S. बरदाचार्याः

#### प्रन्थभागः---

- <sup>9</sup> चित्रमीमांसा अप्पय्यदीक्षिताः
- 01 तत्वालोकः विद्वान्. सो. रामस्वामि ऐय्यज्ञार्याः

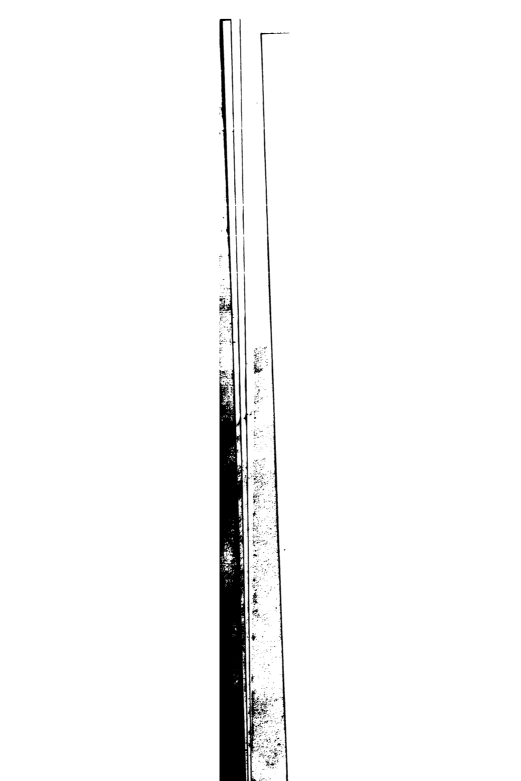
### उत्तरानुबन्धभागः---

- 11 म्लव्याख्ययोः कारिकोदाहरणसूची
- 12 म्लव्याख्ययोः उद्भतमन्थसूची
- 13 प्रन्थकाराणां सूची
- 14 शुद्धाशुद्ध स्ची





श्रीमत्परमहंस परिव्राजकाचार्य श्रीमज्जगाद्धुरु श्रीशङ्कराचार्य परमञ्जय श्रीमद्राघवेन्द्र भारती महास्वामिनः श्रीसंस्थान गोकर्ण श्रीमद्रामचन्द्रापुरमठ, ताः होसनगर, जिः शिवमोग्गा, कर्णाटक राज्यः





### ॥ प्रसीदतु रामचंद्रः॥

श्रीराम

मुद्रा

गत संख्या 2755

श्रीमत्परमहंसपरित्राजकाचार्यपद्वाक्यप्रमाणपारावारपारीण यमनियमासनप्राणायामप्रत्याहारध्यानधारण समाध्यष्टाङ्गयोगानुष्ठाननिष्ठषड्दर्शनस्थापना-चार्यतपश्चऋवत्येनाद्यविच्छित्र

# श्रीमज्जगद्धरुशङ्कराचार्याशिष्य

सुरेश्वराचार्यज्येष्ठशिष्यविद्यानन्दाचार्यगुरुपरम्पराप्राप्त सकलनिगमागमसारहृदयसंाख्यत्रयप्रतिपादकवैदिक मार्गप्रवर्तकसर्वतन्त्रस्वतन्त्रादिविरुदाङ्कितविद्या नगरमहाराजधानीवैभवसिंहासनाधीश्वर व्याख्यानसिंहासनारूढश्रीमद्राजाधिराज

श्री गुरु गोकर्णमण्डलाचार्य

श्रीमन्छतश्रृङ्गपुरवराधीश्वरश्रीमच्खरावतीतीरवास श्रीमद्रामचन्द्रापुरमठस्थश्रीमद्रामचन्द्र-

# चन्द्रमौलीश्वरपादपद्माराधक श्रीमद्रामचन्द्रभारती श्रीगुरुकरकमलसञ्जात

# श्रीमद्राघवन्द्रेभारतीश्रीखामिभिः

श्रीमतां असदत्यन्ति याभिमानिनां महीशूरपुरीस्थ श्रीमनमहाराज संस्कृतमहापाठशालायां विश्रान्तालंकारशास्त्रप्रधानाध्यापकानां शोभा खनग्रामाभिजनानाम् (नुगोहळ्ळि) नं 'सरस्वतीसदनम् ' 290 सीताविलासाग्रहरः मैसूरू' इत्यत्र निगसतां श्रीमज्जनार्दनाचार्य ज्येष्ठ पुत्राणां अनेकविद्वत्पदवीप्रविलसताम् विद्वद्वराणां असाधारण सदाचारसंपि च मतां सोमयाजियांडान्, श्री. रामस्वामि ऐय्यङ्गार्य महाशयानां विषये संदिष्टोऽयं संदेशः।

साम्प्रतम् भवद्भिः अप्परयदीक्षितकृतां छकारशास्त्रसम्बधिनः चित्र मीमांसांख्यप्रन्थस्य तत्वाछोकनाम्नीं व्यख्यां विलिखितां वयम् अवालेकयाम ।

अस्याः सन्याख्यायाः चित्रमीमांसायाः स्मरणाळंकारान्तः प्रथमो भागः मुद्भितः इति अत्यन्तं प्रमोदस्थानमस्माकम् । अस्याः तत्वाळोक व्याख्यायाः मूळभूतचित्रमीमांसायाः विरचयितारः विश्वविख्याताः पद वाक्यप्रमाणपारवारपारीणाः श्रीमन्तः अप्पय्यदीक्षितमह।शयाः द्वेता द्वेत शिवा-द्वेत- विशिष्टाद्वेत प्रन्थान् अन्योन्यमङ्कीर्णाकारेण व्यळिसिन्निति महानयं विशेषः

तथैव एभि: 'मीमासायां व्याकरणे च वादानुक्छया रीत्या भीमांसा वादनक्षत्रमाला पाणिनीयतन्त्रवादनक्षत्रमाले चेवमादयोऽपि ग्रन्था विरचिताः ।

यद्यपि आनन्दवर्धन-मम्मट-रुय्यकादिमिः अलङ्कारविषये विचारः कृतः। तथाऽपि मामहमारभ्य विद्यानाथं यावत् यानि अलंङ्काराणां लक्षणानि लक्ष्याणि च विराचितानि तानि अवलोक्य विमृश्य दोषान् उद्धर्तुं तल्लक्षण-परिष्करणं विधाय क्वचित् नन्यलक्षणान्यपि निर्माय उचितानि लक्ष्याणि च प्रदर्श्व शास्त्रान्तरेष्विव पूर्वपक्षसिद्धान्तरीस्या घटना कृता ।

एतेन अरुङ्कारप्रतिपादकप्रन्थानां शास्त्रःवं नास्तीति प्रवादः परिमृष्ट इति महदिदं सौभाम्यम् ।

इयं च चित्रमीमांसा बहुभिः विचारैः सन्दृब्धा सती न्यायव्याकर-णमीमांसादिष्वपरिणतस्य दुर्बोधैवेति नह्यविदितं विदुषाम्।

अतः अस्याः दुरूहायाः चित्रमीमांसायाः व्यास्यानसापेक्षता आसीत् । परन्तु तदानीं म्लमन्तरा सञ्याख्या चित्रमीमासा नोपल्डा । अत्रच भवद्भिः एतद्प्रन्थाध्येतृणां सुबोधो भवतु इति भावनया म्लमात्रम् अलङ्कार प्रन्थान्तराणि च अवलोक्य प्रन्थकाठिन्यं परिहत्य इयं तत्वालोकाख्यन्या ख्या विनि भिता ।

अस्यां च व्याख्यायां प्रन्थकृदाशयः स्फुटं प्रतिपादितः । तथैव जगन्नाथराजचूडामणिदीक्षितप्रभृतिभिः तत्र तत्र उद्घावितान् दोषान् युक्तिभिः परिहृत्य प्रन्थकृदाशयः समीचीन इति स्थापितः।

1 यथा-चित्रमीमासायाम् " निइशेषच्युतचन्दनम् " इति पद्ये भन्दनच्यत्रनादीनामसाधारण्यं प्रन्थकृता प्रतिपादितम्,तच्च जगन्नाथेन दूषिः तम् तत् प्रकाशकारोक्त्यनुगुणतयोद्भृतम्। व्यञ्जनानुगुणमित्यपि । । । । । । ।

- 2 एवमेव काब्यप्रकाशकाराभिमतकाब्यविभागं परित्यज्य ध्वनि काराभिमत्रीत्या तद्विभागकरणे हेतु: प्रदर्शित: ।
- 3 उपमालक्षणे प्रन्थकृता अन्यङ्गयत्वं विशेषितं तच्च दृषितं जगन्नाथेन तदिप उद्धृतं प्रकारान्तरेण ।
- 4 'पुरतः ' इति प्रयोगे असाधुत्वमापादितं परैः तच प्रकारान्तरेण परिहृतम् ।
- 5 'बागर्थाविव सम्प्रक्ती' इत्यत्र रसध्विनः इतिपाठः म्ले दशयते तस्य उत्तरत्र वक्ष्यमाणग्रन्थानुरोधेन विरोधः (व्याघातः) परिदृश्यते सच तद्भुणसंविज्ञानोपलक्षणान्यतराश्रयणेत परिदृतः ।
- 6 'रजोभिः स्यन्दनोद्धृतैः ' इत्यत्र प्राच्यनन्यमतिवर्मश पूर्वकं उपमेयोपमा युक्ता नोपमा इति औचित्यानुसारात् निर्णयः कृतः ।
- 7 अनन्वयस्थले स्वस्य स्वेन साहदयनिष्पत्तिः स्ति नवेति विचार्य यथौंचिति निश्चयः कृतः ।
  - 8 सादृश्यपदार्थस्वरूपविचारः ।
- 9 शब्दशक्तिमूलध्वनिस्थले द्वितीयार्थस्थापि शक्त्येव प्रतीतिः ? आहोस्वित व्यञ्जनयेति विचारः सुदीर्घतया कृतः ।
- एवं अस्याः अतिगमीरायाः चित्रमीमांसायाः महता श्रमेण अतिप्रयत्नेन च अध्ययनाध्यापन्योः आनुत्रूरुयं यथा स्यात् तथा तत्वारोक्षास्यां अतिविस्तृतां व्यास्यां विरचच्य महानुपकारः कृतः ।

अमेऽपि नानाशास्त्रग्रन्थानां व्याख्यां विषाय सर्वे ं विदुषां विद्यार्थिनां च अध्यापनाध्ययनानुक्र्स्यं सम्पादयन्तु तथा द्रेयः-प्रयोभाजोभवन्तु भवन्तः इति आशास्महे

इति श्रीमन्नागयणस्मृतयःश्रीः

मिति: विभवनामसंवत्सरे भाद्रपदशुक्कपूर्णिमायां भानुबासरे [दिनाङ्क 25- 9-1988]

**बसितः विद्यामेन्दिरम् नं** 2A. प्रथमकक्ष्यायां जे पि. मार्गे **चिक्रवमारतीसम्रु**च्चये गिरिनगरे (वेंगळ्रू) कल्याण नगरे 560085.

#### **FOREWORD**

I have much pleasure in introducing Vidwan S. Ramaswamy Iyengarya to the world of Sanskrit Scholars. The learned scholar hails from a family known for its learning and noble bearing. He is the son of Vidwan. S. Janardanacharya from whom he learnt the secrets of Indian Grammar, Rhetorics and Philosophy. Later, he studied at the Maharaja's Sanskrit College, Mysore and obtained the highest degrees in Navīna Nyāya, Alankāraj and Vyākaraņa. In addition, he was trained by his father in mastering the Visiṣtādvaita system which he later assiduously studied at the Ubhaya Vedānta Fravartaka Sabhā Melkote, a place of pilgrimage and learning near Mysore.

The Vidwān's achievements were recognised and he was called upon to serve on the staff of the Maharājas Sanskrit College, Mysore, where he had studied earlier under eminent Sanskrit Pandits. While on the staff as Professor of alankārasāstra, he had the oppurtunity of teaching alankāra classics to students eager to learn and profit from a study of Indian poetics. His preoccupation with the exposition of the highest texts on rhetorics was never in his way to the promotion and spread of Sanskrit knowledge to the ordinary men around him to whom he taught Sanskrit in his Institute called

Śrī Rāmamiśra Semskṛta Vidyāpiṭha'. He wrote for the benefit of young by elementary guides on Sanskrit grammur; but his nound disposition was to be in touch with the best of Sanskrit classics; and in keeping with this inclination, he taught and wrote on them. The result was Tattvāloka, the commentary which he wrote on the Citramimāmsā of Appayya Dīkṣita, a reputed ālankārika of the 17th century A.D.

It is clar from a study of Tatvatoka that Sri Ramaswamy Iyengar a was greatly influenced by the style and treatment of Appyya Diksita who wrote many works in Sanskrit. His contribution to Indian poetics were three Vrttivārttka, kuvalayānada, Citra. mimāmsā. And, of the three, the last one was his best displaying as it did the intellectual, analytical and critical powers of the author. Nothing could be a greater tribute to the work than, the pertinent observation that "though the work is incomplete, it is delightful like the digit of the moon or like Aruna, the chariot er of the Sun-god." Naturally Sri lyen; arya not only admired the work but also felt like bringing its glories to the scholarly world. He called his exposition of the work, Tattvāleka.

Apya dha Citramīmāmsā na mude kasya māmsalā
Anūrur va gharmāmsoradhenduriva dhūrjaţeḥ.
Kane. Introduction to Sāhityadarpana. 1-35

And now Tattvāloka, a nice commentary on Citramimāmsā is a work having its own special Besides presenting clearly the views of features. Appayya Diksita, it draws from grammar and mimāmsā the necessary material to expound the concepts of rhetorics. The 'figures of sense' [Arthālankāra] with which Citramimamsā abounds make themselves very definite and clear to the reader aided by the commentary, Tattāvloka. Needless to say that the impeccable Sanskrit style of the commentary and its lucid exposition make it easy for the connoisseur to follow the intricacies of the original. Nor is the author of the commentary content to give an exposition of the original; he evaluates ably and critically all that Appayya Dikșita says, all that Appayya Diksita's opponent, Jagannātha, the alankāra stalwart says, and comes to valid conclusions of his own.

The Tattvāloka is a remarkable commentary and it is my hope that the authour's wish that it should relight the hearts of its readers gets fulfilment:

'Vyākhaiṣā Viduṣām modam tanotu suhṛdām sādā'

S. RAMACHANDRA RAO

*Mysore* 8–10–88 University professor of Sanskrit (Retd.) Mysore

#### प्रस्तावना

संस्कृतवाङ्मये हि भारतदेशसर्वस्वभूते पर्वत्रयं दृश्यते । 1) सामा न्यतः सार्धसहस्रवत्सरेभ्यः पूर्वतनम्, बौद्धैस्सद्द सङ्घर्षतः प्राक्तनगेकम् !

2) तदनन्तरकालिकं पञ्चशनवस्मरेभ्यः प्राक्तनं द्वितीयम् । 3) एत दनन्तरकालिकं तृतीयम् ।

तृतीयपर्वेकालिकवाङ्मयपरिशीलने श्रीमन्तः अप्पय्यदीक्षिताः असाधरणं स्थानं वहन्त्येव । नानामुखप्रतिभाशालिभिः एभिः े विरचितेषु शताधिकप्रवन्धेषु इयं चित्रमीमांसा विशिष्टं स्थानं वहिते ।

काव्यं ध्वनिगुणीभूतव्यङ्गयचित्रभेदात् त्रिविधं विभज्य, तत्र चित्र काव्यं शब्दार्थोभयचित्रमिति विभागं प्रदर्शयन्त्येते। तत्र अर्थचित्र मेव अर्थालङ्कारपदवच्यं भवति। एतद्विचारएवाचा प्रस्तुतः। मीमांसक मूर्धन्यत्वात् भीमांसा 'पदयोजनया अस्य ग्रन्थस्य ' अर्थचिमीमांसा ' इति नाम दत्तमेतत्कर्तृभिः। तदेव नाम संक्षेपात् ' चित्रामीमांसा ' इति संवृत्तमिति ग्रान्थारम्भत्रकरणे स्पष्ट भवति।

विषयनिरूपणप्रीढिमदृष्ट्या अयं ग्रान्थः अलङ्कार्शाः त्रवाङ्शये अल्यन्त प्रसिद्धि लभते । तत्तादृशास्यास्य समीचीनं विस्तृतं सर्वसम्मतं च एकं व्याख्यानं न लभ्यते । इमां न्यूनतां पर्यदृत्तं स्त्रापालङ्का शास्त्रविद्वांसः महीसुरपुरसंस्कृतकलाशालायां विश्रान्तालङ्कारशास्त्रज्ञास्या पकाः सो. रामस्वामिऐ यङ्कार्याः इति महदिदं प्रमोदस्थानम् । 'तत्वालोक ' नाम्ना विरचितोयमेभिविद्वद्वरेण्यैः नृतं चिश्रमीमासातस्य

ज्ञानायालोकायत इति एतदून्थाध्येतृभिः स्वयं ज्ञायेत । अल्ङ्कारशास्त्र वाङ्मये इदंच व्याख्यानं महतीं कीर्तिमचिरात्संम्पादयिष्यतीत्यत्र न संशयलेशः ।

अलङ्कारशास्त्रस्य प्राणप्रदं शास्त्रं व्याकरणशास्त्रमित्ययमंशः अस्मिन् व्याख्याने आमूलान्तं स्फुटं भाति । व्याकरणशास्त्रे प्राचीनसंप्रदायानुसारेण पाण्डित्यं संपादितवतां एतच्याख्याकाराणां निरूपणशैलिः, विवादिवषयेषु निष्पक्षपात निर्णयः, विचारेषु गहनता इत्यादयो गुणाः प्रतिपुटं विलसंति अस्मिन् प्रन्थे ।

गीर्वाणवाणीहृदयमळंकुवेत्सु रत्नहारेषु नृतनममूरुयं इमं रस्नहारं संयो जितवत्सु एषु सहृदयविद्वद्वरेण्येषु नृतं संस्कृतवाङ्गयोद्यानिवहाररिकाः, विशिष्य अळंकारशास्त्ररिकाः अत्यन्तमधमणी एवेति हार्दं भावयामोवयम् । एतमेव अनेकग्रन्थरचनया इतोऽप्यधमणियन्त्वस्मान् एते विद्वद्वरेण्या इत्याशास्महे ॥

नव्यमङ्गलाभिजनः पण्डितरत्नं वरदाचायेः विश्रान्तप्राच्यविद्यासंशोधकः ओरियण्टळ् रीसर्च इन्स्टयूट् विश्वविद्याख्यः मैस्सरु

#### **Testimonial**

In ancient times the term Shastra was being primarily used in respect of the Vedas alone, which are to instruct what are Salutary and non-Salutary. Subsequently the term Shastra was employed to cover not only the Vedas but also all their auxiliaries and Sub-divisions. There is an impression that the knowledge of the Shastras is distressful. Now, generally, those who apply the term Shastra in respect of Nyaya, Vyakarana, Mimamsa and other Shastras, plead that the knowledge of these Shastras is accomplished after a great deal of distress. Bringing Sahitya also under the Category of Shastra, its Shastra - hood is proved by manifold ways. Many regard that though the texts dealing with illustrations (लक्ष्यग्रन्थ ) such as Drama, Poetry and others are of easy access and whereas the texts designated Alamkara Shastras that expound definitions ( লक्षणप्रन्थ ) are abstruse, even Sahitya is to be invested with the Status of a Shastra. In fact Poetry, Drama and others are heart-touching by their beloved-like manner. On this basis alone they cannot be designated Shastras. Since they contain the aspect of what is beneficial and what is non-benefical also. Poetry, Drama and others should have Shastra-hood. Because Poetry, Drama and others have the status of Shastra, oven the texts expounding definitions ( लक्षणग्रन्थ ) in respect of llin above illustrative texts ( लक्ष्यप्रन्थ ) are termed Shastras.

Among the Alamkara texts, the two works namely the Euvolayananda and the chitramimamsa composed by Sri. Appaya Dixita are famous. Of the two the import of the

#### चित्रमीमांसा

chitramimamsa is very abstruse to grasp. The readings in this text are not impeccable and the subject matter is quite impenetrable. Sri.U.Ve.T.D. Tatacharya Swami had declared many times that the study and teaching of this text were beyond the capacity of even those Pundits versed in the Shastras. If he who had mastered Nyaya, Mimamsa and other Shastras and had deep insight in Alamkarashastra had declared so, then it must be decisive truth. In my boyhood I studied the Kuvalayananda and the Prataparudriya. Afterwords spending my time, as I was, in studying Nyaya and Vyakarana with effort, my familiarity with Alamkara Shastra vanished. Even then, whenever I opened the text of the Chitramimamsa, after reading a few lines. I would put back the text in its original place.

Last year on receiving a copy of the Chitramimamsa with a commentary on it called the tatwaloka composed by Sri. U.Ve.S.Ramaswamy lyengarya so kindly sent me by him, I plunged in the ocean of joy. I became clearly aware of his all round erudition and his capacity to write a commentary that could be grasped easily by both the Scholar and the Student.

In the context of commenting on the Stanza नि:शेषच्युतचन्दनम् --- the Chitramimamsa has expounded thus:- "the subject matter namely 'you went to the pond to bathe, but not near him' being so, the term अधम primarily suggests that you went to him to daily." The tatwaloka has made here a detailed critique of the assertions made by many Alamkarikas such as the another of the Sahityadarpana and others. Sri lyengar's exposition generates great joy in Scholars. Thus

having demonstrated the method of exposition of each and every subject matter found in Alamkara texts other than the Chitramimamsa, and making a comparative study of it with that of the Chitramimamsa method, he has inquired into what is relevant and what is not. This is specially manifest here. He has also delinated clearly the import of the statements of the Chitramimamsa. Therefore, this commentary shedding light with ease on the import of the Chitramimamsa helps absolutery even those possessed of mediocre scholarship.

It is possible to know from this commentary the author's proficiency in all the shastras. A few instances are narrated.

- (1) In the first stanza regarding अर्धीचत्रमीमांसाम् , the subject matter is whether the compound word is a case of शेषपष्टी or प्रतिपद किहितपष्टी P.310 -314; (2) The discussion about the meaning of the Sutra of Panini namely ' उपमानानि सामान्यवचनैः ' after enumerating the original अत्र कैलासगौरम् इत्यत्र वाचकलोपः
- (3) Other discussions of this type elsewhere involving topics such as समासकािक and others, these reveal his mastery over Vyakarana Shastra. The refinement of words as regards the definition of Poetry, (P.12) and साह्य (P.342), and the manner of reflection on the utterances of the author of the Rasagangadhara here and there, elucidate his erudition in Nyayashastra. Since the views of Mimamsa and Vedanta are discussed at relevant contexts, his proficiency in these two Shastras is demonstrated and further, as every topic contained in all the famous Alamkara texts is scrutinised, his grasp over the import of that Shastra is clearly revealed.

#### चित्रमीमांसा

Thus this unsophisticated commentary is grand, deep, skillful in settlement of subtle meaning and is helpful to all. Only the first part of the commentary has been published. We look forward to the publication of the second part. Even though this commentator is lore-ridden, he is endowed with personal qualities ( आत्मगुण ). It is like gold exuding fragrance.

May this commentator who is bestowing favour on people thus by composing many works shine.

I pray to the Lord of Venkatachala, consort of Sri, to bless this commentator with long life, health, affluence and such other benefits suitably.

> N.S.Ramanuja Tatacharya Kulapati Rashtriya Samskrta Vidyapeetha

# प्रकास्तिः

प्राचीने काले शास्त्रम् इति शब्दः हिताहितानुशासके वेद एव मुर्ण्यतया व्यवहतः । पश्चात् वेदतदङ्गोपाङ्गेषु सर्वेप्विप शास्त्रशब्दः प्रववृते । "शास्त्रज्ञानं बहुक्लेशम् "इति प्रथा च वर्तते । अधुना प्रायेण न्याय- व्याकरण - मीमांसादिषु शास्त्रशब्दं प्रयुञ्जानाः तज्ज्ञानं बहुक्लेशसाध्यमिति व्यवहरन्ति । शास्त्रमध्ये साहित्यमप्यन्तर्भाव्य तस्यापि शास्त्रत्वम् बहुभिः प्रकारैरुपपादयन्ति । लक्ष्यग्रन्थानां काव्यनाटकादीनां सुगमत्वे ऽपि लक्षणप्रतिपादकानाम् अलंकारशास्त्र व्यपदेश्यानां ग्रन्थानां दुरूहतया साहित्यस्यापि शास्त्रत्वं योयुज्यत इति बहवो मन्यन्ते । वस्तुतः कान्तासंमिततया हिताहितानुशासकत्वात् काव्यनाटकादीनामिप शास्त्रत्वे सत्येव दुर्बोधार्थग्रन्थे अधुना रूढः शास्त्रशब्दः अलंकारग्रन्थेषु तादशेषु प्रयुज्यते अलंकारशास्त्रमिति ।

अलंकारशास्त्रग्रन्थेषु श्रीमदप्पयदीक्षितिवरिचतौ कुवलयानन्द चित्रमीमांसानामानौ ग्रन्थौ प्रसिद्धौ।तयोः चित्रमीमांसा अतिदुरूहार्था। अरिमन् ग्रन्थे पाठाः अपि न शुद्धाः , विषयोऽप्यतिगहनः। अस्याध्ययन गध्यापनं च शास्त्रपण्डितानामप्यशक्यम् इति बहुवारं श्री. उ.वे.डि.टि. गाताचार्यस्वामिनः अवदन्। न्यायमीमांसादिशास्त्रपारंगताः अलंकारशास्त्रमर्मज्ञा अपि ते तथा अवदंश्चेत् तत्र किंचिदस्ति तत्त्वमिति निश्चप्रचम् । अहं तु बाल्ये कुवलयानन्दं प्रतापरुद्रीयं चाधीतवान् । ततो न्यायव्याकरणादिषु परिश्रमेण कालं यापितवतः मम अलंकारशास्त्रपरिचय एव तिरोहितः । अथापि कदाचित् चित्रमीमांसाग्रन्थमुद्धाटयेयम् । कतिपयवाक्यपठनानन्तरम् अर्थबोधो न भवेत् । ततः पुस्तकं स्वस्थाने निक्षिपेयम् ।

अस्यां स्थितौगतवर्षे महीशूरसंस्कृतकलाशालायाम् अलंकारशास्त्रे प्राध्यापकपदमधिष्टितवद्धिः अलंकारशास्त्रमर्मज्ञैः श्री. उ.वे.सो रामस्वम्यय्यंगार्य महाशयैः स्वकृतया तत्वालोकनाम्न्या व्यारव्यया सिहतां चित्रमीमांसां कृपया महां प्रेषितां प्राप्य महित आनन्दसागरे न्यमज्जम् । तत्र मङ्गलश्लोकव्यारव्यानदर्शनमात्रेणैव एतेषां विद्यमानं सकलशास्त्रपाण्डित्यं, पण्डित विद्यार्थिसाधारण्येन सुगमव्यारव्यानर चनसामर्थयंच स्पष्टं ज्ञातम् । "निःशेषच्युतचन्दनम्" इति श्लोकव्याख्यानावसरे -

अत्र वापीं स्नातुं गतासि, न तु तत्सकाशमिति वाक्यार्थे स्थिते तत्सकाशमेव रन्तुं गन्तासीत्यधमपदेन प्राधान्येन व्यज्यते-

इति चित्रमीमांसायां प्रत्यपादि । अत्र साहित्यदर्पणकारप्रभृतीनां बहूनामालंकाारिकाणां प्रतिपादनमनूद्य भूयान् विमर्शः तत्त्वालोके कृतः।

सः विदुषां महान्तमानन्दं जनयति । एवमेवैकैकस्मिन्नपि विषये चित्रमीमांसातिरिक्तेम्वलंकारग्रन्थेषु उपपादनरीतिं प्रदर्श्य तया सह चित्रमीमांसारीतेः तुलनात्मकमध्ययनं कृत्वा तत्र युक्तायुक्तत्वविवेचनं च कृतवन्त इति विशेषोऽत्र दरीदृश्यते । चित्रमीमांसावाक्यानां स्पष्टतया तात्पर्यं विवरणं कृतवन्तः । अतः सामान्यव्युत्पत्तिमतामपि अनायासेन चित्रमीमांसायास्तात्पर्यं प्रकाशयन्नयं सुतरामुपकरोति ।

एतेषां सर्वशास्त्रपाण्डित्यमेतद्भन्थादवगन्तुं शक्यते । उदाहरणार्थं कतिपयस्थलानि प्रदर्श्यन्ते -

आद्यश्लोके " अर्थीचत्रमीमांसाम् " इत्यत्र शेषषष्टया वा प्रतिपदिव हितषष्टया वा समास इति विचारः, पृ .३१०-३१४

अत्र "कैलासगौरम् " इत्यत्र वाचकलोपः इति मूलमुपादाय कृतः "उपमानानि सामान्यवचनैः" इति पाणिनिसूत्र विचारः, अन्यत्राप्येवंजातीयको विचारः समासशक्तचादि विषयकः एतेषां व्याकरणशास्त्रपाण्डित्यं प्रकाशयति।

पृ.१२ आरभ्य कृताः काव्यलक्षणपरिष्कारः, पृ३४२ साहश्यपरिष्कारः, तत्र तत्र रसगङ्गधरोक्तपरिष्कारसमालोचनप्रकारश्च एतेषां न्यायशास्त्रे वैवृप्यं स्पष्टयन्ति । तत्संदर्भे मीमांसा- वेदान्तमतयोः विवेचनात् तत्रापि पाण्डित्यमवगम्यते । प्रतिविषयं प्रसिद्धालंकारग्रन्थानां सर्वेषामिप विवेचनात् तच्छास्त्रमर्मग्राहित्वं स्पष्टं ज्ञायते ।

चित्रमीमांसा

एवं प्रौढगम्भीरस्क्ष्मार्थविवेचनिपुणा सरला चेयं व्याख्या सर्वोपकारिणी। अस्या व्याख्याया : प्रथमभागमात्रमिदानीं प्राचीकशन्। इतरभागमपि प्रकाशियव्यमाणं प्रतीक्षामहे। वैदुष्यपूर्णा अपीमे व्याख्या काराः आत्मगुणसम्पन्ना इति "हेम्नः परमामोदः"। इत्थमेव बहूनां ग्रन्थानां रचनेन लोकोपकारमातन्वाना एते विराजन्तामिति तदनुगुण मायुरारोग्यैश्वर्यादिकं चांनुगृंह्णातु इति च भगवान्तं वेंकटाचलाधीशं श्रीशं प्रार्थये।

एन्. एस्. रामानुजताताचार्यः

कुलपतिः

तिरूपित-राष्ट्रियसंस्कृतविद्यापीठस्य

# तत्वालेाकव्याख्याकृत्पारंचयः

विद्यया पितृसदृशानां गुरुवरणानां परिचयः विद्वत्समाजं प्रति क्रियते मया इति यत् तदेव महत्प्रमोदस्थानम् । तत्कर्तव्यं महत्या प्रीत्या भक्त्या च कर्तुं समुत्सुकं मदीयं मनः । मदीये जीवने एतदितिरिक्तं कर्तव्यं नास्त्ये— वान्यत् । विद्याभ्यासममये विद्यां तदनुगुणमानुक्र्स्यं च परिकल्प्य मामनु— गृह्य सुखेन सन्तोषेण च जीवितुं निदानभूतानां गुरुपादानां वंशविद्यादिपरि• चयकरणे बद्धादरोऽहं यथामित प्रयतिष्ये ॥

भारतं कर्मभूमिरिति प्रसिद्धम् । अत्र महान्तः ऋषयः मुनयः महा-कवयः, धर्मप्रवर्तकाः, मजप्रवर्तकाः, विद्वांसश्च समुद्भूता इति विदितचरमेव समेषां विदुषाम् । तत्राषि विशेषतः दक्षिणभारतं विविधासु विद्यासु, बहीषु कलासु च सुविख्यातमिति सुविदितमेव खल्छ । तत्र दक्षिणभारते चोलमण्ड लमेकम् । तस्मिन् चोळमण्डले काश्ची विख्याता पुरी । तस्समीपवर्तिन्याः अहीन्द्रपूर्याः परिसरे श्रीमङ्गलो नामाऽग्रहारः । यस्तु वेदशास्त्रविज्ञाः नामाव।समृमिः ॥

तत्र ९५० वर्षतः पूर्व यज्ञदीस्नितनामानः आनेयसगोत्राः, आपस्तम्ब
स्त्राः यजुदशाखाध्यायिनः शासन् । मङ्गवल्लीनाम्नी एतेषां सहध
निणी । सा च श्रीभूतपुरीस्थहारीतकुलतिलकस्य श्रीमतः केशवसोमयाजिनः
पत्री विशिष्टाद्वैतसिद्धान्तप्रतिष्ठापकानां भगवतां रामानुजाचार्याणां
सादरी च । तयोदंग्पत्ये कलेः ४१३५ तमे शालिवाहनशकस्य ९५६। १०. श., १०३३ तमभाववत्सरीय मिथुनशुक्कसप्तमीशुक्रवासरंयुते पूर्वफ
स्मानीनक्षत्रे श्रीरामिश्रमहादेशिकाः अवतेरुः ।ये च मातुलभावमधिजगुषा
समानुजानाम्वाणां सकाशात् अधिगतब्रह्मविद्यावैभवाः, स्विपतुरिष

गतवेदवेदान्तन्यायव्याकरणमीमांसाशास्त्रेषु च प्राप्तान्यादशपाण्डिस्याः , कुरुकेश्वराद्धिगतद्रामिडान्तायभाष्याश्च । तदनु श्रीभाष्यविवरणादीन् १६ प्रन्थाननुगृह्य श्रीभाष्यभगवद्विषयोभयसिद्धासनाधिपत्ये मगवता भाष्य- कृता प्रतिष्ठिताः ॥

चोलोपद्रवकारणेन भगवद्रामानुजाचार्याः कर्णाटकदेशिममं आगत्य याद्वाद्रौ[मेलुकोटे]न्यवसन् । कदाचित् हासनिज्ञायाः परिसरे कावेरीतटे बिसण्ठेन समं संस्पर्ध्य, गायत्रीं विम्मृत्य पुनरिष विसण्ठोपदेशात् गायत्रीमुपलभ्य विश्वामित्रेण प्रत्यक्षीकृतगायत्रीके रामनाथपुरक्षेत्रे भगवद्रामानुजाचार्यसा-विश्वामेत्रेण प्रत्यक्षीकृतगायत्रीके रामनाथपुरक्षेत्रे भगवद्रामानुजाचार्यसा-विश्वामेत्रेण प्रत्यक्षीकृतगायत्रीके रामनाथपुरक्षेत्रे भगवद्रामानुजाचार्यसा-विश्वामेत्राण प्रत्यक्षीकृतगायत्रीके रामनाथपुरक्षेत्रे भगवद्रामानुजाचार्यसा-इति द्राविडनाम्ना, ऋतुनाथार्यः इति संस्कृतनाम्ना च आहताः । तद्राप्रभृति एते श्रीरामिश्राः शोमाशियाण्डाम् इति प्रसिद्धाः अभ्वन् । एतद्रंशीयाश्र कारणान्तरेण यादवाद्वि परिस्थज्य तृणगर्तपुर्यो [हुलुगुण्डि] शान्तिग्रामे शोभाञ्चनग्रामे च न्यवसन् ।

तेषु प्रामेषु श्रीमाञ्जनो नामः [नुगोहळ्ळि] विख्यातः, यत्र च वेद न्यायव्याकरणमीमांसावेदान्तेषु पारङ्गताः भ्यांसः पण्डिताः आसन् । तस्य विद्धत्परिषदि श्रीरामिश्राचार्यनामानः [कि. श. १८४२-१९१५] बहुश्रुताः विद्वांसः । एते एव एतद्गन्थव्याख्यातृणां पितामहचरणाः । दक्षि - णदेशे 'तार्किकसिद्धः ' इति कर्णाटदेशे पुनः 'पुराणसिंद्धा' इति उपाधि-रेतेषाम् । एभिश्च पण्डितरत्नं कविवरदाचार्यभ्यः न्यायशास्त्रमधीतम् । एषां च सहाध्यायिनः श्रीजगद्धरुशङ्कराचर्यापीठाधिकृता श्रीनृसिद्धा मारतीस्त्रामिनः [पूर्वाश्रमे] आसन् । तिरुपुकुळि महामहोपाध्यायाः श्रीकृष्णताताचार्यमहोदयाः एतेषां सुहृदः ।।

एषां विद्वद्वरेण्यानां श्रीनिवासराघवाचार्य-नरसिह्माचार्य-जनार्दनाचार्य

सम्पत्कुमाराचार्याः इति चत्वारः पुत्राः समजनिषत । सर्वे च वेद-वेदान्तप्र चीनन्यायनवीनन्यायव्याकरणादिशास्त्रेषु निष्णाताः । एषु मध्ये विद्वांसः
सो. जनार्दनाचार्याः श्रीराममिश्राचार्याणां तृतीयपुत्राः । वेदवेदान्तव्याक
रणाळक्कारेषु निपुणाः जन्मकवयः साहितीरसिकाश्च कि.श १८९१–१९८१
अवधी आसन् । 'भगवद्रामानजचरितादर्शे' इति पद्यात्मकं काव्यमेकम्,
चेन्नकेशवदेवस्य पादादिकेशान्तरतृतिः, लक्ष्मीस्तवश्चेति गद्यात्मकं काव्य
द्वयं विलिखितमेतैर्महानुमावैः । एषां सहधर्मिणी श्रीमती सीताम्बा,
अनयोः ज्येष्ठपुत्राः सो. रामस्यामि एय्यङ्गार्यमहोद्याः । एते एव अस्य
चित्रमीमांमाव्याख्यानस्य तत्वालोकस्य निर्मातारः ॥

२०-८-१९२५ तमे किस्ताब्दे एतेषां जन्म नुगोहिळ्ळ्यामे समभूत् । नातपादा एव आद्यगुरवः । तेष्वेव प्रत्यः व्याकरणाळक्कार-वेदान्त प्रन्थाः अधीताः । ज्येष्ठिपतृव्येषु विद्वस्तु श्रीनिवःसराघवाचार्येषु वेदाध्ययनं मुक्तावळीप्रन्थाध्ययनं च कृतमेतेः । मैद्धरु प्राच्यविद्यासंशोधनाळये प्रधानपण्डितस्थाने तदानीं विराजिताः आस्थानविद्वांसः सोः नरसिंहा चार्याः कृष्णराजकळोदयनामकचम्पूकाराः तर्कशास्त्रे गुरवः । एते अस्य ग्रन्थकृतः द्वितीयपितृष्यपादाः ।एभिरेते बहुपकृताः । अतः सोः नरसिंहा चार्याः एषां जीवने प्रातःस्मरणीयाः ॥

एते रामस्विमिऐय्यङ्गायाः विशेषाध्ययनार्थं बाल्ये एव मैसूरुनगरं प्रिति आगताः । अत्रस्या श्रीमन्महाराजसंस्कृतपाठशालैव एतेषाम् आवासभूमिः अध्ययनभूमिः कर्मभूमिश्च । अस्यां कलाशालायां न्यायशास्त्रे विशेषतः अध्ययनं आस्थानमहाविद्वद्भयः धारापुरं कृष्णमूर्त्याचार्यभ्यः, आस्थान-भर्माधिकारि पण्डितरनं वेङ्कटेशशास्त्रिभ्यः तथा विद्वद्भयः टि. सीता

रामशास्त्रिभ्यश्च अध्ययनं कृतम् । अलङ्कारशास्त्रे तु आस्थानमहाविद्व-द्वयः सङ्कीघट्ट वेङ्कटाचार्यमहोदयेभ्यः अध्ययनं कृतम् ॥

एतेषां बोधनो परेशमांगदर्शनानि लब्द्या, तर्के-व्याकरणालक्कारशास्त्रेषु इदिमित्थमिति ज्ञानं स्प्याप्य विद्वत्यद्वीधराः समभूवन् । तदनन्तरं अत्रैव कलाशालायां १९५१तमे किस्ताब्दे अलङ्कारशास्त्रोपप्राध्यापकस्थाने नियुक्ताः सन्तः १९७६ तमिकिस्तावः प्रमृति अलङ्कारशास्त्रप्राध्यापकस्थाने विराज्ञमानाः. १९८५ आगस्दमासं यावत् प्रवचनादिकं कृत्वा ततः विश्रान्ताः अभूवन् । चतुन्त्रिशद्वर्श्वरेनं शास्त्राध्यापनकमे प्रामाणिकतया कृतमेतैः । परस्सहसाः विद्यार्थिनः एतेगां वर्तन्ते । असीमपाण्डित्यं, हृदयावर्जकबोधनशिली निष्कृष्टपरिज्ञानं च एतेषां विशेषता । अध्यापनकाल एव लात्राणामानु क्ल्यार्थ किं कर्नत्यम् १ शास्त्रप्रसारणे कःपन्थाः अनुसर्तव्य १ इत्यादिचिन्ता एतेषां मनसि । तदर्थमेव १९६८ तमे किस् गब्दे 'श्री राममिश्रसंस्कृतविद्यां पीठम्' इति एकः संस्कृतविद्यालयः स्थापितः । तत्र अयं बनः प्रथमः छात्रः अभवत्। अत्र कर्णाटकसर्वकारीय प्रथमकाव्य ६ क्ष्ये प्रारब्धे । तद्द्रारा बह्वो विद्यार्थनः संस्कृतगङ्गायां स्नापिताः ।

बालकानां कृते, संस्कृतप्रवेशने सौलभ्यं सम्पाद्यितु संस्कृतबाल-बोधिनी इति बाल्य पाठ्यपुस्तकं भागत्रयामना विग्न्तिम् । अधुना भागद्वयं विद्यापौठद्वारा प्रकाशितम् । तृतीयो भागः मुद्रणार्थं सिद्धः । संस्कृतवाक्य-रचनां इति अपरं पुस्तकमेतैः कृतम् । तत्तु १९७०-१९७३ तमे अवधौ कर्णा टकसर्वकारीयकाव्यपरीक्षायाः पाठ्यपुस्तकमासीत् । अपूर्वाः व्यवहारोपयोगिनः-प्रयोगाः व्याकरणविषयाश्च अत्र भाषान्तररूपेण निरूपिताः । बाल्याभ्यासिनां इदमतीय सुरुपताधनं भवितुं योग्यमस्ति । एवमेव 'मुकुन्दमालास्तोत्रम्' इति शिरोनाम्ना स्तोत्रसङ्गहरूपः कश्चन प्रन्थः प्रथितः मुद्धितश्च वर्तते । प्रन्थ-रचनाचातुरी, निरूपणक्रमश्च अनुसरणयोग्यः इःयुक्तेः नातिश्योक्तिता । एषां च शास्त्रपाण्डित्यमप्यगाधम्। अप्पर्यदिक्षितिवित्वित चित्रमीमांसाग्रन्थस्य तत्काले उपयुक्तं व्याख्यानमेव नासीत् । तदेतन्मनसि चिन्तयित्वा
१९६३ तम वर्षमारभ्य १९६७ तमेवर्षे एतैः स्वोपज्ञतया 'तत्वालोक'

इति नामकं व्याख्यानं रचितम्। किन्तु धनाभावात् प्रोत्साहाभावाच्च तन्न
मुद्रापितम् मद्रणार्थे बहुधा प्रयत्नः कृतः तत्र अथापि लाभो नाभवत् । तदाः
औदासीन्यमेवैतैः स्वीकृतम् ॥

१९७० तमे वर्षे केरले चित्रमीमांसायाः सुधानामकं व्याख्यानं रचितं मुद्रापितं च । तत् दृष्ट्या तद्व्याख्याशेली अन्या ममच व्याख्याशेली अपरेति ज्ञात्वापि मीनमेशित्रतम् । अनितिक्रमणीयत्वाद्विधेः मनुष्यचिन्तायाः दैवचिन्ता हि बलायसी । यद्भाव्यं तद्भवत्येव । अन सुपमयः सम्प्राप्तः । तत्वालोक व्याख्यानमिदमधुना प्रकुल्लितमस्ति केन्द्रसर्वकारसाहाय्यमप्यधुना लब्धम् । विदुषां योग्यतायाः मूल्यं प्राप्तमद्य । 'न निश्चितार्थाद्विरमन्ति धीराः' इति अस्य व व्यस्य अन्वर्थता जाता । भगविति भारं निधाय कार्यमारब्धमेव । इदानी तत्यालोकस्य प्रथमो भागः प्रकाशितः ।।

अस्मिन् प्रथमभागे काव्यप्रकरणम्, उपमाप्रकरणम्, अनन्वयप्रकरणम्, उपमेयोपमा प्रकरणम्, स्मरणालङ्कार प्रकरणमिति पञ्च प्रकरणानि मन्ति। प्रथमे प्रकरणे ध्वनिकाव्यम्,गुणीम् तव्यक्षयकाव्यम्, द्वितीये चित्रकाव्येषु प्रधानतमायाः उपमायाः निरूपणं सप्रमेदं निरूपितम् । तृतीये अनन्वयस्य, नतुर्थे उपमेयोपमायाः पञ्चमे स्मरणस्य च निरूपणं यथा अप्पय्यदीक्षितैः- भृतम् तदनुगुणतया व्याख्यानं सम्यक् कृतमस्ति । प्राचीनालङ्कारिकाणां मतानि तत्र उद्भृत्य स्वाभिप्रायमपि अनेकत्र प्रदर्श प्रन्थकृदाशयं सम्यक् प्रदर्श हत्यक्षमत्या व्याख्यानं कृतमन्ति । सुलभा शैली । अदीर्घसमासः । सरल्पताने वाक्यानि इत्येते अत्रत्या विशेषाः । अलङ्कारशास्त्रे प्रसिद्धस्य चित्र-गिमासाग्रन्थस्य व्याख्यानाभावकाले एव विन्तृतं व्याख्यानमेतैः रचितमामीत्

इति चेत् तत्तु न सुल्लमसाध्यं कर्म । असाध्यमपि साधितमेतैः । एतदर्थमेव अमी प्रशंसाभाजः ॥

एतेषां सामर्थ्यं पाण्डित्ये विद्याप्रसारणे च सम्यक् ज्ञात्वा श्रीमत्परमहंस परि ब्राजकाचार्य श्रीमज्जगद्धरुश्रीशङ्कर।चार्य परमपूज्य श्रीराघवेःद्रभारती महास्वामिभिः 'पण्डितप्रवराः' इति बिरुदमेकं प्रदत्तम् । अस्य अन्वर्थभाजः एते। मन्त्रालयविद्वत्सभामु बहुवारं गत्वा स्वकीयं शास्त्रपाडित्यं प्रकाशितवन्तः । निवृत्त्यनन्तः मपि एतैः तूर्णीं नोपदिष्टम् । यतः ज्ञानदाहः अधिकतमः आसीत्खलु । यादवादिस्थ [मेळुकोटे] संस्कृतसंशोधनासंसदि उपनिषत्सं-शोधना विभागे मासषद्कं यावत् अध्यक्षपद्च्यां कार्यं सुष्टु कृतम् । ततः देहालस्यकारणात् विगमः स्वीकृतः ।

गरीयसि श्रेयसि केन तृष्यते । एवमेन एनेरपि ज्ञानप्रसरणविषये सर्वदाऽती बोत्साहः प्रदर्शितः । अमरसिंहकृताऽमरकोशस्य पर्यायविरामनिर्देश पूर्वक कर्णाटकटीकां विरच्य दिग्वर्गपर्यन्तं मुद्रापितमेतैः । तत्तु महताक्के शकारणेन स्थिगतमिते । भगवति प्रार्थयेऽहम् । सः एतेषां महतीं शक्तिम् अनुगृह्य तत्कर्म समापयतु इति । अनेन विद्वत्समाजं प्रति बहूपकारः स्यात् ।

परमकारुणिकाः विद्यापक्षपातिनश्च एते । एषां करुणाप्रवाहे निमग्नोऽयं जनः तेषामनुप्रहेण प्रोसाहनेन च एतादृशि गौरवस्थाने वर्तते इति वक्तुमानन्दो मवति । अकिञ्चनस्यास्य जनस्यानुकूल्यं परिकल्प्य पुत्रवत् विद्यामुपिदृश्य जीवनानुभवं सम्बोध्य महोपकारं कृतवन्तः एतद्विस्मरणीयं चिरस्मरणीयं च । दश्चर्षपर्यन्तं स्वकीयं विद्यापीटे शिक्षकृष्ट्रितमुपकल्प्य अमुं जनं बहिः प्रकाशितवन्तः ॥

धन्योऽयं जनः । गुरुपादानां परिचयकरणे लब्धावकादाः,स्वकीयं

ऋषिऋणमेवंरींत्या प्रत्यर्पयति । एतदर्थे महानानन्दो जायते । चिरं विस्तसन्तु गुरुपादाः ।

एतेषामानः दमयः संमारः । पत्नी लक्ष्मीः भाग्यल्ह्मीरेव । गुरुचर-णानां विद्याप्रसारणकर्मणि, इतरेषु विषयेषु च सहधमचारिण्येषा । अस्याः करुणासागरेऽषि निमग्नोऽयं जनः सकार्तज्ञं नमोवाकमप्यति । एका पुत्री द्वो पुत्रौ च एतेषाम् । सर्वेऽपि संस्कृतविद्धांसः संस्कृताभिमानिनश्च । तादृष्ठाः अपूर्वसंगमः अपूर्व एव ।

एतादशगुरुचरणानाःमिदं सार्थकं कर्म सर्वानानन्दयतु । विदुषां समाजे अभूतपूर्वो प्रशंसां लभताम् ! भगवान् लक्ष्मीरमणः सकलसन्मङ्गलानि विद्धातु इति सम्प्रार्थ्यं गुरूणां पादारविन्दयोः भूयांसि नमांसि समर्प्य विरमत्ययंजनः

इति सज्जनविधेयः

अलंकारव्याकरणशास्त्रविनाद्व टि. वि. सत्यनारायणः. एम्. ए.

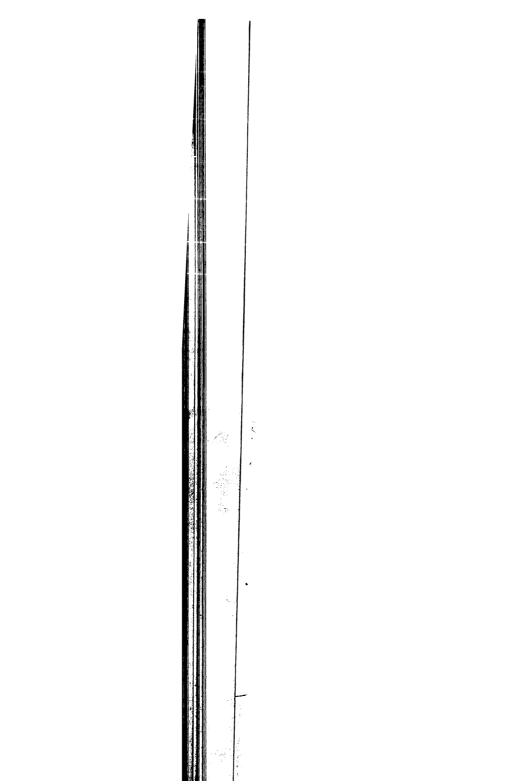
संशोधकः

प्राच्यविद्यासंशोधनालयः

मैसूरु

12-10-1988

॥ ईति शम् ॥





सोमयाजियाणान् भीरामस्वामि देखाङ्गार्यः त्याय अमङ्गार व्याकरण विज्ञान् अमङ्गार ज्ञास्मणकः श्रीमनमहाराज संस्कृत महापाढद्यामा, भैसूद्र

# 

#### **ञुभम**स्तु

### श्रीमते हयमीवाय नमः

### ।। कृतज्ञता निवेदनम् ॥

अस्ति किल भारते कर्णाटदेशः । तत्र च महीशूरपुरी नाम नगरी चकाितः । इयं च कि० श० १५६५ परतः यदुवंशीयानां राज्ञा माबासम्भिः अभृत् । इमां, च नगरीमिष्ठिष्ठाय परिपालयमानानामेषां राज्ञां वंशीयैः सुम्पुिड कृष्णराज ओडयर् महाराजिमः १७६८ तमे किस्ताब्दे अत्रत्या श्रीमन्महाराजसंस्कृतमहापाठद्वाला उपकानता । ततश्च तदात्वे प्रधानामात्यैः दिवान्. रङ्गाचार्लु महोदयैः सरस्वतीप्रासादाख्यया प्रतिष्ठापिता ।

अस्यां च पाठशालायां प्रप्रथमं न्याय-व्याकरणशास्त्रयोरऽध्यापन मुपकान्तम् । कारूक्रमेणेयं ऋग्यजुषोः शास्त्रान्तरेषु च प्रवचनमुपक्रम्य अभिवर्धितुम् भारमे ।

नदात्वे च पण्डितरत्नं कविवरदाचार्याः न्यायादिशास्त्रेषु गवक्तारः आसन् । येषु न्यायशास्त्रमधीतवन्तोऽस्मित्पतामहाः श्रीराम भिश्रार्याः , येषां च शृङ्गेरीपीठाघिपतयः जगद्गुरु श्रीनरसिंहभारती गामिनः (पूर्वाश्रमे) सहाध्यायिनः आसन् ।

अस्यामेव पाठशालायां सामवेदे वेदभाष्ये संगीतकलायम् साहित्ये ।। युर्वेदे च अध्ययनाध्यापनादिकमारब्धम् । तदनु १८९० तम क्रिस्ता

सम्पादनमेव मुख्य उैशः, परन्तु यत्र यत्र खण्डनकारै; व्याख्यातृमिश्च प्रन्थकृदाशयः अन्यथाकृतः कचित् कचित् प्रन्थकृतापि प्राचमाशयो ऽन्यथा नीतः तत्र विवेचनमपि यथामति कृतम् ।

अस्यां चित्रमीमांसायां प्राचीनलक्ष्यलक्षणपरिमहे तत्परित्यागे च मन्थ कृतः महती सूक्ष्मेक्षिका वर्तते । तदेत्तत्र तत्र प्रदर्शितम् ।

भाग्रहगृहीतानां तत्वावगमो न सुलभः अत एवाकाण्डेऽपि खण्डने प्रवृत्तिः। तादशस्थलेषु तत्वमधिगन्तुं यत्नः कृतः। अत एव परिश्रमा धिक्यम्।

व<sup>र</sup>तुत - 'कुतो वा नूतनंबरतु वयमुत्प्रेक्षितुं क्षमाः' इत्युक्तगित्या अभि नवविषयोस्लेखे न मम प्रवृत्तिः । किन्तु वास्तावांज्ञाविष्करणे इति एतद्वचास्त्यावलोककानां ज्ञायत एवेत्यलं विस्तरेण ।

पुनरिप कतिपयवर्षेषु गतेषु कापि [ Copy ] करणार्थं १९०७ तमे किस्ताब्दे उपक्रम्य १९५८ तमे वर्षे परिसमापिता ।

तदनन्तरं च (९) नवसु वर्षेषु गतेषु १९८५ तमे कि शके कार्यान्तरपरेण महींशूरपुरीतः कल्याणनगरीं प्रति [Bangalore] गतेन मया विधानसीधे तदानीं कर्णाटकराज्यसर्वकारीयशिक्षणग्रुख्यकार्य हिंशनः सम्मान्याः ए. भरत् [.A.S महाशयाः अवलोकिताः ।

तदनन्तरं च तेषु एतद्व्याख्याविषये मुद्राणार्थे विज्ञापना कृता । पश्चात् आछोच्य केन्द्रसर्वकारद्वारा साहाय्यं कारयितुं मनश्चकुः । ततश्च १९८६ तमबस्परीय फेजवरीमासे एतद्यन्थमुद्रणार्थं साहाय्यं केन्द्रसर्वकार द्वारा अनुमोदितम् ।

न्यापनल् कालेज् विद्यालये भृतप् मंस्कृतप्रध्यापकानां संस्कृत-हिन्दी आंग्लभाषासु निश्चितमतीनां विदुषां M·A इत्युपाषिधारिणां श्रीमतां H. S. वरददेशिक चार्याणां सविधे अभ्यस्त म्कृतिविद्यानां ए निमुद्र णार्थे केन्द्रसर्वकारद्वारा सुबहु साहाय्यं कारितवताम् सुसंस्कृतानाम् महा कुलीनानाम् उदारभनसाम् मृदुमनसाम् वाभिनाम् मेथाविनाश्च ए. भरत् I. A.S. महाशंयानाम् अनन्तानन्तान् धन्यवादान् कृतज्ञतापुरस्सरान् अपैयागि ।

एवं एतद्भन्थमुद्रणाय अत्यधिकप्रमाणेन द्रविणसाहाय्यं कृतवता केन्द्रसर्वकारीय Ministry fo Human Resource Deveop ment, Gove of India अधिकारिणाम् परश्चतं धन्यवादान् निवेदयामि।

तथा अस्वाश्चित्रमीमासायाः स्मरणाळंकारान्तं संब्याख्यं प्रथमं भागं अवलोक्य निरवप्रहेण अनुप्रहेण सुविस्तरं सन्देशं सम्प्रेष्य 'पण्डितप्रदरः' इति उपाधिप्रदानेन चानुगृह्य संभाज्य औदार्य विद्वस्यक्षणातिःवं च प्रकाशित वताम् श्री संस्थानगोकर्णमण्डलाधीश्वराणाम् शिवमोग्गाजिल्ला होस नगरताल्ल्क्रस्थितश्रीमद्रामचन्द्रापुरमठाधीश्वराणाम् पदावाक्य प्रमाण परावारीण श्रीमत्परमहं सपरिवाजकाचार्य श्रीमज्जगद्धरुशंकराचार्यं परमपूज्य श्री राघवेन्द्रभारतीमहास्वामिनां चरणारविन्दयोः कृतज्ञता भक्तिपुरस्सरान् धन्यवादान् नमांसि चोपहरामि।

तथैव अस्याः तत्वालोकन्याक्यायाः भाग्क्ल भाषोपनिबद्धां प्रस्तावनां लिखिन्वा अत्यन्तमुपकृतवताम्, साहित्यशिरोमणीनाम् राज्यप्रशस्ति विजेतृणाम् महीग्र्रपुरी विश्वविद्यालयाद्विश्रान्तसंस्कृतप्राध्यापकानाम् श्रीमताम् एस रामचन्द्रराव् M. A. महाशयानां सविनयान धन्यवादान् समर्पयामि ।

एवं बहु विचययायाससाध्येऽप्येतद्व्यस्यासहितचित्रमीमांसाप्रन्यमुद्रण विषये औदासीन्यमबलि ग्वतवतो मम स्वीयमर्थल्केशमपरिगणय्य मुद्रणसमये तच्तकाले चितहितमितमृदुमधुरभाषणद्वारा अभिप्रायसुचनं दत्वा प्याराविभाग विषयसूचीपदानादिनाचोपकृतवताम् नैकशास्त्रकृतश्रमाणाम् महीशूरपुरीप्राच्य विद्यासंशोधनालये विश्वातप्राच्यविद्यासंशोधकानाम् दिमर्शकाणाम् नव्यमङ्गलाभिजनानाम् पण्डितरत्नं के. एस् वरदाचार्याणाम् सप्र श्रयान् अनंतान् कृतज्ञातापुरम्सरान् धन्यवादानुपहरामि ।

तथा — व्याख्यातुर्मम परिचयं सविस्तरं दत्तवते तथैव अन्येषामिष्मदीयम्रन्थानां प्रतिलिषिकाणे साहाय्यं च दत्त्वते मिष्प्रयान्तेवासिने व्याक रणा अलङ्कार विदुषे MA इत्युपाधिधारिणे प्राच्यविद्यासंशोधनालय संशोधकाय तलकाडु वेङ्कटदासप्पमहाश्यांनां पुत्राय वाण्मिने टि. वि. सत्यनार्यणाय

एवं — महीयचित्रमीमांसातत्वालोकव्याख्यायाः 1500 पुटमि तायाः प्रतिलिपिकरणाय मासत्रवाधिकसवत्सरपर्यन्तं परिश्रीन्ताय चिरङ्गीविने व्याकण अलङ्कार विदुपे M. A. पदवीधराय अस्मदीय श्रीराममिश्र संत्कृतविद्याशालायां तात्कालिकत्या अध्यापकपदव्यामवस्थिताय N. R. सुरलीधराय च अनन्ता आशिषः आयुरारोग्येश्वर्यादिकं च भगवान् प्रददातु इत्याशासे।

एतद्श्रन्थ मुद्रणसमयें श्रोराघत्रेन्द्रभारतीस्वामिपादानाम् ममच प्रतिबिन्धं सम्यङ्मुद्राप्य सकाले दत्तवतां Mangala Art Printer च धन्यवादाः। एवं तत्वाको ह्न्यास्त्रासहितायाः चित्रभीमांसायाः उपमादि-स्मरणान्तं प्रथमं भागं सम्मुद्ध उपकृतवतां जयन्तीमुद्रणालगाः चिकृतानामपि भन्यवादाः।

अत्र मदीयमितिमान्द्यत्रभवान् दोषान् , मुद्रणसमये सम्भादितांश्च दोषान् उपेक्षमाणाः अप्पय्यदीक्षितकृतम्रन्थगौरवसम्भावितान् कांश्चिदपि वा गुणान् गृह्णनः तावतेव संतुष्यन्तश्च सन्तः क्षमन्तां मदीयां साहिसिकीं प्रकृतिम ।

तथा एतद्प्रन्थकाठिन्यपरिजिहीर्षया कृतां व्याख्यामिमामुपयुज्य मदीयं श्रमं सार्थकयन्तु गुणगृह्याः निपश्चितः इति

प्रार्थयते
विदुषामनुचरः
सी. रामस्वामि ऐय्यङ्गार्यः
स्याय-अरुद्धार-व्याकरण विद्वान्
२९० सरस्वती सदनम्
सीताविरु।साग्रहारः
भैसुरु ५७००२४

विभव. सं. पुष्य शुक्क द्वितीया श्रवणम् सा 9-1-1989

# भूमिका

देवीं वाचमजनयन्त देवाः । तां विश्वरूपाः पश्चवो वदन्ति । सा नो मन्द्रेषमूर्जे दुहाना । धेनुर्वागस्मानुपसुस्टुतैतु ॥

[ तै० य० ब्रा अ २ प्र ४ अनु ६ पं ६० ]
यः पूर्व परमेष्ठिने श्रुतिचयं दस्वाऽश तस्याः श्रुतेः
सम्प्राप्ते मधुकैटभाख्यविबुधद्विड्भ्यां तदा चौर्यके।
तावुन थ्य सुरद्विषौ पुनरपि प्रादाज्जगत्स्रष्ट्रये
सोऽसौ मे धिषणा दिशस्वभिनवामश्चाननः श्रेयसे॥

अयि मान्याः वेदश।स्त्रकृतश्रमाः साहित्यरसास्त्रादसुहिताः सहद्यहद्वयत्वरुजाः विदितमेवेतद्भवतां यत्सम्प्रदायप्रवर्तकाः मन्त्रद्वष्टारो विसष्ठाद्याः देवाश्च बहुकालप्रयाससाध्येन तपसः प्रभावेण दृष्टां संस्कृतमिति नाम्ना व्यपदिष्टां वाणीं लोकहितायानुजगृहुः। अत एव अम्नावाहुति समये संस्कृतमन्त्रस्त्रां वाचमेवोपजीव्य ''इन्द्राय स्वाहा, विष्णवे स्वाहा '' इत्यादिस्तपं सस्वरां आनुपूर्वीमुच्चार्य असाभिः दत्तां देवताः आहुतिं अद्दनन्ति ।

सर्वेषामेव देवानां मन्त्रोच्चारणपूर्वकमेव दत्ता आहुतिः जीवित कारणम् । तयैव अवर्णात्मिकया वर्णात्मिकया च निस्गिसिद्धया निर्वहित इति शास्त्रमर्थादा ।

यस्याश्च वाचः वैदिकलैकिकभेदे निमन्नायाः आन्तं इन्द्रादयोऽपि द्रप्टुं न शक्नुवन्ति । उक्तं च भगवतापतञ्जलिना महाभाष्ये – एवं हि श्रुवते – '' वृहस्पतिः इन्द्राय दिव्यं वर्षसहस्रं प्रतिपदोक्ताना शब्दानां शब्दपारायणं प्रोबाच नान्तं जगाम '' इति । तथा कान्यं मीमांसता राजशेखरेण चोद्धतम्—

> विद्यास्त्रांनानां गन्तुमन्तं न शक्ते। जीवेद्रर्षाणां योऽपि सावं सहस्रम् ॥ इंति

एवंविधा वाक् प्रथमतः परस्य ब्रह्मणो मुखात् एकपदी प्रणवात्मिका निर्गता । अनन्तरं व्याहृतित्रयह्मपणी, सावित्रीह्मपणी च निर्गता । ततो वेदचतुष्टयात्मिका चतुष्पदी विनिर्गता । तदनन्तरं च षड्भिः वेदाङ्कः पुराणधर्मशास्त्राभ्यामष्टषदी । तदन मीमांसान्याय-सांख्य-योग-पञ्चरात्र वैखानसपाशुपताद्यागमह्मपः, आयुर्वेद-धनुर्वेद गान्धववेद-अर्थशास्त्रादिभिः नताधिकपदी, ततोऽप्यनन्तवाक्यसन्दर्भः अनन्तपदीत्याचक्षते त्रयीविदः ।

यद्वा ' एकाक्षरां द्विपदां षट्षदां च ' इति श्रुतिप्रतिषा दितरीत्या प्रथमं प्रणवात्मिका, ततस्संस्कृतापश्रंशभेदेन द्वेधा तदनन्तरं च प्राकृत-शौरसेनी-मागधी-पैशाची-चृिकशपैशाची-अपश्रंश इति भाषा भेदेन षोढा मिला सर्वप्राणिनां प्राणनहेतुर्वभूवेत्यैति ह्यम् तच्च एतन्मल ज्याख्यास्याता माधवाचार्येण, प्रदर्शितम् ।

समस्तेषु भूतेषु प्राणिनः श्रेष्ठाः, प्राणिनां बुद्धिजीविनः, बुद्धिजीविनः, बुद्धिजीवितः, बुद्धिजीवितः, ब्राह्मणेषु च विद्वांसः, विद्वत्यु च शास्त्रेषु निश्चितज्ञानाः, निश्चितशास्त्रज्ञानिभ्यो ऽपि शास्त्रोक्तरीत्या अनुष्ठातारः, शास्त्रोक्तरीत्या अनुष्ठातृष्वि ब्रह्म श्रानिनः श्रेष्ठाः, इति उत्तरोत्तरं श्रेष्ठयं मनुना स्मृतम् । एवं

चतुर्थकक्ष्यामारूढो मानवोऽपि सदसिंद्रवेकपूर्वकं सर्वे कर्म न करेति चेत् सः आत्मोद्धरणाय न किस्न्त्रपि जन्मिन समर्थो भवेत्। अत एवच—

> शुभानामशुभानां वा कर्मणां भृगुनन्दन । सञ्चयः कियते छोके मनुष्येरेव केवलम् ॥

इति पारशरी स्मृति जीगरयति ।

यः मानवजन्म परिगृह्यापि विवेकशून्यः सः वाचिक मानस शारीरैं कर्मदोषैः क्रमेण—

> वाचिकैः पक्षिमृगतां मानसैः अन्त्यजातिताम् । शरीरजैः कर्मदोषैः याति स्थावरतां नरः ॥

इत्युक्तरित्या तिर्थगन्त्य स्थावरजन्मपरिगृह्णातीति शास्त्रामेव उपदिशति ' अतश्च हीनतरशरीरपरिम्रहहेतुभूतपापकर्माकरणाय शुभतरदेवादि परिम्रहहेतुभूतपुण्यकर्मकरणाय च अधिकृताः मानवाः विवेकिनो भूयासुः इति परमकृपासुः परमात्मा स्वयं स्वयम्भुवे वेदमुपदिश्य, तिस्मिन् स्वयमन्तर्यामी भूत्वा —

सर्वेषां तु स नामानि कर्माणि च प्रथक्पृथक् । वेद व्वदेभ्य एवादी प्रथक्संस्थाइच निर्ममे ॥ इत्युक्तरीत्या नामरूपे व्याकृत्य,

> कर्मणां च विवेकार्थे धर्मीधर्मी व्यवेचयत्। द्रन्द्वेरयोजयच्चेमाः सुखदुःखादिमिः प्रजाः॥

एत्युक्तरीत्या कर्तव्याकर्तव्यविवेकार्थे धर्मेण सुखम्, अधर्मेण दुःखं

चायोजयत् तद्विवरीतुं प्रवृत्ताः महर्षयः -

यस्यां यस्यामवस्थायां यत्करोति शुभाशुभम् । तस्या तस्यामवस्थायां तत्तत्फलमवाप्नुयात् ।

इत्यपि जन्मातरमनुभाव्यं भवतीति स्पष्टमभ्यभुः । तत्र तपोज्ञानयज्ञ द।नात्मक चतुष्पाद्धमंके सत्ययुगे सत्त्वप्रधाना मानवाः स्वं स्वं धर्म बहुमन्यमानाः सुख दुःखे समे विभाव्य अनुभूयमानाः अवर्तन्त । रजो बहुले च त्रेतायुगे कालकर्मसंयोगात् चपलप्रकृतयः एकान्ततः सुखलिष्मवः दुईखपरिहाणेच्छवश्च अभूवन् । तदानी च शास्त्रविहित कर्मसु दण्डधरेण राज्ञा प्रेरिता एव प्रवृत्ता आसन् ।

एवमेव वर्तमाने प्रेरणामन्तरा जनाः सन्मार्गे शिक्षिताः यथा स्वयं प्रवर्तेरन् तथाविधः कश्चनमार्गः अन्वेषणीयस्समापतितः।

तदा महेन्द्रमु लेदेवैः अभ्यर्थितो ब्रह्मा अभिनयप्रधानं नाट्य मार्गमवतारयामास । अवतारितं च नाट्यशान्त्रं भरतायोपदिदेश । भरतश्च स्वानुचरैः मह अभिनीय सर्वानापं मानवान् सुशिक्षितान् विधाय स्वस्वकर्मनिरतांश्चकार । अथापि कालकमेण सृष्टी प्रतिचतुर्युगमध्य-यनानुष्ठानविषयकशक्तिहासदर्शनात् पारम्पर्मेण सम्यगनुवृतोऽपि वेदवेदार्थो पदेशादिः कामकोधादिभिराकान्तः, अश्रद्धामळकलक्कितः प्रत्यहपचीय मानः परिदृश्यते । अस्य च कारणस्कं न्यायकुषुमाञ्चलो उद्यनाचार्यैः-

जन्मसंस्कार विद्यादेः शक्तः स्वाध्याय हमीशोः । हासदर्शनतो हासः सम्प्रदायस्य मीयताम् ॥ इति

अतएव च वैदिके कर्ममार्गे प्रजानां सुखं खद्योतकरूपमेव अभवत् । यद्यपि

सुखार्थाः सर्वभूताना मताः सर्वाः प्रवृत्तयः । सुखं च न विना धर्मात् तसाद्धमे समाचरेत् ॥

इत्युक्तरीत्या धर्मस्य सुखमूलत्वज्ञानं जनानां नोदियाय।
तथापि 'सुस्तं मे भूयात् दुःखं मे माभूत् ' दिति मतिस्सुदृदेवासीत् ।
यदा जनाः सुखसाधनधर्मस्वरूपपरिज्ञानासमर्थाः अभवन् तदा शास्त्राणामुपक्रम आसीत्। शास्त्रज्ञानेन च गुणदोषविचारः, युक्तायुक्तविचारः
कर्तुशक्यो नान्यथेति निश्चित्येव आचार्यदण्डिना—

गुणदोषानशास्त्रज्ञः कथं विभजते जनः । किमन्धस्याधिकारोऽस्ति रूपभेदोपलब्धिषु ॥

इत्युक्तम् , अतश्च सर्वशास्त्रहृदयप्रतिपादककं कमनीयं छघु च साहित्यापरनामधेयं अलङ्कारशास्त्रम् अवतरणीयं संवृत्तम् ।

अस्मिश्चालङ्कारशास्त्रे प्रवेश: न्याय व्याकरण मीमांसादिप्वपरि णतस्य दुष्कर एव । अयमेवाभिप्रायः काव्यमीमांसायां राजशेखरेण ''शास्त्रपूर्वकरवात्काव्यानां पूर्वे शास्त्रेष्वभिनिविशेतः। न ह्यप्रवर्ति दीपास्तमसि तत्वार्थसार्थमध्यक्षयन्ति '' इति प्रकटितः ।

अत पव च शास्त्रकाव्यकवीनामावश्यकता संजता। न पुनः केवलशास्त्रकवीनाम्। ये च केवलं शास्त्रकवयस्ते काच्ये रससःपदं विच्छिन्दन्ति। रससम्पद अविच्छेदायैव वाल्मीकि व्यासाद्याः धाम्बाकाव्यकवयः अस्यां कर्मभूमौ भारते आविरभवन् ।

### कविः

अयं च कविशब्दः परमात्मिन विधातिर वाल्मीकौ च ९युक्तः । तदेतत्कथं युज्यते ? परमात्मव्यतिरिक्तास्सर्वेऽपि नादिकविव्यपदेश्याः भिवतुमर्हेन्ति इति न पर्युनुयोगः कार्यः । आदिसृष्टौ यः कविः सः परमात्मैवेति 'कविर्मनीर्षा परिभूः स्वयम्भूः ' इति, ईशावास्यश्रुतिरेव बोधयति । व्याख्यातंच ईशावास्यभाष्यकृद्धः 'कविर्मनीषी परिभूः ' इत्यत्र 'कविशब्देन परमात्मैव बोध्यते । अन्यत्र वाल्मीकि व्यास प्रभृतिषु परतत्वबोधानुगुणप्रबन्धनिर्मातृत्वेन तथा व्यवहार इति । '

भगवता वसुदेवसुतेनैव गीतम् 'कवि पुराणमनुशासितारम्'
[भा-गी-८-९] इति । अत्र व्याख्यास्यद्भिः भगवद्गामानुजाचायैः
श्रीमित्रगमान्तगुरुमिश्च 'किवम् सर्वज्ञम् , कान्तदर्शी हि कविरुच्यते, अत्र
तु कविशब्दः ईश्वरविषयत्वात् सर्वदर्शित्वपरः इति, अयमेवार्थः 'मन्त्रेषु कर्माणि कवयो यान्यपश्यन् ' 'यमन्तस्समुद्रे कवयो वयन्ति '
इत्याद्युपनिषद्गतकविशब्देनापि विवक्षितः । एतद्भाष्येपि 'कवयः-अतीन्द्रि यार्थसाक्षात्कारसमर्थाः ' इति विवृतम् ॥

आदिकविशब्दः चतुर्मुखे च प्रयुक्तः तद्यथा श्रीमित भागवते-' तेने ब्रह्म हृदा य आदिकवये ' इति । ध्वनिस्थापकपरमाचार्येणानन्दवर्धनेन तु ध्वन्यास्त्रोके-

'कान्यस्थात्मा स एवार्थः तथाचादिकवेःपुरा ' इति वाल्मीकिः आदिकविशव्देन व्यवहृतः। तथान्यत्र च — आदिकान्यमिदं कृत्स्नं पुरा वाल्मीकिना कृतम्।

इत्यनेन वाल्मीकिमुनौ आदिकवित्वं तत्कृते काव्ये आदिकाव्यत्वं

चामिहितम् । बाल्मीकिसमनन्तरं च व्यपदेश्यवाक् पाराशर्यो व्यासः समवातरत् । यमेव व्यासं बाणभट्टः स्वकीये हर्षचरिते—

• नमम्सर्वविदे तस्मै व्यासाय कविवेधसे । "

इति कविसप्टेति व्यपदिदेश। तदनन्तरं कालिदासाद्याः महाकवयः समभवन्।

कविन्यपदेशश्च तत्रैव घटते यत्र-

स कवि: कथ्यते सष्टा रमते य भारती । रस-भाव-गुणीभृतैरलङ्कारै गुणोद्यैः ॥

इत्युक्तयानुसारेण शृङ्गारदिरसैः भावैः गुणीभूतव्यक्षयः अनुप्रासादिशब्दा लङ्कारे: उपमादिभिर्थालङ्कारे: माधुर्यादिभिःरससमवायिभिर्गुणैः तादश रसाभिव्यक्त्यनुगुण वर्णपदः समासरचनादिभिरुपलक्षिता वाणी—

'कविता वनिता चैत्र स्वयमेवागता वरा '।

इत्यामाणकमनुसरन्तो बलात्कारमन्तरा स्वयमेव रमते यश्चेव निर्गलतया अन्याचुन्वितार्थसार्थस्य प्रतिभाबलेन निष्पादयिता स कविरिति व्यपदेष्टुं युज्यते । अत एव च एवंविधाः कवयो नाधिकसंख्यासंख्याता इति ध्वनिकारेणैव – 'येनास्मिन्नतिविन्चित्रकविपरम्परावाहिनि संसारे कालिदास प्रमृतयः द्वित्राः पञ्चषा वा महाकवयः इति गण्यन्ते '' इति । स्पष्टमभिहितम् ।

किञ्च ऋषयो यथा तपसा ब्रह्मचर्येण श्रमेण चाप्रत्यक्षातिष मन्त्रानपत्र्यन् तथा महाकवयोऽषि प्रतिभावलात् अप्रत्यक्षमपि शब्दः भामम् . अर्थराशिम् , अलंकारयोगम् रसावियोगम्, उक्तिमार्गं च भ्रत्यक्षयन्ति स्म । एवंविधानां चर्मचक्षुनीतीव सहकारि । अतएव च मेधाविरुद्रकुनारदासादयोजात्यन्धा अपि कवय इति श्रूथन्ते इत्ये तिद्यम्। एवंविधानामपि छन्दो व्याकरणादि परिज्ञानम् , कर्मब्रह्म विचारचातुर्यम् , लोकच्चतान्तवेदितृत्वम्, प्रशान्ततेत्येवमादीनामावश्यकता अस्त्येवं, अन्यथा अशेषेरपि जनैः हास्यस्पदतां नीयेतैव ।

### काव्यम्

कवेः कर्म काव्यम् इति विमहवाक्यम् , व्युत्पित्तनु माधवीयधातुवृत्यनुसारेण कौति शब्दायते इत्यर्थविवक्षायां शब्दना र्थकात् अदादिगणपिठतात् 'कु' (श्वव्दे) इति धातोः 'अचइः' उणा. ५८८ ) इत्यसादिकारप्रत्यये 'कविः 'इति, तसात्कवेः कर्म इत्यर्थे 'गुणशचनबाह्मणादिभ्यः कर्मणि 'च (पा० सू० ५-१-(२२४) इत्यत्र बाह्मणादेशकृतिगणवात् प्यञ्जप्रत्यये 'काव्यम् 'इति ह्राम् । अथापि नात्रशास्त्रे शब्दोचारणस्य उच्चार्यमाण शब्दस्यवां काव्यत्वव्यपदेशः , किन्तु

वाच्यानां वाचकानां च यदौचित्येन योजनम् । रसादिविषयेणैतत्कर्भ मुख्यं महाकवेः ॥

इति ध्वनिकृदुक्तरीत्या वाच्यवाचकयोः रसभावाद्यभिव्यक्त्यनु गुणतया योजितयोः शब्दार्थयोः, ताद्रगाथविशिष्टे शब्दे वा तद्यपदेगः। तच कान्यं प्रभुमिनम्, सुह्रत्सिनितम्, कान्तासिनितमिति त्रेषा।

### प्रभुसम्भित**म्**

तत्र परमात्मनो यत्निरञ्जासरूपं ऋग्यजुस्सामाथर्वरूपेण चतुर्विधं तदेव वेदजातं प्रभुसम्मितमिति व्यवहियते । अस्य च हिता हितप्रवृत्ति योजकत्वेन , प्रभाणान्तरागोचरधर्माधर्मे छक्षणार्थलम्भकत्वेन अन्यत्राविचारितविचारकत्वेन च वेदन्वम् क्रान्तद्शिभिः संगृहीतत्वात् काव्यत्वं च ।

- 1 अयं च वेदशब्दः बहुिमः बहुधा न्युत्पादितः। तुदादिगण पिठतात् लाभार्थकाद्विद् धातोः परिनिष्पन्न इति । अयमेवार्थः मानवधर्म जास्त्रं न्यास्यास्यता मेधातिथिना विदन्ति अन्यप्रमाणावेद्यं धर्मलक्षणमर्थं यसादिति वेदः इति व्युप्तत्तिपूर्वकं प्रदर्शितः।
- 2 विदन्त्यनेन भर्ममिति वेदः इति श्वीरखामिना,
- 3 वेदयति धर्म विन्दत्यनेन वा धर्ममिति वेद: इति सत्याषाढ श्रीतस् गव्याख्याता वेजयन्त्याम् ।
- 4 इञ्टानिष्टप्राप्तिपरिहारयोः अस्त्रोकिकमुपायं यो वेदयति स वेदः इति कृष्णयजुर्वेदभाष्यभूमिकायां सायणाचार्येण चेति एवमेव ब्युत्यस्य तराणि तैस्तैः प्रदिशितानि अवगन्तब्यानि ।

अस्य च वेदस्य 'अन्यथाकरणेचास्य बहुभ्यस्म्यानिवारणम् ' इत्युक्तरीत्या स्वरवर्णादि विपर्यासे कृते सति अध्येता प्रत्यवैति प्रायिश्चितीयते च । अत इदानीन्तनेकाले स्वामिनः आज्ञानुवर्तिनो विरलाः आज्ञा प्रधानाश्च प्रभुवद्वेदाः । अतएव च वेदानां प्रभुसम्मितत्वम ।

वेद विहितकमीदिषु प्रत्यवायभीत्या प्रजाः न प्रवर्तन्ते । वेद विहितं स्वं स्वं कर्म अकृत्वा शाश्वतः क्षेमः जन्मनां सहस्रेतानि लुक्युं न शक्य इति आस्तिकानां नाविदितम् ! यतश्च जन्मस्थितिमोक्ष रेतः कर्मैत्रेति महर्षिभिः स्मर्थते— आब्रह्मस्तम्बर्थम्तजगदन्तर्ज्यविस्थिताः । प्राणिनः कर्मजनितसंसारवशवर्तिनः ॥ इति ।

श्रयते च ईशावास्योपनिषदि--

कुर्वन्नेदेह कर्माणि जिजीविषेच्छतगॅसमा:। एवं त्वयि नान्यथतोऽस्ति न कर्म लिप्यते नरे ॥

इति च।

!

मुख्यं च काव्यत्वं वेदस्यैव, साक्षाद्धिताहितप्रवृत्तिनिवृत्ति प्रयोजकत्वात् , गौणतया तु अन्यत्र न्यायादिषु । उक्तं च रलोक वार्ति के कुमारिलमहैं:—

प्रवृत्तिर्भा निवृत्तिर्भा नित्येन क्रुतकेन वा । पुंसा येनोपदिक्येत तच्छास्त्रमिधीयते ॥ [ इल्लोक० वार्ति० शब्द. प्र. ४ ] इति ॥

एवमाज्ञाप्रधाने वेदे प्रवर्तके निवर्तके च सित कुतो वा मुहत्सिमितरामायणादि महाकाव्यप्रणयने वाल्मीिक व्यासादीनां प्रवृत्तिरिति चेत् आज्ञाप्रधानवेदार्थज्ञानस्य बहुश्रमकालव्ययसाध्यत्वात् प्रत्यवायभिया च न हढा प्रवृत्तिः स्वस्वकमेस्विति, सुहत्संमितकाव्यकरणे प्रवृत्तिः पण्डितपामरसाधारण्येन प्रवृत्तिनिवृत्तिप्रयोजिका मवतीित रामायण महाभारतादिसुहत्सिमत काव्यकरणे प्रवृत्तिः तेषाम् ।

## सुहत्सम्मितम्

पूर्वे प्रतिपादितस्य प्रभुसम्मितस्य वेदस्य अर्थावगमने काठिन्यात् , अयोग्यतायाश्च वर्तमानतया मितवुद्धीनां योग्यतारहितानामपि अभ्युदय निः श्रेयसयोः लाभाय सुहत्संर्गमतं काव्यमतीदावदयकम् । उक्तं च भगवता व्यासेन—

> स्त्रीशूदद्विजवन्धृतां त्रयी न श्रुतिगोचरा । इति भारतमाख्यानं मुनिना सम्प्रकीर्तितम् ॥ इति ।

किञ्च वेदादर्थाने धये मीमांसाश्रीतगृह्यादिस्त्रशिक्षा दिषडङ्गज्ञान मपेक्षितम् तज्ज्ञानंच न सुरुभम् । तादशज्ञानाश्चात्यन्तं विररुाः । अत एवच वेदार्थीपबृंहणाय इतिहास पुराणानामावस्यकता सङ्गाता । उक्तं च—

इंतिहास-पुराणाभ्यां वेदं समुपद्यंहयेत् । बिभेत्यरूपश्रुताद्वेदः मामयं प्रतरिप्यति ॥ इति ।

महाभारते च-- काव्यत्वकञ्चुकितो हि वेदार्थः सर्वजनबुध्युपा-रोहायात्र प्रतिपादितः इत्यभिधाय,

बिभेति गहनाच्छास्त्रात् नरस्तीत्रादिवीषधात् । भारतदशास्त्रसारोऽयमतः काव्यात्मना कृतः ॥ इति चोपसंहतम् ।

एवं च -कठिनतममपि काञ्यार्थं सुहृद्यया तत्तत्कालोचितयुक्तिमिः अनुनीय सुहृदं सत्कार्ये प्रवर्तयति, अकार्याच निवर्तयति तद्वदेव वाल्मीकि व्यासमुख्याः रामायणमहाभारतादिद्वारा पुरातः राजादिकथाशरीरवर्णनेन रामादिवद्वर्तितव्यं न रावणादिवत् दत्युपदिशनति इति सुहृतस्सम्मितं काव्यं नान्यथासिद्धम् ।

अथापि कान्तासिमतं कान्तस्य मनस आकर्षणाय यथा कान्ता सर्वात्मना प्रभवति न तथा सहत् इति सहत्सः मितमपि काव्यं किलकोला. हलाकृष्टानां चार्योकाणामित आत्मानातमि वेकितिरहिणां शरीरसंरक्षण मात्रकृतश्रमाणां जनानां मनस आकर्षणाय न भवतीति मत्मा सर्वेशा दुःखान्धकारे निम्बजता प्रजानां उद्दिशीर्षया बृहत्कायान् वेदान् इतिहासादींश्च पर्यालोडच

> अनन्तपारं बहुबेटितव्यमलपश्चकालो ब**हवश्च वि<sup>ह</sup>नाः ।** यत्सारभूतं तदुपाददीत हंसो यथा क्षीरमिवाम्बुमिश्रम् ॥ इतरीरया वेद शास्त्रे-तिहास-पराणादीनां सारं संगद्य

त्यमिहितरीत्या वेद शास्त्रे-तिहास-पुराणादीनां सारं संगृह्य नेदादिषु
१ थवपुत्रक् अवस्थितां रीति परित्यज्य सुकुमारसन्दर्भो रीतिमवलम्ब्य यक्ताव्यजाते कालिदासमभूत्यो रचयामापुः तर्रेच कान्तासम्मितं कान्यमिति व्यपदिश्यते ।

# कान्तासस्मितम्

काव्यस्य चास्य काःतासिमतिमिति व्यवद्दारेऽयं हेतुः । यत् सुकान्ता यथा स्त्रीस्वभाव तमागतां अशाब्दीं कटाक्षवीक्षणहावभावात्मिकां सुकुमारसन्दर्भा रीतिमवलम्ब्य तावन्मात्रेणेव कान्तं वशयात सन्मार्गे च प्रत्यिति तद्भदेवेदमिष कान्तासमीतं काव्यं श्रवणादिसमानन्तरमेव श्रृङ्गारादि नवरसास्वादनसमुद्भृतं विगल्जितवेद्यान्तरमानन्दमुरपाद्य सरसतापादनेन जनानिममुखीकृत्य 'रामादिवद्वर्तितव्यं न रावणादिवत् ' इत्युपदेशम् ' कीर्तिम् , धनम् , व्यवहारज्ञानम् , अनर्थनिबारणं च करोति । अत्यवचोपदेशान्तरमितिशेते । ईष्ट्शी घटना नैवशास्त्रे न च वेदे परिदृश्यते ।

उक्तं चालङ्कारिकः —

वेदशास्त्रपुराणानां रीतयो हि पृथकपृथक् । हेर्ड केर्ड केर केर्ड के

18 1

0.

स्स-भाव गुणौ चित्यधटना रुंकियादयः । काव्यादन्यत्र दश्यन्ते कुत्र वा वेदशास्त्रयोः ॥ इति

एतावता चेदमुक्तं भगति शास्त्र विद्या कला लोकवृत्तिसद्धान्तरत्नानां महदेव निधानं काव्यमिति ।

अस्य काव्यस्यैवंविधत्वादेव प्रभुसिन्नितसहस्सिनितकाव्याभ्यामति-शयितत्वम् । दिङ्गात्रतयोदाहरणं प्रदर्श्यते—

> दानं विचात् ऋतं वाचः की तिंधमीं वथायुषः । परोपकरणं कायात् असारात्सारमुद्धरेत् ॥ इति ।

दानविपये कुशवत्सिलिखोपेतं दानं सङ्करपपूर्वकम् । इति च स्मृतिः । अत्रैवार्थे नैषधीयं पद्यम्—

> अर्थिने न तृणवद्धनमात्रं किन्तु जीवनमपि प्रतिपाद्यम् । एवमाह कुशवज्जलदायी

ः 💎 🛒 द्रव्यदानविधिरुक्तिविदग्धः 🕕 💎 इति ।

HATTE PARTIE

याचमानजनमानसवृत्तेः

पुरणाय बत जन्म न यस्य । तेन भूमिरतिभारवतीयं न दुमैनीगिरिभिनसमुद्रैः ॥

यज्ञोविषये अन्नर्व

अत्रवीत्तमनस्रः क नस्टेदं स्टब्ध अस्त्र मुज्झसि यशक्काकाकल्पम् ।

### करुपबृक्षपतिमिन्निनिमित्थं नाप कोऽपि शतमन्युमिहान्यः ।। इत्यादि ।

### विप्रत्रमभद्शानुभवविषये-

त्वामालिक्य प्रणयकुपितां घातुरागैश्विशञाया मात्मानं ते चरणपिततं यावदिच्छामि कर्तुम् । अक्षेस्तावनमुहुरुपचितैः दृष्टिराल्डप्यते मे कूरम्ह्रस्मिन्नपि न सहते संक्षमं नौ कृतान्तः ॥

# स्त्रीणां पुरुषमवलम्ब्यैव सौमाग्यसंस्पदित्यस्मिन् विषये —

स्तियो न पुंसामुदयस्य साधनं त एव तद्धामिवभूतिहेतवः । तटिद्वियुक्तोऽपि घनः प्रजृम्भते विना न मेघं विलस्ति विद्युतः ।। इति

#### पारिहास्य विषये-

काले माणं सस्ये मासं वदित शकासं यश्च सकाशम्। उष्ट्रे छम्पति णं वा रं वा तस्मै दत्ता विकटनितम्बा ॥ इति

### लोकानुभव प्रदर्शन विषये--

साहित्ये सुकुमारवस्तुनि, दृढन्यायमहम्मिशेले तर्के वा मिय संविधातिर परं लीलायते भारती । श्रय्या वास्तु मृदूत्तरच्छदवती दर्भोष्ट्ररे रास्तृता मूमिर्बा, हृदयङ्गमो यदि पतिस्तुल्या रतियोषिताम् ॥ इःयादिषु लोकानुभवमि क्रोडीकृत्य वेदार्थः धर्मादिशास्त्रार्थश्च सुकुमार प्रकृतीनां मन्दमतीनां च बुःयुपारोहक्षमतया संप्रथ्यते कविभिः । अत एव च केनचित् कविना सुकुमारसन्दर्भयोजनाकुशलेन न्यायशास्त्रमध्येतु-मारभ्य वाद्यन्थानधीत्य प्रामाण्यवादे अध्येतुमारक्षे स्वस्य सरसकाव्य घटनानुकूला शक्तिः एतदध्ययनेन लुःयेतेति भिया-

' नमः प्रामाण्यवादाय मत्कवित्वापहारिणे ' इति प्रामाण्यवादाध्ययनमुपसंहतमित्यैतिह्यम् ।।

काव्यस्य सहिद्व, कान्तेव च सरसतापादनेन सदुपदेशकत्वादेव दाशरिथना रामचनद्रण अश्वमेधानुष्ठानसमये एकैकस्मिन् विषये परिनिष्ठित मतीन् पण्डितान् समाह्य तैस्त है व श्रीमद्वाल्मीिकमहर्षिणा चित्रितं रामयणाख्यं महाकाव्यं कुश-लव-मुखाच्छ्रावितमिति वाल्मीकीये रामायणे। उत्तरकाण्डे चतुर्णवितितम सर्गगतेन पद्यजातेन स्फोरितम् । तद्यथा-

> अथ कर्मान्तरे राजा समाह्य महासुनीत् । पार्थिवाश्च नरव्यात्रः पण्डितान् नैगमांस्तथा ।। ४ ।। पौराणिकाञ्चाटद्विदः ये बृद्धाश्च द्विजातयः । स्वराणां लक्षणज्ञाश्च उत्सुकान् द्विजसत्तमान् ॥ ५ ॥ लक्षणज्ञाश्च गान्धर्वान् नैगमांश्च विद्योषतः । पदाक्षरसमासज्ञान् छन्दस्सु परिनिष्ठितान् ॥ ६ ॥ कला-मात्राविद्येषज्ञान् ज्योतिषे च परंगतान् । कियाकल्पविदश्चैव तथा कार्यविद्यारदान् ॥ ७ ॥

हेत् नारकुशलान् हेतुकांश्च बहुश्रुतान् । लन्दोविदः पुराणज्ञान् वैदिकान्द्रिजसत्तमान् ।। ८ ।। चित्रज्ञान् वृत्तस्त्रज्ञान् गीतनृत्यविशारदान् । शास्त्रज्ञान् नीतिनेपुणान् वेदान्तार्थप्रकाशकान् ॥ ९ ॥ इति

भनेनच अशेषिवधास्थानं कव्यमिति फलति । काव्यस्यापि विद्यास्थानेषु अवकाश प्रदानमावश्यकमिति मन्वानेन राजशेखरण काव्यमीमांसायाम् 'सकलि स्थानेकायतनं पश्चदशं विद्यास्थानमिति तु यायावरीयः' इति स्वमतमुट्ट क्कितम् । एवं विधस्य काव्यस्य कान्तासम्मिततया सुकुमारक्रमेण धर्मादि साधनोपायानां प्रतिपादकत्वात् अभिजातानां हृदयाह्वादकत्वमस्त्येव ।

व्यतीतसज्जनराजादि सचरितं निदर्शयितुं कान्तासम्मितं काव्यं अनुभवश् छिनामु । सहकारेण इदानीन्तनेऽपि का लेऽत्यन्तमुप करोतीति न तिरोहितं प्राज्ञानाम् । अत्रश्चास्य काव्यवन्धस्य शास्त्रातिरिक्तं प्रगुणं प्रयोजनमस्त्येवेति प्रमुसम्भितं सुहत्यम्मितं च काव्यमपेक्ष्य कान्ताः सम्मितं काव्यं हृदयङ्गमम् । एतद्रचयितार एव कवयः तेषां कृतिरेव काव्यमिति व्ययदिश्यते तदिदं यादवाभ्युदये 'सकविः कथ्यते स्रष्टा ' इत्यादिना प्राणेवावेदितम् । सम्प्रति साहित्यमधिङ्गस्य किश्चिद्विचारयामः

### साहित्यम्

साहित्यं नाम किं? शब्दार्थयोम्सहभावः? उतान्यः?

यदि शब्दार्थयोः अवियुक्ततया सर्नदा प्रतितौ स्फूर्तिकारणं साहित्य-पद्व्यपदेश्यं तदा सिद्धसाधनतापातः । यतश्च—''औत्पत्तिकस्तु शब्दस्य अर्थेन सम्बन्धः'' इति वदद्भः पूर्वमीमं पकैः शब्दार्थयो नियतः सहभावः समर्थित एव न पुनस्साध्यतामपेक्षते । तयोस्साहित्यस्य निसर्गसिद्धत्वात् । किश्च—''पूर्वोक्तार्थस्य साहित्यपदार्थत्वे'' गाङ्कटादिभ्यो ज्णिन्छित् [पा.सू. १-२-१ ] इत्यादि वैयाकरणवाक्यानां शाकटिकप्रयुक्त वाक्यानां च साहित्यव्यपदेश्यत्वं स्यात्। नह्येवमादि बाक्यानां साहित्य-रूपत्वं सहदयानामाभमतम्। अतश्च पद-वाक्यं-प्रमाण-व्यतिरिक्तं तत्प्रति-पाद्यविषय-संयुक्तम् किमिष तत्वान्तरमेव साहित्यम्। यदेतत् जन्मान्तरकृत-सक्ततपरिपाकसमासादितनिरवग्रहदैवानुग्रहरूव्धः शक्ति व्युत्पत्ति प्रतिभा पवित्रित वाल्मीकि व्यास प्रमुख-मुखारविन्दिबन्दुसन्दोहसुन्दराणां वचसां अन्तरामोदमञ्जरूत्या परिस्पुरत्, सहदय सुमनव्यद्यदास्वादगोचरतः प्रतिपद्यते, तदेवास्मामिः साहित्यमिति व्यपदिश्यते।

#### अर्थ चांश:---

शब्दार्थशासनज्ञानमात्रेणैव न वेद्यते । वेद्यते स तु काव्यार्थतत्वज्ञेरेव केवलम् ॥ इति तद्वत्सचेतसां सोंऽर्थो वाच्यार्थविमुखात्मनाम् । बुद्धौ तत्वार्थदर्शिन्यां झटित्येवावभासते ॥

इति चानन्दवर्धनेनैवा मिहितः ॥

राजानकाचार्थकुन्तकेन तु साहित्यपदार्थ एवं निरूपित:—

समसर्वगुणौ सन्तौ सुहृदाविव संगतौ । परस्परस्य शोभाये शब्दाथौं भवतो यथा । पदादिवाकपरिस्पन्दसारः साहित्यमुच्यते ॥ इति ।

एवं चैतदुक्तं भवति-न्याय व्याकरण-मीमांसा-लोकव्यवहारेषु निपुणैः समास

व्यासधारणधुरीणैः अरूपपरिमाणेऽपि दर्पणे यथा महागजाः प्रतिबिम्बन्ते तद्वदेव महान्तः शास्त्रार्थाः सरसतामापनाः यत्र प्रतिबिम्बन्ते तादृशार्थ विशिष्टः शब्दराशिः साहित्यमितिः एवंविधार्थविशिष्ट शब्द निवेशने यस्य सामर्थ्यं तस्यैव वाग्देवी प्रसीदति । स च न सीदति ।

### तदेतदुक्तम्---

पदवाक्यप्रमाणेषु तदेतत्प्रतिबिम्बितम् । यो योजयति साहित्ये तस्य वाणी प्रसीदति ॥ इति ।

यस्य चेहशी सङ्घटनशक्तिनािस्ति तस्य शास्त्रवेदनमफलिनिति स्पष्टभेव प्रत्यपी पदद्भामह:—

> अधनस्येव दातृत्वम्, क्लीवस्येवास्त्रकीशलम् । अज्ञस्येव प्रगल्भत्वमकवेः शास्रवेदनम् ॥ इति ।

इदं च साहित्यं पश्चमी विद्येति राजशेखरः काव्यमीमांसायाम्— ''आन्वीक्षिकी त्रयी-वार्ता दण्डनीतिश्चेति चतस्त्रो विद्याः इति कौटल्यः । पश्चमी साहित्यविद्या इति यायावरीयः । सा हि चसस्रणामपि निष्यन्दः । आमिधर्मार्थो यद्विद्यात् तद्विद्यानां विद्यात्वम्'' इत्याह । एतेन सर्वशास्र सारतमांशस्य सुकुनारक्रमेग प्रतिपादकस्याप्यस्य साहित्यापरपर्यायस्य अलंकार शासस्य विषये यैरवज्ञा प्रदर्श्यते ते नूनमनिभिज्ञाः साहित्यरसस्येत्येव वक्तव्यं भवति ।

तत्र तावत् व्याकरणज्ञानमावश्यकं, व्याकरणं च अनेक विशेषांश गर्भिते पदे प्रकृति-प्रत्ययोपाधि निपातादि भेदान् विभज्य पदान्वाख्यान करणम्।

## उक्तंच अभिधानचिन्तामणौ—

प्रकृति-प्रत्ययो-पाधि-निपातादिनिबन्धनम् । पदान्वारूयानकरणं शास्त्रं व्याकरणं विदुः ॥ इति ।

भामहेनापि सर्वैः दार्शनिकैः सर्वकुलप्रसूतैः, सर्वेरेव पुरुषैः प्रमाणभूतं व्याकरणं श्रद्धेयमेवेत्यभिप्रायः—

विद्यानां सततमपाश्रयोऽपरासां तास्वतात्रच विरुणिद्धि कांश्चिदशीन् | श्रद्धेयं जगति मतं हि पाणिनीयं माध्यस्थ्याद्धवति न कस्यचित्प्रमाणम् ? ॥

इत्यनया कारिकया प्रदर्शितः । आनन्दवर्धनेनापि ''प्रथमे हि विद्वांसो वियाकरणाः व्याकरणम् ल्रत्वात् सर्वविद्यानाम्'' इति व्याकरणस्य प्राधान्यं प्रदर्शितम् । न चैतावता स्फोटपरिम्रहप्रसङ्गः । स्फोटपरिकल्पनं तु व्याख्यातॄणामपराधः न भगवतः पािनोः । अत एव''—

''शपथेरिप चादेयं वचो न स्फोटबादिनाम् ।

इति भामहोऽप्याह ।

किंच — प्रकृति - प्रत्ययादिप्रविभागमवलम्ब्येव साहित्यसाम्राज्ये — ''न्यकारो ह्ययमेव मे यदर्यः'' इत्याद्यदाहृतिषु – ''सुप् तिङ् वचन-सम्बन्ध -कारक-शिवत-कृत्तद्भित-समासानामसल्लक्ष्यकमन्यञ्जकत्वं ध्विनस्थापकप्रमाचार्ये रानन्दवर्धनाचार्ये रमिहितमेव॥ पदशास्त्रव्यपदेश्यस्य व्याकरणस्यात्यन्तोपादेयत्वाभिधानमात्रेण मीमां सापरपर्यायस्य वाक्यशास्त्रस्य अनुपादेयत्वप्रकाशनं सुतरां न युज्यते । यतश्च पदानां परस्परान्वयलक्षणसम्बन्धनिबन्धनमेतद्वाक्यार्थ-तान्पर्यमित्यत्र वाक्य विचारलक्षणमीमांसाया उपयोगः स्पष्टं प्रतीयते एव । आलंकारिकाण तावन्मीमासा शास्त्रमतीवोपयुक्तम् , सर्वस्यापि विद्याप्रपञ्चस्य वाक्यरूपत्वात् । इयं च मोमांसा बहुविधविद्य।श्रया इति कुमारिलभङ्कपादैः प्रतिज्ञास्त्रवार्ति के-

''मीमांसाख्या तु विधेयं बहुविद्यान्तराश्रया ''

इत्युक्तम् । अमुमेत्र विषयमवलम्बयं लोचनकारोऽपि ''मीमांसायाः शब्दार्थं निर्णयोपजीव्यतामाह - ''ततश्च अभिधावृत्ती वैयाकरणमोमांसकैर्निरुपिते' इति ।

एवं च अमीमांसकस्य तलस्पिश्ता न सुलभा । यतश्च व्याकरणादि शास्त्रान्तराश्रयेण व्युत्पन्नपदतद्यस्य वाक्यार्थसंशयनिवर्तिकाहि मीमांसा ' असम्पादितमीमांसापरिचयस्य अनेकेषु स्थलेषु स्रवालित्यमपरिहार्यमेव । इत्थं। सत्यपि मीमांसायाः साहित्ये नोपयोग इति ब्रुवाणाः देवानांप्रिया एव । एवं पद—वाक्ययोः अवगतस्यार्थस्य युक्तितः प्रतिष्ठापनार्थं युक्तितशास्त्रापरनाम्नि प्रमाणशास्त्रे परिचयवत एव कवे साहित्यं प्रसन्नरमणीयं भवति''

इत्याचार्यकुन्तयोडप्याह ---

पदवाकचप्रमाणेषु तदेतत्प्रतिन्वितम् । यो योजयति साहित्ये तस्य वाणी प्रसीदति ॥ इति ।

एवंविधशास्त्रकान्यपरिपक्वुद्धयोऽत्यन्तं विरलाः इति श्रीमन्निगमान्तदेशक वर्णनावसरे आत्रेयवेङ्कटाध्यरिणा विश्वगुणादर्शचम्प्यामुहङ्कितम्— ''नानाम्नायपरिश्रमं कलयतां नास्त्येव शास्त्रेषु घीः सत्योरप्युभयोस्तयोः न सुलभा साह्यक्षता साहिती । अप्येतासु सर्तीषु नास्ति विनयः नाचारभक्तिक्षमा चार्तुयः सच-साच साच-सच-ताश्चालम्ब्य खेलन्त्यसुम् ॥

इत्यलम्, प्रसक्तमनुसरामः।

अमुं साहित्यशब्दार्थमवलम्ब्य विवरीतुं प्रवृत्तेषु **भोजराजः** स्वीये श्रृङ्गारप्रकाशे —

अभिधा-विवक्षा-तात्पर्य प्रविभाग-व्यपेक्षा सामर्थ्यान्वर्यी यैकार्थीभाव-होषहान-गुणादानालंकारयोग रसावियोगरूपं शब्दार्थयोः द्वादशसम्बन्धं साहित्य भित्युच्यते'' इत्याह । एतद्विस्तरतु — श्रृङ्गारप्रकाशे द्रष्टव्य इति सः नेह प्रतन्यते । किन्त्वस्य अत्यन्तमभिमत एकोंऽश उल्लिख्यते, यः साहित्य जीवनभृतः रसावियोगो बान प्रकृष्ट उपायः । एतदभावे, पत्यौ प्रणयिनि प्रेम्ण एवाभावे दोषाभाव-गुणालंकारादीनां सद्भावेऽपि नायिकाया यथा न सौभाग्यातिशयः निष्पद्यते, तद्वदेव रसवियोगे काव्यनायिकायाः दोषराहित्य-गुणयोगालंकारयोगे सत्यपि नास्वादयोग्यताप्रकर्षः इत्यत्र दृष्टन्त उक्तः

कल्या मूर्तिः, कुल्रममिलनम्, योवनम्, रूपसम्पत् सौभाग्यद्भिः, प्रियवचनता, शीलवैदम्ध्ययोगः। शालीनत्वम्, विनयपरत्येत्यङ्गनाभूषणं यत् तत्प्रेमार्द्भ प्रणयिनि मनो नास्तिचेन्नास्ति किञ्चित् ॥ इति॥

### अलंकारशास्नम्

अयमलङ्कारशब्दः भगवता पाणिनिना तद्धित प्रकरणे कर्णललाटात्कन् अलङ्कारे [पा.सू. ४-३-६५] इत्यत्र प्रयुक्तः।

''अलकुञ्निरांकुञ्'' इति सूत्रे ''अलक्कु रोमण्डनार्थात् युचः पूर्व त्रिप्रतिषेधेनेष्णुज्वक्तव्यः'' इति कात्याय नेनचोक्तः ।

न्यासकारेण च — ''कन्प्रत्ययविधायकसूत्रे कर्णिकाशब्दश्च आभरण विशेषे रूढः'' इत्युक्तम् । एतेन चेदं ज्ञायते, अरुंपूर्वः करोतिर्मण्डनार्थे वर्तते, मण्डनं च आभरणम् इत्युक्तं भवति । इदानी अरुंकारशब्द ब्युत्पत्ति प्रकारो विचार्यते । अरुंमित्यव्ययं सामर्थ्यसम्पादने पर्याप्तमित्यर्थेवर्तते । यतः ''नमः स्वस्ति स्वाहा स्व रुं वषड्योगाच्च'' [पा. सू. २–३–१६] इति सूत्रवृत्तौ अरुंमिति पर्याप्त्यर्थप्रहणम् इति, तथा' तस्मै प्रभवति सन्तापादिभ्यः' [पा. सू. ५–१–१०२] इत्यत्र अरुंमर्थे तच्छब्दात् चतुर्थी इति च काशिकाकारेण वामनेन विवृतम् । तस्मात् अरुंमित्यव्ययं प्रभवति इत्यर्थेऽपि वर्तत इत्यपि वक्तुं शक्यम् । अरुङ्करोतीत्यस्य सम्पादनसमर्थी भवति इत्यर्थः ।

अलंकारस्त्वाभरणं परिष्कारो विभूषणम् ।

इत्यमरकारः,

अलं तु भूषणे शक्तौ पर्याप्तौ विनिवारणे ।

इनि यादवप्रकाशश्च ।

परन्तु—भावे करणे च न्युत्पत्तिरत्रापेक्ष्यते । सा च दिण्डनोऽर्वीची नेन कान्यालंकारसूत्रकृता वामनेन प्रदर्शितः। ''सौन्दर्यमलङ्कारः [अ. १० अध्या १. स्. २] इतिस्त्रे अलङ्कृतिरलंकारः इति, करणन्युत्पत्या पुनः अलंकारशब्दोऽयमुपमादिषु वर्तते' इति च । ननु करणेघञो दुर्लभत्वम्, ल्युटा बाधात्। न च वासरूपविधिः '' क्तल्युट्-तुमुन्खलर्थेषु वासरूपविधिः नेष्यते'' ''इति परिभाषानुसारतः घञं बाधित्वा ल्युट एव प्राप्तत्वादिति शङ्कयम्। 'प्रयुक्तानामिदमन्वाख्यानं स्वल्विप भवति' इति महाभाष्यानुसारेण कटकमुकुटादिषु यथा अलंकारशब्द प्रयोगः तहन् यमकोपमादिषु ।

'दुःखेन बुबुधे सीतां हनूमाननलंकृताम् । संस्कारेण यथा हीनां वाचमर्थान्तरं गताम् ॥'

इत्यादि वार्ल्माकिपभृत्यविगीतिशिष्ट प्रयोगदर्शनानुरोधेन 'अध्यायन्यायोद्याव संद्वाराधारावायाश्च [पा.सू.३-३-१२२] इत्यत्र चकारात्, कृत्यल्युटो बहुलम् [पा.सू. ३-३-११३] इते सूत्रे बहुलग्रहणाद्वा करणसाधनोयमलंकार शब्दः युज्यते । शिष्टप्रयोगे दृष्टे व्युत्पत्तिरन्विष्यते । न पुनः व्युत्पत्तिर स्तीति शब्दः प्रयुज्यते । अन्यथा पङ्कजादयश्चादः पद्मादिष्विव कुमुदा-दिविष प्रयुज्येरन् पङ्कजननस्याविशेषादिति स्यादेवातिप्रसङ्गः । तस्मात् पद्मादिषु पङ्कजादिशब्दवत्, कटकमुकुटादिषु अलंकारशब्दवत्, उपमादिष्विप अलंकारशब्दः योगस्ट इत्येव शास्त्रकाराणां मर्यादा ।

अयं चालंकारशब्दः नाट्यशास्त्रकृता भरतेन नाट्यशास्त्रे प्रथमा ध्याये— 'नाट्यालंकारचतुराः' इति केशिक्यादिषु लीलादिषु दशसु भावेषु, शोभादिषु सप्तसु पाट्यादिषु षट्सु, सन्ध्यङ्गवृत्यङ्गादिषु च प्रयुक्त इति शायते ।

पृत्रोलिस्सितं भरतवाक्यं विवृण्वता अभिनबगुप्ताचार्येण अभिनव भारत्याम् — 'नाटचस्य योऽसंकारः वैचिज्यहेतुः कैशिकी ' इति प्रति पाय लीसादीन् दशभावान् शोभादीश्च सप्त असंकाराः इति विदुरिति मतान्तरत्त्रेन उपन्यस्तम् । एवं पाठ्यालंकाराः नेपथ्यालंकाराः नाट्यालंकाराः प्रयोगालंकाराः एव मादयः वर्णालंकारा इति अलंकाराः रसमय काव्यत्वसम्पादकाः सन्ध्यङ्गा दयस्मवेंऽपि अलंकार शब्देन व्यपदिष्टाः। अत एव दण्डिना—

यच सन्ध्यङ्गवृत्त्यङ्गलक्षणाद्यागमान्तरे । व्यावणिर्तमिदंचेष्टं अलंकारतयैव नः ॥

### इत्यभिहितम् ।

किञ्च भरतेनैव अलंकाराणां गुणानां च पार्थक्यं उभयोरलंकारक त्वं च—

' अलंकारे : गुणैश्चेव बहुभिस्समलंकृतम् । '

इत्यप्युक्तम् । अस्यवालंकारिविवेः इतिहासकाले क्रियाकरपः इति नाम आसीत् इति, 'चतुष्षष्टिकलासु अयं क्रियाकरपः अन्तर्भावित इत्यंशसुपादाय वात्स्यायनीयकामशास्त्रव्याख्यायां जयमङ्गलायां 'काव्यक्रियाकरप' इत्यस्य काव्यकरणविधिः काव्यालंकार इत्यर्थः इति विवरणं दत्तम् ।

### काव्यादर्शकारोऽपि दण्डी —

अतः प्रजानां व्युप्तत्तिमभिसन्धाय सूरयः । वाचा वित्वित्रमार्गाणां निबग्न्धः क्रियाविधिम् ॥

इत्यत्र अरुंकाविधौ कियाविधि शब्दमेव प्रायुङ्त । एवंप्रयोगे च मूलभूतः प्रयोगः श्रीमित वाल्मीकीये रामायणे उत्तरकाण्डे - (९४ - ७१) ह १६ते ।

ऋयाकरपविदश्चेव तथकाव्यविदोजनान् ।

इत्यत्र च अलंकारयोजनैव क्रियाकल्पशब्देन बिवक्षितः । परन्तु रामायण व्याख्यात्रा गोविन्दराजेन अयं क्रियाकल्पशब्दः अन्यथा व्याख्यातः । अथापि पूर्वोक्तएवार्थः साम्प्रदायिक वास्यायनादिसम्मतश्च ।

भामहादयः प्राचीता खल्बालंकारिकाः गुणालंकारयोः भेदं न प्रतिपादयन्ति । अत एव च भूषणादीनां निरूपणे प्रवृत्तः भामहाद्रिष परमप्राचीनो भरतस्तयोभेदं नैव गणयतीति वक्ष्यमाणेन पद्येत ज्ञायते –

> अळंकारे गुणैरचेव बहुभिस्समळंकृतम् । भूषणैरिव चित्रार्थैः तद्भणमितिस्मृतम् ॥

षट्त्रिंशदेतानि हि लक्षणानि प्रोक्तानि वैं भूषणसम्मतानि "इति "

भामहवदेव--भोज--कुन्तक--भट्टनायक--काव्यकौतुकका रादयोऽपि गुणालंकार वर्ग लक्षणान्तर्गतं भावयन्ति । भूषणालंकरा शब्दी पर्यायो इति न कश्चित्र जानाति ।

परन्तु भमहोद्भटरुट्राद्याः काव्ये बाह्य इं कारिव के पकाः । दिल्डवामनः दाः रीति गुणयो विश्लेषकाः । तत्र गुणालंकारयोः काव्यशोभा- फरस्वतदितशयाधायकत्वाभ्यां भेदं वामनः, दण्डी तु-

काव्य शोभाकरान् धर्मानलकारान् प्रचक्षते ।

इतिकाव्यशोभाकरत्वमात्रमलंङ्कारस्याभिप्रैति। अयमेव पक्षः अप्पय्य दीक्षितः परिगृहीतः। भरतस्यापि अयमेव पक्षः हृद्गतो भवेदिति प्रायमि। यैरालङ्कारिकैः रीतिगुणालकाराणां पार्थक्यं निरूपितं तल पादात्विकी व्यवस्थिव नियामिका। लक्ष्ये च प्रज्ञया परिशील्यमाने पानापालंकाराः काव्यशोभाकरा एव अन्ततो गत्वा रसो स्कारकाः। अत एव च ---

ध्वन्यात्मभूते शृङ्गारे समीक्ष्य विनिवेशितः ! रूपकादिरलङ्कारवर्ग एति यथार्थताम् ।।

इति वद्नानन्द्वर्धनः रसादीनामात्मत्वं निकृष्य रूपकादीनां रसोपस्कार कत्वेनैव अलकारत्वमनवर्थमिति उपपादयामास ।

प्राचीनैः भामहादिभिः रसस्बर्धं न ज्ञातमिति न समर्थयितुं शक्यम् । यतश्च महाकाव्यस्वरूपं लक्षयन् भामहः— ' सर्गबन्धो महाकाव्यस्वरूपं लक्षयन् भामहः— ' सर्गबन्धो महाकाव्यम् ' इत्यारभ्य सालंकारं सदाश्चर्यं युक्तंलोकस्वभावेन रसैश्च सक्तः पृथक् ' इत्यनेन रसम्बरूपम् . रसविभागम् . तदाश्चयं काव्यमिति स्पष्टीचकार । मनुजाः तावत् बुद्धिमत्सु वराः । मनुजेषु वाग्मिनो वराः, वाग्मिषु महान्तः कवयः वरतराः. कविषु च तेषां वाचः वरतमाः । तत्रापि सर्गबन्धकृतं काव्यम् । तत्रापि सालंकारम् । तत्रापि भूमा हितोपदेशकारि । लोकानुभवानुसारेण असंकीर्णवृत्तिभीरसैर्युक्तम् इत्युप सञ्चहार । तेन च काव्यं सर्वमेत्र रसावियुक्तं भवेदिति ज्ञायते ।

अत एव ' विनेयजनहितार्थमेव नाटकादिगोष्ठी अवतारिता योगिमिः इत्यानन्दवर्धनः । वस्तुतो विमृश्यमाणे रसेः अलंकाराणां अलंका रैश्च रसानां भूषणभूष्यभावः आत्मना शरीरधृतानामलंकारणां शोभा, अलङ्का रैश्च शरीरस्य आत्मनश्च शोभा 'प्रस्परो भूषणभूष्यभावः'' इति न्यायात् इत्यभिप्रायोऽपि विद्यते । तदपि युक्तमिव - यतश्च रसवदादौ रस-भावादेः वाच्यशोभाधायकत्वम्, यत्र विभावादिभिः रत्यादेः परिपोषः तत्र रसादीनां भूष्यत्वं अलंकाराणां भूषणत्वभिति ।

उद्भटादिभिस्तु गुणालंकाराणां प्रायशस्ताम्यमेव सूचितम् । विषय

मात्रेण भेदप्रतिपादनात् । संघटनाधर्मत्वेन चेष्टेः । तदेवमलंकार एव काट्ये प्रधानिनिति प्राचौ मतम् ।

वकोक्तिजीवितकारः आनन्दवर्धनान्नव्योऽपि अवलोकितध्वनिम्रन्थोऽपि राजानकमहिमवत् प्रतिबन्दितया प्रवृत्तः वक्रोक्तेः काञ्यात्मतामाह ।

ध्वनिकारः पुनः अभित्रा तात्पर्व-लक्षणाल्यव्यापारत्रयोत्तीर्णस्य ध्वनन-धोतनादि शब्दाभिधेयस्य व्यञ्जनाव्यापारस्य वाक्यार्थस्वाऽभावात् वाक्यार्थस्य र न्यञ्जयरूपस्य गुणलंकारोपस्कर्तव्यत्वेन प्राधान्याद्विश्रान्तिधामत्वेनात्मत्वं सिद्धान्तितवान् । रसाद्यस्तु काव्यजीवितभूताः नालंकारभावभाजः । ति व्यञ्जनाव्यापारस्य सर्वेरपि दार्शनेकैः अनपह्नवनीयत्वे। तदालम्बनस्य रसस्यव काव्यात्मतेति अलं हारिकाणां सिद्धान्तः ।

काव्यप्रकाशकारोऽपि ध्वनिकारसम्मतं रसात्मवादमेव उररीचकार। अळंकारांश्च रसे:पस्कारकानाह—

> उपस्कुर्विन्ति तं सन्तं येऽङ्गद्वारेण जातुचित् । हारादिवद्छंकाराः तेऽनुप्रासोपमादयः ।। इति ॥

रमस्यस्वपविषये बहुविचारणीयमस्ति । यतश्च रसादयो वस्तुतः ज्ञानप्रभेदा एय ।

> यदा बुद्धेगत्मस्वरूपत्वं तदा आत्मैव रस उच्यते यदा बुद्धेरात्मगुणत्वं तदा आत्मनो गुणा एव रसः । यदा बुद्धेः चित्तस्वरुपत्वं तदा सत्वोद्गेको रसः। यदा बुद्धेः स्वयंप्रकाशत्वं तदा स्वयंवेद्यो रसः।

3

यदा बुद्धेः मानसत्वं तदा रसोऽपि मानसः।

यदा बुद्धेः अनुसेयत्वं तदा रसोऽप्यनुमेगः । इति ।

वस्तुतो विचार्यमाणे ---

आत्मधर्मभूतज्ञानपरिणामभूतो रस इत्यौपनिषदं मतम्। परंतु सिद्धान्तभेदेन रसस्वरूपमि भिद्यते । अतश्च अनुभवमनुरुध्य आत्मनो रसस्य च ग्राह्यग्राहक भवाः (कतृकर्मभावः) आस्वाद्यास्वादकभावो वा अभ्यपगन्तुं युक्त इति तद्विचारः नेह प्रतन्यते किन्त्वन्यत्र ।

सहृदयहृदयाह्वादकारी कश्चन शब्दार्थधर्मत्वेन प्रसिद्धो यः सः अर्थात् शब्दसित्रवेशरूपतया, अर्थविशेषरूपतया च द्विधाभावमात्मिन लभते । प्रायस्तित्ररूपणप्रधानाः अरुंकारनिबन्धाः ।

अस्यैव साहित्यस्य प्रवृत्तिनिमित्तिप्रयोजकसुकुमारोपदेशकतया —

प्रवृत्तिर्वा निवृत्तिर्वा नित्थेन कृतकेन वा । पुंसां येनोपदिश्येत तच्झास्त्रमभिधीयते ॥

इति भट्टकुमारिकोक्तशब्दपरिच्छेदगतश्लोकवार्तिकरीत्या शास्त्रत्वम्। मुख्यं शास्त्रत्वं तु परमप्रमाणभूतस्य वेदस्यैवेति सर्वसम्मतमिति पूर्वमुक्तमेव अन्यत्र तु गौणतया शास्त्रत्व वेदाङ्गेषु व्याकरणादिषु यथा तथात्रापि अवाधितम्।

अस्यैव शास्त्रस्य अलंकारशास्त्रमिति व्यवदेशः प्रथते । तत्रचेदं निदान्। यदा भामह दण्डि उद्घठ रुद्रट वामनान्ताः प्राचीनाः आलंकारिकाः अलंकारशास्त्रनिर्मातरः ध्वन्यमानस्यापि अर्थस्य रसभावादेः वाच्योपस्कारः कतया अलंकरकुक्षिनिक्षिप्तत्वमित्यभिमन्यमानाः अलंकारा एव कान्ये प्रधानभूताः 'ंइति सिद्धान्तस्थापनं कृतवन्तः तदा प्रभृति 'प्राधान्येन व्यपदेशा भवन्ती'' इति न्यायेन एतच्छास्त्रस्य अलंकारशास्त्रमिति व्यपदेशः कृतः । अत एव च स्वीयकाव्यालंकारीय तृतीयपरिच्छेदे रसवदलंकारनिरूपणावसरे —

> रसवद्द र्शितस्पष्टश्रृङ्गारादिरसं यथा । देवीसमागमच्छद्ममस्करिण्यतिरोहिता ।

इति रसवदछंकारं लक्षयतो भामहस्य

इता गमिष्याम्यथवेति वादिनी चचाल बाला स्तनभिन्नवल्कला ।

स्वरूपमास्थाय च तां कृतिस्मितः समाललम्बे वृषराजकेतनः ॥

तं वीक्ष्य वेषथुमती सरमाङ्गयष्टिः
निक्षेपणाय पदमुद्भृतमुद्गहन्ती !
मार्गाचळव्यतिकराकुलितेव सिन्धुः
दौलाधिराजतनया न ययौ न तस्थौ॥

पति महाकिविना कालिदासेन प्रथिता शृङ्गारस्राविणी स्वितः हत्यमधिरूढा गंत् । अत्र च शृङ्गारः काछःमधिरुढः । स एवात्र विवक्षितः । एवं विष्टनापे—

> मृतेति प्रेत्य संगन्तुं यथा मे मरणं मतम् । सेवावन्ती मया लब्धा कथमत्रैवजन्मनि ॥

दड्रयुपाह्रत्य---

प्राक् प्रीटिदेशिता सेयं रितः श्रृङ्गारतां गता । रूपबाहुल्ययोगेन तिददं रसवद्वचः ॥

इत्युपपाद्यता 'वासवदत्ता लावाणकेन विह्ना द्रावित'' दाहप्रवादमाकण्ये दुः खपंकिनिमनः पुनस्तां प्राप्य नितान्तमानन्दमनुभवता वत्सराजेनोदयनेन यां वासवदत्तां मृतेत्याकर्णनमात्र एव तया सह संगन्तुं मरणमेव प्रार्थनीयमासीत् सेवावन्ती वासवदत्ता अत्रव जन्मिन मया लब्धेत्यद्भुतेन परिपोषं नीति वासवदत्ता विपयिणीः नायकिष्ठा रतिः शृङ्कारतां गता अतश्च रस्वदृष्टकारः इत्यभिप्रायमाविष्कुर्वता पण्डितपामरसाधरण्येन यथा गानरसस्य आस्वाद्यत्वं तद्भत् काव्यस्यापीति रसवतः काव्यस्य श्रवणेन अर्थानुसन्धानेनच आनन्दानु भव इति मात्मकस्यापि सुन्दरशरीरस्य अवलोकनेन नेत्रानन्दानुभव इति न निरात्मत्वं तद्भत् अलंकारस्य प्राधान्यं सूचितम् । न चैतावता दण्डी रसस्वरुपं न विवेचितवानिति विभावयितुं साम्प्रतम् । ध्वनिकारेण तत्स्वरुपं सुपरिशोध्य निष्कर्षः कृत इति तु परं अतीव दलाध्यम् ।

एवं च ''प्राधान्येन व्यपदेशा'' इति न्यायेन, 'छत्रिणो यान्ति' ६ति न्यायेन वा अस्य अलंकारशास्त्रमिति व्यपदेशो घटते ।

अलंकः स्वरुपनिरुपणेदम्परेरिप लोके यथा कटकमुकुटादिषु प्रदुधतोऽलंकारशब्दः तथा उपमादिष्विपप्रयुक्तः, तद्वदेव गुणादिषु तथैव तदिभ-धािनि निबन्धे च । उदतं च राजानककुन्तकेन — अलंकारशब्दः शरीरस्य शोभातिशयकारिःवात् मुख्यतया कटकमुकुटादिषु प्रयुज तस्कारित्वसाम्यात् उपचारेण उपमादिषु वर्तते । तद्वदेव गुणादिषु । तथैव च तदिभिधायिनि प्रन्थे । शब्दार्थयोः एकयोगक्षेमत्वात् अर्थे शब्दे अलंकारे च ऐक्येन व्यवहार ''इति ।

अलंकारादिप्रतिपादके चाहिमन् '' अलंकारशास्त्रमिति व्यवहारः बहुमिरालंकारिकैरेव कृतः । तद्यथा—

वामनः काव्यलंकारे — ''काव्यं प्राह्यं सीन्दर्यात्' इत्यस्त्रयिता ''काव्यं प्राह्यमलंकारात्'' इत्यलंकारशब्दघटितं सूत्रयामास । तेन ज्ञायते काव्यप्रहणहेतुभूतालंकारव्युत्पादकेऽपि अस्मिन् शास्त्रे अलंकारनाम्ना व्यपदेशो भवतीति भावेन । उत्तरत्र ''शास्त्रतस्ते '' इतिस्यित्वा विष्टुण्वन् ते च्रोषगुणालंकारहानादाने शास्त्रतः च्रास्त्रादस्मात् , शास्त्रते हि ज्ञात्या दोषान् जह्यात् , गुणान् अलंकाराध्य आददीत इति, तथा तत्रैय प्रथमाध्या यान्तेऽपि

'' काव्या**लंकाररास्त्रार्थः प्रसाद्यः कविषुगवैः** ''इस्यप्याह सः एवं ।

तदनन्तरकालिको विद्यानाथश्च— रस शब्दा थ गुणा लंकार वृत्ति । तितयः अस्यालंकारशास्त्रस्य प्रमेयम् । इति बहुविषय प्रतिपादकमपीदं शास्त्र- गलकाशास्त्रमिति व्यवृणोत् । प्रतिज्ञावाक्येऽपि—

वक्षे सम्यगलंकारशास्त्रसर्वस्वसंग्रहम्।

दत्यनेन कारिकार्धेन अस्य शास्त्रत्वमुरीचकार । अतश्रास्यालंकारशास्त्रज्यपदेशः पह्मम्मत इति युक्तमुत्पद्यामः ॥

## अलङ्कारिकाः

। भरत-मेधाविरुद्र कुमारदासादयः भामहात्प्राचीनतमा आलंकारिकाः !

- 2 भामह-द्णड-स्ट्र-वामन-उद्भटाद्याः प्राचीनाः ।
- अानन्दवर्धन-अभिनवगुप्त-धनञ्जय-भोज-क्षेमेन्द्र-मम्मट-जयरथ-जयदेव-विद्याचकवर्ति-विद्यानाथ-विद्याधर-विश्वनाथ-वर्ममूरि-मिल्लनाथप्रमृतयः मध्यकालिकाः ।
- 4 अप्यटय्यदीक्षित,-राजचूडामणिदीक्षित-जगन्नाथ वैद्यनाथ-गंगाधराष्वरि-नागेशप्रभृतयः आधुनिका इति सामान्यतः आछंकरिका इति विभक्तं शक्यम् ।

तेषु अप्पर्यदीक्षिताः पूर्वपक्षसिद्धान्तरीत्था लक्षणपरिष्करणे लक्ष्य विमर्शे, प्राचीनोदाहरणं परित्यज्य नव्योदाहरणसंयोजने न्यायशास्त्रपद्धति मनुस्त्य निरूपणे च पटीयांसः बहुविचारचतुराः अलंकारशास्त्रिऽपि शास्त्रान्तरे प्विव वादसरणिनिर्मातारः इत्यत्र नास्ति सन्देहलेश्च इति चित्रमीमासा-क्वल्यानन्दाद्यवलोककानां न तिरोहितम्।

एतेश्च दीक्षितैः ध्वनि गुणीभूत व्यङ्गय काव्यस्वरूपोदाहरण प्रत्युदाहरणा दीनि वृत्तिवार्तिके अन्यत्र प्रन्थान्तरे निरूपितानि भवेयुः । अस्यां तु चित्रमीमांसायां अर्थचित्रकाव्यप्रभेदस्य प्राचीनालंकारिकामिमतलक्षणेषु अव्यास्यादिदोषभवलोक्य यत्र यत्र लक्षणान्तर प्रणयनावश्यकता तत्र तत्र लक्षणान्तरमेव प्रणीयते यथा उषमा अनन्वय उपमेयोपमा रूपकादीनाम् । यत्र तु किञ्चित् परिवर्तनेन परिष्कर्तु शाक्यं तत्र प्राचीनानां लक्षणमेव परिष्कर्यते । यथा विद्यानाथाभिमतं उत्प्रेश्वालक्षणम् इत्यादि एतद् प्रन्थाव लोकनत एव ज्ञायते ।

मन्यारमभप्रकरणे यो विशेषः प्रविशेषः स इदानीं स्थालीपुलाकायायेन

### विविच्य दिक्पदर्शनविथया विलिखयते—

प्रकाशकारेण काव्यं तावदुत्तम-मध्यमा-भम-भेदेनं विभक्तम् । तत्र अस्त्रसं मनसि निधाय आनन्दवर्धनाभिमतरीत्या ध्वनिगुणोभूतव्यङ्गयचित्र भेदेन विभक्तम् ।

तथाविमागे चेदं निदानम् - यत्र अषहृद्यैः रमादिकं नास्वादयितुं शक्यं तत्र महृद्याः रसमास्वादयन्त्येव, तत्रयदि रसानुभवानुगुणा रचना स्यात्।

किञ्च अर्थिचित्रोदाहरणेषु शब्दिचेत्रोदाहरण।पेक्षया चमस्कारातिशयः उल्लब्स्येव, अतश्च मम्मटलक्षितरीत्या उभयचित्रे अधमकाव्यत्वाभ्युपगमो नोचित इति अत एव हि—

प्रधानगुणभावाभ्यां व्यङ्गव्यस्यैवं व्यवस्थिते । काव्ये उमे ततोऽन्यद्यत् तिचत्रमभिषीयते ॥

चित्रं शब्दार्थभेदेन द्विविधं च व्यवस्थितम् । तत्र किञ्चित् शब्दचित्रं वाच्यचित्रमतःपरम् ॥

इत्येव विभागः प्रदर्शितः संगच्छते ।

अपरं च — यज्ञ शब्दालंकरघटना क्रियते तज्ञ रसाभिन्यक्ती उत्तरमस्वमेव, गुणीभावेन मध्यमत्वं वा वक्तव्यं भवति न पुनरधमत्वम् । यथा वा—

<sup>&</sup>quot; बनुरिवज्यमना चिरुपाददे नरवरो रवरोषितकेसरी।"

इत्यादो शब्दचित्रयमकघटितोदाहरणेषु उत्साहस्थायिनो वीररसस्य प्रकरणाव.
गतस्य परिपोषकत्वं यमकादेईष्टम् तावता चित्रस्य अधमत्व वक्तुं मनो
नाभिलपति अत एव च – शृङ्गार प्रकरो मोजराजः – उपमाद्यर्थालंकार
राहित्ये सत्यपि शब्दलकार योजनायां काव्यशोभायाः न हानिरित्याह –

"उपमादि विमुक्तापि राजते काव्यपद्धतिः । यद्यनुप्रासलेशोऽपि हन्त तत्र निवेश्यते ॥ कुण्डलादिविमुक्तापि कान्ता किमपि शोभते । कुंकुमेनाङ्गरगश्चेत् सर्वाङ्गीणः प्रयुज्यते ॥ यथा ज्योत्स्ना चन्द्रमसं, यथा लावण्यमंगनाम् । अनुप्रासत्तस्था काव्यमलंकर्तुमयं क्षमः॥ इति ।

तत्र तावत् चित्रापद्वयपदेश्यंमळं हारप्रश्यानं कदा उपकान्तमि ते कालविशेषनिर्धारणं न चाञ्चसा कर्तुं शक्यम् । यतश्च वेदेऽपि रसालंकार दीन घटना परिदृश्यते तद्यथा—

- "इयं यका अकुन्तिका हलमिति सपैति" इत्यदी शृङ्गारादेः।
- 2. यदेकस्मिन् यूपे द्वे रशने परिव्ययति तसादेको द्वे जाये विन्दते। यत्नेका रशनां द्वयोर्घूपयोः परिव्ययति तसात्नेका द्वौ पती विन्दते॥

इत्यस्मिन् श्रृतिवाक्ये अर्थव्यक्ते: ।

- 3. यत्र बाणाः सम्पतन्ति कुमारा विशिखा इव ''इत्यादौ उपम्नायाः।
- 4 त्रिगॅशदस्या जघनं योजनानि ''इस्यदावतिशयोक्तेः।

5. ''प्राणाउपरवाः हनू अधिषवणे, जिह्वा चर्म, प्रावणो दन्ताः इत्यादौ रूपकस्य । एवं उपानिषद्यपि.

आत्मानं रथिनं विद्धि शरीरं रथमेव तु । बुद्धि तु सारथिं विद्धि मनः प्रमहमेव च ॥ इन्द्रियाणि हयान्याहुः विषयांस्तेषु गोचरान् ।

इत्यदिषु रूपकस्य दर्शनात् । एवं राजशेखरेणापि "द्वासुपर्णा सयुजा सखाया" इति उपनिषद्वाक्यमुद्धृत्य उपकारकत्वादलंकारः (वेदस्य) सप्तममंगम् ऋते च तत्त्वरूपपरिज्ञानाद्वेदार्थानवगति "रित्युक्तम् । मन्त्रे चास्मिन् रूपकेण अतिशयोक्त्या वा जीवात्मपरमात्मनोरत्यन्तसाम्यज्ञानमत्यन्तसुलभम् । तथोत्तरार्धे व्यतिरेकालंकारज्ञाने जाते जीवाद्वेलक्षण्यं परमात्मनि सुलभतया आतुं शक्यम् । ज्ञानगौरवपरिहारार्थमेव पण्डितानां प्रवृत्तिः । कचित्कचित् आमहादिनापि प्राचीनलक्षणखण्डने प्रवृत्तिदृश्यते । तत्र यदि प्राचीनरुक्तं अक्षणं लक्ष्यं च समीचीनमिति विभाव्यते तदा वस्तुतिस्वत्यादिना तत्सामीचीन्यं सम्पाद्यतेऽस्मामिः ॥

कचिद्रसगंगाधरकृता दुराम्रहेण दीक्षितोक्तरीतिः लण्डयते । तत्रापि गाद रसगंगाधरकृद्वितषु वैपरीत्यं, अनौचित्यंवा ज्ञायते तदपि लण्डयत एव । गारा विषयविवेचनमनुभवविपरीतं न भवेत् । केनापि यस्य कस्यापि विषयस्य आम्रहकृतं लण्डनं न प्रतितिष्ठति । लण्डनसमये च आम्रहागृहीत-गागसा भाव्यं नोचेचत्वापहारस्स्यात् ।

बणि अप्पय्यदीक्षित-जगन्नथी विमर्शकी । अथापि निपुणतरोप-भागनधी क्षे जगन्नाथस्बेति नाविदितं विदुषाम् ।

### प्रनथकाराणां देश कालादिः

काञ्चीपुरीपरिसरे आर्काट् जिल्ला आरणिमामतमीपे 'अडयप्पलम्' नाम ब्राह्मणामहारः एषामप्पय्यदीक्षितानां जन्मभूमिः । एषां च गोत्रिषिः भरद्वाजः । सामशाखाधीतिनश्चेते । एतेषां पितामहः आचार्यदीक्षितः इति, वक्षस्थलाचार्य इति च नाम्ना प्रथितः । क्षेत्रस्थलाचार्य इति च नाम्ना प्रथितः । क्षेत्रस्थलाचार्य इति च नाम्ना प्रथितः । क्षेत्रस्थलाचार्य इति च नाम्ना प्रथितः ।

विजयनगराधिश्चरे कृष्णंदेवराये, काञ्चिवरदराजस्य वसन्तोत्सवसमये पट्टमहिष्या सह कदाचित् काञ्चीपुरीं प्राप्य वरदराजं सेवमाने सित राज्ञः पट्टमहिषीं साक्षात् लक्ष्मीमिव परिदृश्यमानां विलोक्य संशयप्रस्तमनाः वरदराजः आत्मनः वक्षःस्थले स्थिता लक्ष्मीः तत्रैवास्ति नवेति सन्दिहान एव स्ववक्षःस्थलमवलोकयामास इत्यर्थबोधकेन—

काञ्चित्काञ्चनगौराङ्गीं वीक्ष्य साक्षादिव श्रियम् । वरदः संशयापन्नः वक्षःस्थलमवैक्षत ॥

इति पद्येन एते आचार्यदीक्षिताः उपश्लोकितवन्तः । तदेतत् श्रुत्व सन्तुष्टः कृष्णदेवरायः एतानेवाचार्यदीक्षितान् "वक्षःस्थलाचार्यं " इति सबहुमानमाह्रय स्वीयास्थाने गुरुत्वेनावृणोत् । अत्र च विषये पद्यमिदं श्रुयते ।

> श्रीमन्तं भगवन्तमेनमवनीनाथाधिनाथस्तदा विद्यारण्य यतीन्द्रबोधितनिगृढार्थागमः।

श्रीविद्यामनुराजवैभबसुखप्राप्तक्षमामण्डल:

श्रीमान् कृष्णनरेश्वरो गुरुवरं वत्रे बुधाराधितम् । इति । पूर्वीवतं ''काञ्चित्काञ्चनेतिपद्यं चित्रमीमांसायामण्ययदी स्त्रिते रेव सन्देहालं धा ध्वन्युदाहरणावसरे'' यथा-असात्कुलक्टस्थवक्षस्थलाचार्यकृते वरदराज-वसन्तोत्सवे-इत्यभिधायोद्धृतम् ।

## एतेषामाचार्यदीक्षितानां द्वे पत्न्यी बम्बतुः ।

तयोराद्या शैवमतावलम्बनां दुहिता । तस्यां चत्वारः पुत्रा बभूवुः । द्वितीया तु तोतारम्बनाम्नी अतिप्रतिद्धं वैकुण्ठाचार्यवंशीयानां श्रीवैष्णवानां रंगराजाचार्याणां दुहिता । कालकमेण अस्यामपि चत्वारः पुत्रा बभूवूः । चतुर्षु पुत्रेष्वेषु ज्येष्ठ एव ''श्रीरङ्गराजध्वरी (श्रीरङ्गराजम्ही) । सोऽयम्पत्मनः पितुस्सकाशादेव विद्यामभ्यस्य '' अद्वैतविद्यामुकुरम् , विवरणदर्पणम् द्रियेवमादीन् प्रन्थान् जग्रन्थ ।

अस्य च द्वितीयः पुत्रः नीलकण्ठविजयचम्पूकारस्य नीलकब्ठ दीक्षीतस्य पितामह इत्येतिहासिकाः । सेऽयं रङ्गराजाचार्यदेौहिनः आचार्यदीक्षितानां पुत्रः रङ्गराजाध्वरी श्रीकृष्णदेवरायभूपोत्तरकालिकस्य गोम्मनरेन्द्रस्य सचिवो भूत्वा चत्वारिंशद्वत्सरेषु गतेष्वपि अनपत्यतय गिर्विणाः सचिवपदं विहाय चिदम्बरक्षेत्रे नटराजं षड्वत्सरमाराध्य तद्नु गष्ठात् पुत्रानवाप ।

## नद्**यतं शिवानन्दीये**—

" षट्शतत्रिंशदुर्चसचतुस्साहस्रवार्षके । कलौ नृपस्त्वयातोऽश रसा बोम्मवशाभवत् ॥

सोऽपि बोम्मनृपः श्रीमद्रङ्गराजगुरू विततः । शशास वस्रधामिन्द्रस्त्रिलोकोमिव सत्यतः ॥ आचत्वारिंशदायुस्तनयसुखमनाः मोक्षकांक्षीव कामान्
त्यक्त्वात्युगं तपस्यन् विवुधजनवचः प्रार्थ्यमानो नितान्तम् ।
स्वान्ते सम्भाव्य नित्यं किमपि किमपि संभ्रान्तबालग्रहार्त—
प्रायः श्रीपण्डरीकेश्वरमभजदसौ रंगराजो मखीन्द्रः ॥

षड्वत्सरेण भगवान् शशिखण्डमौलिः सन्तुष्टघीर्निजजनानुजिघृक्षुरस्मै । अस्मिन् कलामिरयमेव पतञ्जलिस्ते पुत्रो यदोहिरिरिवास्स्वित वाचमुचे ()

तत्प्रसादमुपलभ्य जायया साधमेष निजसद्मसंगतः । इष्टदेवमभितपेयन् गुणैः इष्टसिद्धिमगमदिद्वजोत्तमः ॥

इति ।

एषां कालश्च कि.श. १५५०-१६२५ इति केचित् । कि.श. १५५२ १६२७ इत्यपरे । सिद्धान्तलेशसंग्रह-भूमिकायां श्रीनारायणशास्त्रिणस्तु कि.श. १५८७ - १६६० इत्याहुः । नीलकण्ठदीक्षितविरचितचम्पू निर्माणान्तिमकालनिर्देशं जनजनितकथां च आधृत्य कि.श. १५५०-१६२३ इत्यन्ये ।

अरिवीलिमङ्गलम् नाम शासनजातं प्रकाशयद्भिः कि.श. १५५४-१६२६ दीक्षितानां काल इति जगदे। हालस्यनाथशास्त्रिणश्च कुवलयान<sup>्</sup>द-भूमिकायां दीक्षितानां कालः कि.श- १५५२-१६२७ इति आहुः। परन्तु आधुनिकाः इतिहास संशोधकाः चरित्रशासाद्याधारेण कि श. १५२०-१५९३ दीक्षितानां कालः इति अभिप्रयन्ति । तथापि मुद्रिनदीक्षिनश्रनम्मिकाषु कि.श. १५५३-१६२६ इत्यवलेक्यते ।

वन्तुनः अप्पय्यदीक्षितानां कालः श्रीचिन्नतिन्म-चिन्नबोन्म-वेक्कटपति रायाणां राज्यमारसमये तदाश्रयेणावस्थानोक्त्या एषां विद्याभ्यासवर्षाणि च क्रोडीकृत्य पर्यालोचनायां कृताया क्रि.श. १५२०-१५९२ पर्यन्त इति सामान्यतो निष्कष्टुं शक्यम्। यदि चित्रमीमांसाकरणं वीरनरसिह्मभूपसमये भवेत् तदा कि.श. १५१५-१५८५ भवेत्।

परन्तु-यत् महीशूर्पुरी प्राच्य विद्यासंशोधनालय-मुद्रितयादवाभ्युदय भूमिकायां — दीक्षितकृत चित्रमीमांसायां — परिणामोत्प्रेक्षालंकारप्रकरणयोः क्रमेण —

द्विर्मावः पुष्पकेतोः, विबुधविटिषनां पौनरुक्त्यं, विकरूप— श्चिन्तारत्नस्य, वीप्सातपनतनुभुवो, वासवस्य द्विरुक्तिः। द्वैतं देवस्य दैत्याधिमथनकलाकेलिकारस्य कुर्वन्

धानन्दं कोविदानां जगति विजयते श्रीनृसिंहक्षितीन्द्रः ॥

(एका २-उन्मेषे)

नरसिंहमहीपाल विदुस्त्वां मकरध्वजम् । मार्गणास्तव सङ्गाताः कथं सुमनसोऽन्यधा ॥

(एका 8 उन्मेवे)

रति पद्ययोदेशनान् चिन्नबोम्मभूपामज नरसिंहभूपालसमकालिका इति स्मित्रपालोऽप्याश्रयदातेति ज्ञायत इति मुद्रितमस्ति । सत्यम् – अथापि तयोः न नर्सिहसमकालितत्वं साधियतुं प्रमाणता । यतः एकावलीकारस्याश्रयदाता नर्सिहभूपतिनीम कश्चन आसीत् । स च विद्याः धरेण एकावल्यामभिष्ट्रतः । एकावल्यामिमे पद्ये दृश्येते ।

परंतु '' परिणामप्रकरणे—

''नरसिंह धरानाथ के वयं तवर्णने । अपि राजानमाक्रम्य यशो यस्य विजम्भते ॥''

इति विद्याधरेणोदाहृतम् ''इति दीक्षितरेव स्पष्टमुक्तं न तु-

नरसिंह महौपालविदुस्त्वां मकरध्वजम्'' इति पद्यम् ।
किन्तु नरसिंहमहीपाल'' इति पद्यमुत्रेक्षाप्रकरणे उद्भुतम् । द्विभीवः
पुष्पकेतोः ''इति पद्यं परिणामालंकारे यथा वैयधिकरण्येनाऽपि परिणामस्तथा
रूपकमपि वैयाधिकरण्येन सम्भवतीति ''तारानायकशेखरायेति'' पद्यमुदाहृत्य
विद्याधरेण निर्मितमपि पद्यमुदाहरणान्तरप्रदर्शनाथेमेकावल्याः उद्भुत्योदाहृतं न
पुनः दीक्षितैर्निर्मितम् , दीक्षितानामपेक्षया बहोः कालात्पूर्ववितिनं नरसिंहनृपमाश्रितो विद्याधर इति दीक्षतानामाश्रयदाना चिन्नबोम्मभूपालम्रजः
नरसिह्न इत्यत्र प्रमापकं गवेषणीयमेव ॥

एषां नाम(करणम्)-

सौहार्देन यदप्य इत्यनुदिन पित्रपितं तद्वहि-र्नामासीत् अथ नामकर्मणि गणेशाख्या कृता तेन च॥

इत्युक्तरीत्या ''गणेशः'' इति नामकरणं कृतम् । तदनु पित्रा प्रेम्णां ''अप्प'' इति, तदेव च द्राविड कर्णाटान्ध्रादि देशादि व्यवहाराय पुज्यार्थ

केन आर्यपदपर्यायेण अय्यपदेन, अयपदेन वा संयुतं ''अप्पय्य इति अप्पय या व्यवह्र(तम्) तः ।

पश्चाद्यज्ञानुष्ठाननिबन्धनेन दीक्षितपदेन च संहत्य ''अप्पय्यदीक्षित'' दित अप्पय्यदीक्षित इति अप्पदीक्षित इति च नाम्ना व्यवहृत इति

> लीढालीढपुराणसूक्तिशकलावष्टम्भसंभावना पर्यस्त श्रुतिसेतुभिः कतिपयैनीते कलौ सान्द्रताम् । श्रीकण्ठोऽवततार यस्य वपुषा कल्क्यात्मनेव।च्युतः श्रीमानप्पयदीक्षितस्स जयति श्रीकण्ठविद्य।गुरुः ॥

शन नीलकण्ठविजयचम्प्रथपद्येन, अप्पयदीक्षित इति,

तणा — हेमाभिषेकसमये परितो निषणण — सौवर्णसंहतिमिषच्चिनबोम्मभूपः । अप्पय्यदीक्षितमणेरनवद्यविद्या — कल्पद्रमस्य कुरुते कनकालवालम् ॥

बात समरपुंगवदीक्षितकृतयात्राप्रवन्धगतपद्यात् अप्पय्यदीक्षित इति, तथा

''अमुं कुवलयानन्दमकरोदप्पदीक्षितः'' इति स्वकृत कुवलयानन्दान्तिमपद्यतः अप्पदीक्षित इत्यपि व्यवहृतः इति ज्ञायते ॥

### विद्याग्रहणम्

भग निश्चितिषयः प्रवदित साक्षात्
 नार्यनादिखलदर्शनपारभाजः !

तं सर्वदेदसम्शेषबुधाधिराजंम् श्रीरंगराजमितनं पितरं नतोऽस्मि ॥

इति शिवाकमणिदीपिकायाम् न्यायस्थामणौ च।

प्राचीनैर्व्यवहारसिद्धिविषयेष्वात्मैक्यसिद्धौ परं संनहचद्भिरनादरात् सरणयो नानाविधा दक्षिताः । तन्मूलानिह संप्रहेण कतिचित्सिद्धान्तभेदान्धियः शुद्धयै संकलयामि तातचरणव्याख्याकचः स्यपितान्॥

1.-

इति सिद्धान्तलेश संप्रहेहस्थ पद्यात्-

सर्वविद्यालतोपप्रपारिजातमहीरुहान्। महागुरुत्रमस्यामि सादरं सर्ववेदसः॥

महतामपि मान्यतमं विदुषां विनिवेश्य गुरुं हृदि वैश्वजितम् ।

नयसंहतिशालिनि कल्पतरी विवृतश्चरणः प्रथमः प्रथितः ॥

इति परिमलप्रनथस्थवाक्यादपि एकसादिवगुरोस्सकाशात् (पितुस्सकाशात्) विद्याप्रहणमिति ज्ञायते।

### परिणय:

विद्याग्रहणान्तरंच एकां परिणीय, तदनु द्वितीयामप्रि उपयेमिरे । अत्यवच अप्यय्यदीक्षितानामपि भायद्वियम।सीत् इति प्रथा । तयोः द्वितीयः

तुण्डींरमण्डला-तर्गत चेञ्जींपुरात्पश्चिमतो वर्तमाने सत्यमङ्गलन।ग्नि अग्रहारे निवसतां पण्डितमूर्धन्यानां सत्यमङ्गलरत्नखेट श्रीनिवासदीक्षितानां पुत्री मङ्गलाम्बा विदुषी आसीत् ।

अत्रेदमैतिः ह्यम् — सत्यमङ्गल्यस्तरे द्रश्रीनिवा तदीक्षिताः पण्डित प्रकाण्डा आसन्। कर्णाटसिंहासनप्रतिष्ठापकस्य पौतनायकवेङ्गलाम्बयोः पुत्रस्य शूर्ण्यनायकस्य राज्ञः आस्थाने यदा एते आसन्, तदा एतेः रत्नखेट-दीक्षितेः सह वादार्थं नानादिगन्तेभ्यः विद्वांसः आयान्ति स्म । तदानीं एषां गृह एव वहविश्वण्याः गुरुं शुश्रूषमाणाः विद्यामभ्यस्यन्त आसन्। इत्थं विद्यालयवद्वर्तमानेऽस्मिन् गृहे कुमार्थोऽपि सहजतयेव पाण्डित्यं अलभन्त।

इंत्थं सित कदाचित् किस्मिश्चिद्दिने उपिस एषां दीक्षितानां पुत्रीं मङ्गलाम्बा देहलीमुपिलम्पन्ती तत्रागतान् विदुषः अपश्यत् । पप्रच्छ च यूयं के १ किमर्थ कृत आगताः १ इति । तदा वयं रत्नखेटदीक्षितेस्साकं वादार्थे देशान्तरादागता इति ते उत्तरं ददुः । तच्छुत्वा देहलीं छगण जलेन उपिलम्पन्ती —

''विपश्चितामपश्चिमे विवादकेलिनिश्चले सपरनजित्ययरनतस्तु रत्नखेटदीक्षिते । बृहस्पतिः कजल्पति प्रसपितिः क सपराट् असम्मुखस्तु षण्मुखश्चतुर्मुस्रोऽपि दुर्मुखः ॥

श्रित तालानुसारेण प्रत्यवदत् तदेव ते विमुखाः प्रत्यगच्छन् । एतादृशकवि-भानुर्यो मङ्गलाम्बा । अस्याश्च सोद्रः रुक्मिणीपरिणय-काव्यद्र्पणादीनां कर्ता राजच्डामणिदीक्षितः । येन च पूर्वोक्तं पद्यं काव्यद्र्पणे क्रिया गुणयोः वयधिकरण्येन समुच्चयस्योदाहरणःवेनोपन्यस्तम् । एवंविन्धन्नामती अष्पय्य-दीक्षितानां पत्नी बभ्वेति श्रुतवशां मनः मुदमुपयाति । अस्याध्य ''अचा' ? इत्यपि प्रसिद्धिरास ।

एवमेव गते काले दीक्षिताः देशसञ्चारं कृत्वा स्वपाण्डित्यं प्रदश्ये राजिमस्तानमुपलभ्य, श्रञ्जरगृहं प्रति गन्तन्ये सित परइशतं शिष्येः परिवृताः यदा सत्यमङ्गलप्रामं प्रविविद्याः । तदा रत्नखेटदीक्षित गृहप्रति-वेशिनी काचन तरुणी क एते इति कयाचित्पृष्टा ''नः अच्चम्मनाम्न्याः पति'' रिति उत्तरितवती । तदेतद्वचः अष्पर्यदीक्षितानामिष श्रोत्रपथं गतम् । तदनु स्वशिष्येस्सह एवमवोचन् (दीक्षिताः) 'अहं भरतखण्डे प्रस्याति यद्यपि गतः अथापि अत्र श्रामे अचा प्रस्थाति गता'' इति ।।

अन्यश्च अप्पय्यदीक्षितस्यालकेन राजचूडामणि दीक्षितेन अप्यय्य दीक्षितकृता चित्रमीमांसा वृत्तिवार्तिकं च परिशीलित तत्र तत्र खण्डितं च ।

### राजाश्रयः ग्रन्थविशेषरचना च

एषां दीक्षितानां प्रायो विंशतिवर्षाणामनन्तरं राजाश्रयावस्थानमित्यृह्यते । यतश्च वीरनरसित्ह्यस्य राज्ञः समये प्रथमतः '' चित्रमीमांसायाः रचनं चेत्प्रथमाश्रयदाता वीरनरसिद्धः भवेत् ।

प्रथमा (द्वितीया) श्रयदातुः ''श्रीतिग्मराजस्य समये कदा-चित्साहित्यगोष्ठीमातिष्ठन्तः एते राज्ञा तिग्मराजेन नियुक्ताः कवितार्किकः सिंहस्य कृतिषु यादवाभ्युदयं काञ्यरःनं त्यवृण्वन् इति—

> कवितार्किकिस झस्य काव्यमेतद्यथाविधि । विवृणोगि महीपालनियोगबहुमानतः ॥

इति यादवाभ्युदय व्यख्योपकमपद्यतो ज्ञायते । द्वितीया (तृतीया) श्रयदातुः चित्रबोम्मनृपतेः नियोगात् - चतुर्भतलेशसंग्रहः व्यवस्थीति —

सर्वेषामि पूजनी सुमनसामञ्याहताज्ञाञ्चिता स्थाहयस्थोकपरम्पराधिकरणेष्वासादित प्रौढिमा । एषा मत्कृतिरेधतामनुकलं ब्रह्मप्रतिष्ठापिनी राज्यशीरेव चिल्लवेम्मनृपतेराचन्द्रसूर्यक्षिती ॥

आनन्दतीर्थमुनिलक्ष्मणदेशिकेन्द्र श्रीकण्ठयोगिपद्वीरद्वीयसीर्नः । आचायपादसर्गि च विविच्य बोद्धं संगृद्धते मतचतुष्टयसारलेशः ॥

इति पद्यांभ्यां ज्ञायते । तथैव शिवर्कमणिदीपिकादयः कृता इत्यपि

भाष्यमेतदनघं विवृण्वति स्वप्नजागरणयोरसमंप्रभुः चिन्नबोम्मनृपरुपभृत्स्वय मां न्ययुङ्महिलाधेविप्रहः ॥

# इत्यनेन शिवार्कमणिदीपिकास्थेन पद्येन ज्ञायते ।

परन्तु —श्रोकण्ठभाष्यकर्ता तदानी कोऽपि नासीत् । तथापि तदानी ईश्वरपारम्यमसमानाः विष्णुपारम्यप्रतिपादकाः ''पञ्चमतभञ्जनं ताताचार्यमुखाः पण्डितप्रकाण्डाः आसत् । तेषां ईग्रहेषभावलोकयितुमसहमानाः स्वयमेव श्रीकण्ठनामकं ब्रह्मसुत्रभाष्यकर्तारं परिकल्प्य तन्नाम्ना श्रीकण्ठभाष्यं शिवपरं रचयित्वा तद्वयास्त्रपत्या शिवाकमाणीदीपिकां विद्युः इति ब्रह्मतन्त्र पणका उमठ सुद्भिते श्रीकण्ठसामालोचनात्मके विमश्चीतमकग्रन्थे सविस्तरं समर्थित मे।।

यतश्च विष्णुपारम्यप्रतिपादकैः '' निह निन्दान्यायेन '' ईश्रद्वेषे प्रति-पादितेऽपि तदसहमानैः एभिः विष्णुद्वेषो ममाप्यस्तीति जनाः सन्दिहेयुरिति स्वयमैवाशङ्कय.

> शिवो वा विष्णुर्वा श्रितिशिखरगिरामस्तु तात्पर्यभूमिः नास्माकं तत्र वादः प्रसरित किमपि स्पष्टमद्वेतभाजाम् । किन्त्वीशद्वेषगाढानलकलितहृदां दुर्मतीनां कुयुक्तीन भक्कं यत्नो ममार्थं नहि भवति ततो विष्णुविद्वेषशंका ॥

इति,

शिवं वा विष्णुं वा यद्यभिद्धति शास्त्रस्थ विषयं तिद्धे प्रत्सं नः सगुणमपि तद्भस्त भजताम् । विरोधो नातीव स्फुरित निहं निन्दनयविदां न सुत्राणामर्थान्तरमपि भवद्वार्यमुचितम् ॥

इति पद्याभ्यां समादधुः इति ज्ञायते ।

तथैव- हरि हरावुभावपि

वस्रं पिशङ्गं वसनं दिशो वा गरुत्मता यातु ककुदाता वा ।

निद्रातु वा नृत्यतु वाधिरक्तं भेदो न मेस्यात्परमस्य धाम्नः ॥

इत्यनेन पद्येन स्तौत्रयामासुः ।

चिदम्बरे एकत गोविन्दराजम् , अपरत्र नटराजञ्च म्थापयित्वा उभावपि---

मारमणमुमारमणं फणितल्पं फणाधराल्कपम् । मुरमथनं पुरमथनं, वन्दे बाणारिमयुगबाणारिम् ॥ इत्यनेनपद्येनस्तोत्रयामासुरित्यैतिह्यम् ।

एवमपि-यत् प्रन्थकृतः कुवलयानन्दान्ते अद्भैतविद्याचार्यश्रीमद्भ द्वाजकुलजलिकौस्तुम श्रीरंगराजाध्वरीन्द्रवरस्नोः अप्पय्यदीक्षितस्य कृतिः कुवलयानन्दः समाप्तः इति परिदृश्यते ।

नीलकण्ठिव जयेतु एकैंकस्याप्याद्यासस्यान्ते अष्पय्यदीक्षितसोदा श्रीमदाचान्दीक्षितपीत्रेण नारायणदीक्षितात्मजेन नीलकण्ठदीक्षितेन एते अप्पय्यदीक्षिताः श्रीकण्ठमतप्रतिष्ठापनाचार्या इति उिल्लंखते । तदेत दुभ्यमवल्लोकयतां विमर्शकाणां इमे अप्पय्यदीक्षिताः कि दीवाः १ उत शाक्षरा इव नारायणाद्वतिनः इति सन्देहो जायते । तिस्मिश्च सित निर्णायक गपक्ष्यते । उच्यते इमे दीक्षिता, चतुरिधकशतप्रबन्धनिर्मातरः । तेषु केचन

- 1 ) अद्भतिसद्धान्तावरुम्बिनः 2 ) केचन सगुणसिद्धान्ताव रुम्बिनः 3 ) केचन विशिष्टाद्भतिसद्धान्तवरुम्बनः
- 4) केचन द्वतमताबरुग्निनः 5) केचन आलंकारिकसिद्धा न्ताबरुग्निनः 6) केचन वैयाकरणसिन्दान्तावरुग्निनः
- 7) केचन मीमासासिद्धान्तावलिम्बनः <sup>8</sup>) के<sup>च</sup>न काव्य न्याख्यानस्त्राः।

एषु २९ मन्थाः श्रिवोत्कर्षप्रतिपादकाः । तेन ज्ञायते शिवपारम्य ।।।।।।।।।।। एवैषां परमनात्म्यभिति ।

किश्च तत्र कालकण्ठेश्वरदेवालय, सुन्दरेश्वरदेवालय निर्माणस्य चिदम्बरे नटराचस्थपनस्य च कृतस्वात् शैवा इत्येव निर्णयः।

एतैश्च तृतीयाश्रय ( चतुर्थाश्रय) दातुवे इटपतिरायस्य समये विषि-सायनम् , कुवलयानन्दश्चेरयेवमाद्याः प्रन्थाः विरचिता इति

> प्राप्तं तत्प्रापणीयं किल यदिह कियात् प्राणीयोऽस्तिनांशः नानि टं वा निवर्त्यं निजविषयतया दृश्यते किश्चिदत्र । किन्तु व्यापरमेष प्रथयति फलसंयोजनार्थं परेषां प्राप्तः पुण्यैरगण्यैरिव विबुधगणो वेश्वटक्षोणिपालम् ॥

### इति विधिरसायने क्त्या---

अमुं कुवलयानन्दमकरोद् पदीक्षितः ।

नियागाहे इटपतेः निरुपाधिकृपानिधेः ।।

इति कुबलयानन्दोक्त्या च ज्ञायते ॥

एभिः विरचिताः अनेके प्रबन्धाः - -

## 1 तेषु २९ प्रबन्धाः सगुणनिष्ठाः —

| 1. | शिवरिणीमाला      | 9.         | शिवाचनचित्रका            |
|----|------------------|------------|--------------------------|
| 2. | '' व्याख्या शि   | वितस्वविवे | <b>ត</b> :               |
| 3. | त्रहातकं स्तव:   | 10.        | '' व्याख्या बालचन्द्रिका |
| 4. | '' व्याख्या      | 11.        | पञ्चरत्नस्तव:            |
| •  | आदित्यस्तवरत्नम् | 12.        | '' व्याख्या              |
| 6. | '' व्याख्या      | 13.        | आत्मार्पणष्तुतिः         |
| 7. | शिवध्यानपद्धति:  | 14.        | शिवानन्दलहरी             |
| 8. | '' व्याख्या      | 15.        | '' व्यास्या              |

| 16. | दुर्गाच <b>न्द्रक</b> लास्तुतिः        | 23•        | <b>दिावप्</b> जाविधिः       |
|-----|----------------------------------------|------------|-----------------------------|
| 17. | '' व्याख्या                            | 24.        | <b>आ</b> नन्द <b>रु</b> हरी |
| 18. | शिवम <b>हिमकलिकास्तु</b> तिः           | 25.        | मानसोल्लास:                 |
| 19. | अहणाचलेश्वरस्तुतिः                     | 26.        | शिवार्कमणिदीपिका            |
| 20. | आपीतकुचाम्बास्तवः                      | 27.        | नयमणिमास्रा                 |
| 21. | शिवकर्णामृत <b>म्</b>                  | 28.        | '' ब्याख्या                 |
| 22. | <b>र</b> तन्त्रयप <b>री</b> क्षा       | 29.        | शिबाद्वैतनिर्णयः इति        |
| 2   | <sup>2</sup> निर्गुणवस्तुप्रतिप्रादनपर | राः 5      | प्र <b>ग</b> न्धाः—         |
| 1.  | परिमजः                                 |            |                             |
| 2.  | सिद्धान्तले <b>शसंग्रहः</b>            |            | 1                           |
| 3.  | वेदान्तवादनक्षत्रमाला                  |            |                             |
| 4.  | न्यायरक्षामणिः                         |            |                             |
| 5.  | नयमञ्जरी ( अनुपलभ्या )                 | )          |                             |
| 3   | पौराणिकतात्पर्यसंग्रह <i>रू</i>        | पौ         | 2 प्रबन्धौ—                 |
| 1.  | रामायणतात्पर्यसंप्रहः                  |            |                             |
| 2.  | भारततात्प्रयसंप्रहः                    |            |                             |
| 4   | विशिष्टाद्वैतमतानुयायिनः               | <b>s</b> ! | प्रबन्धाः                   |
| 1.  | <b>न</b> यमयूखमालिका                   | 3.         | यादवाभ्युदयञ्बाख्या         |
| 2.  | '' व्याख्या                            |            |                             |
| 4.  | <b>वादुकासहस्रन्या</b> ख्या            |            |                             |

- 5. वरदराजस्तवः 7. श्रीकृष्णध्यानपद्धतिः
- 6. "व्याख्या 8. "व्याख्या
  - 5 द्वेतमतानुयायिनौ 2 प्रबन्धौ
- 1. न्यायरत्नमाला
- 2. " व्याख्या
  - 6 व्याकरणे 1 प्रबन्धः पाणिनीयनक्षत्रवादावली
  - 7 अलंकारशास्त्रे ३ प्रबन्धाः
- 1. अर्थचित्रमीमांसा
- 2. कुनलयानन्दः
- 3. वृत्तिवार्तिकम्
  - 8 साहित्ये 1 प्रबन्धः नामसंग्रहमा ला
  - 9 मीमांसायाम्
- 1. उपक्रमपराक्रमः

- 3. विभिरसायनम्
- 2. पूर्वमीमांसा वादनक्षत्रमाला
- 4. '' व्याख्या
- चित्रपुट:- इत्येवमाद्याः
   मध्व-रामानुजमतखण्डनपराविषप्रनथौ लिखितौ
  - 6 प्राकृतग्रन्थः—प्राकृतमणिदीपः एकः

एषु न्यायमुक्तावली, नयमयूखमालिका, नयमें णिनाला नयमञ्जरी इति प्रन्थचतुष्टयं चतुर्मतसंप्रहनाग्ना प्रसिद्धम् ।

# आलयनिर्माणादिः

चिन्नबोग्मस्य राज्ञः समये (चिन्नबोग्मेन्) राज्ञा प्रेरिताः अप्पय्य दीक्षिताः शिवार्कपणिदीपिकांत्र्यद्धः । तदनन्तरं सन्तुष्टः एष कनकाभिषेकं कृतवान् । असं च कनकाभिषेकः प्रायः कि । 1582 तमे वत्सरे निर्वितितो भवेत् इति ज्ञायते । अतएक समरपुंगवदीश्चितेन वि चिते-तीर्थयात्रा प्रबन्धे (द्वितीयाद्यासान्ते )

> कर्णः श्रीचिन्नबोम्मक्षितिपतिरिभतो लग्भयन् शातकुम्भं स्तोमं हेम।भिषेकप्रणयनसमये यस्य मूर्तिः प्रशस्या । रेजे श्रीरङ्गराजाध्वरिवरकलशाम्भोधिरस्नप्रसूतेः विद्याकलपदुमस्य स्वयमिव कल्यन् जातरूपालवालम् ॥

#### . इस्युक्तम् ।

अन्यत्र संस्कृतकविचरित्रसम्पादकेन एम्० एन्० श्रीनिवासैयङ्गार्थेणां च — शिवार्कमणिदीपिकावसामकब्धकनकस्नानाः प्रशंसितास्समरपुङ्गबयज्वना यथा —

हेमाभिषेकसमये परितो निषण्ण-सौवर्णसंहतिमिषाचिनबोम्मभूपः । अष्पय्यदीक्षितमणेरनवद्यविद्या कल्पद्रमस्य कुरुते कनकालवालम् ।। इति

पवं — नीलकण्ठदीश्चितस्य नलचरितनाटके च-नानादेशनरेन्द्रमण्डलमहायरनातिदूरीभवत् कादाचित्कपदारविन्दविनतेरप्ययज्बप्रभोः। शैवोत्कषपरिष्कृतैरहरहस्स् तैस्युधालालितैः

फुछत्कर्णपुटस्य बोम्म्नृपतेः पुण्यानि गण्यानि किम् ? ॥

## इत्युल्लेखात् , अन्येन च

'येन श्रीचिल बोग्मिक्षितिपछविभदः कीर्तिरन्याहता स्यात् ।' इति कि. श. 1582 तमवत्सरीय अडयप्पछ शासने उल्लेखाच एतेषां जीवित कालः (क्रिं० श० 1520-1690) इति ऊह्यते, परंतु विम्रष्टन्योशः । पूर्वोद्धृतशासनेत च मुख्यतया—अप्प्र्यदीक्षिताः स्वजन्मभूमिभृते अङ्यापछनाग्न्यग्रहारे कालकण्ठेश्वरदेवालयं निर्मितवन्तः इत्युक्तौ समालोचि तायां कनकामिषेकानन्तरं तेनैव कनकेन देवालयो निर्मिता भवेत् , इत्यूद्धत इत्यप्युक्तं संगच्छते ।

एवमेव-विरिश्चपुरे-मीनाक्षी-सुन्दरेश्वरदेवालयम् , चिदम्बरे नटराजम् गोविन्दराजं च स्थापयामासुः । एषु देवालयेषु, विरिश्चपुरस्य मीनाक्षी सुन्दरेश्वरदेवालयं काञ्ची उपनिषद्धससरस्वतीवंशीयाः महादेवेन्द्रसरस्वतयः अप्पय्यदीक्षितवंशजैः राजदीक्षितस्सह कि.श. 1890 समये जीर्णोद्धारमकुर्व किति किंवदन्ती।

## एषां सन्तानभाग्यम्

एषां नव पुत्राः । ते च शास्त्रज्ञाः विनयोज्वलाश्च आसन् । एव मेव अतिकामित च काले दीक्षितेन्द्राणां वर्षाणां सप्ततिः व्यतीयायः, ततः कस्मिश्चित् समये कर्म-ज्ञानमार्गानवलम्ब्य परश्चतं प्रवन्धान् प्रणिन्युः । पश्चाद्विरक्ताःनटराजानुम्रहमात्रप्रतीक्षा अवर्तन्त ।यदा च नटराजानुमहकालः सित्निहितस्तदा पुत्रानाहृय भवतां किमपेक्षितमिति पर्यप्रच्छन् । तदा तेष्ट पुत्रेषु एकः वैराग्यं प्रार्थयामास ।
तद्वंशजा एव क्रि॰ ग॰ 1947 तमे वर्षे महीशूरपुरीमध्यविद्योतमानां जय
चामराजेन्द्रओडेयरमहाराजःसंरक्षितां श्री म न्म हा रा ज संस्कृतमहापाठशालां
अवलोक्य तल योगशास्त्रविषये स्वीयां प्रिक्रियां प्रदर्शितवन्तो महाभागा
हृषीकेशनिवासिनः श्रीशिवानन्दस्वामिनः ।

अपरः पुत्रः विद्यां प्रार्थयामास । तद्वंशीया अद्यापि प्राड्विवाका प्राध्यापकाश्चासन् ।

एवमेव अन्यः पुत्रः क्षेत्रारामादिकमर्थितवान्, तद्वंशीया इदानीमपि क्षेत्रिणो वर्तन्त इति प्रथा ।

इतरः न्यायशास्त्रपाण्डित्यमर्थितवान् । तदाप्रभृति तद्वंशीयाः न्यायशास्त्र निपुणाः । एतद्वंशीया एव सर्. सि. पि. रामस्वामि ऐय्यर् महाशयाः सुप्रसिद्धाः अवर्तन्त । ते तु परं कि०श 1967 तमे वत्सरे स्वर्गताः इति श्रुतम् ।।

### एषामबसानवृतम्

इत्थं तत्तदभीष्टं प्रदाय नटराजपदेनयमियान्तुं चिदम्बरक्षेत्रं गत्वा नटराजपादतले शिरो निधाय प्रार्थनां कर्तुमुपक्रम्य

> चिदम्बरमिदं प्रथितमेव पुण्यस्थलं सुताश्च विनयोज्वलाः सुकृतयश्च काश्चित्कृताः । वयासि मम सप्ततेरुपरि नैव भोगे स्पृष्टा निकिश्चिदहमर्थये शिवपदं दिदक्षे परम् ॥

## इति प्रार्थयमानाः---

आभाति हाटकसभानटपादपदा ज्योतिर्मयो मनसि मे तरुणारुणोऽयम् ।

इत्येतावता उपश्लोकिते नटनाजे तत्वादयोर क्यं गताः । तदनु च दुः लोदघी निमग्नैः तत्पुत्रैः—

> नूनं जरामरणघोरिषशाचकीर्णा संसारमोहरजनी विरित्तं प्रयाता ॥

इत्युत्तरार्धेपुरणंकृतत् । एवं विशाः पुरुषपरस्वतीत्यास्यां स्रव्धाः एते अध्यय्यदीक्षिताः, इत्यादयः केचन विषयाः डा. एस. श्रीकण्ठशास्त्रिमहोद यानां लेखनतः उद्धृतः ।

# अपप्यदीक्षित-जननाथौ

अप्ययदीक्षित-जगनाथयोः कालविषये चारित्रिकविषये च अस्ति विबादः ।

1 अप्परयदीक्षितास्तावत् (कि० श० 1542-1550) वत्सर स्थितचिन्नतिम्मसमये, (कि० श० 1549-1578) वत्सरस्थित चिन्नबोम्मसमये तथा (कि० श० 1535-1598) स्थितवेङ्कटपित रायसमये स्थिताः इति निर्विवादम् । तेषामेव समये यादवाभ्युदय शिवार्कमणिदीपिका कुवळ्यानन्दादि प्रन्थनिर्माणादिकमभूत् ।

तथा कि॰ श॰ 1588 सम वस्सरियतमीमांसकमूर्धन्यखण्डदेवसम येप्येते आसन् । यतः दीश्चितैः कृतं विधिरसायननामकं नीमांसायन्थमव होक्य सण्डदेवेन करिमश्चिद्विषये अप्पय्यदीक्षितापादितं दूषणं मीमांसा कौरतुभे उद्धृतम् । अतश्च खण्डदेवाप्पय्यदीक्षितौ समसामयिकौ ।

तथा कर्णाटम्भृतः कृष्णराजस्य गुरोः काञ्चीमण्डलमाण्डनस्य पश्च मतभद्धनं तातार्थस्य च समसामयिकाः एतेदीक्षिताः । एषां च समयः— कि० श० 1530–1614 ।

एवं राजचूडामणिदीश्चितानां पितृचरणाः रत्नखेटश्चीनित्रास दीश्चिताः एषां श्वशुराः (अप्प<sup>र</sup>यदीक्षितिद्वितीयपत्न्याः मङ्गलाम्बायाः पितृपादाः) एषां च समयः कि ० श र 1540-1625 । एवं च क्षि० श ० 1520-1600 समयोऽप्परयदीक्षितानां तदुपरिवर्तमानता तु न सुलभ मनुमेया ।

" एवं च पूर्वमुल्लिखितास्सर्वेऽपि 16 शतकस्था: ।"

जगनाथस्तु-जहांगिरराजस्य समनन्तरं (1628\_1658 कि॰ श॰) राज्यं शासतः पहाजहान् नरपतेः समये, तत्पुत्रस्य दाराशिकोहस्य कि॰ श॰ 1659 तमे राज्यं शासतः समयेपि आसीत् इति

" दिल्लीबल्लभपाणिपल्लवतले नीतं नवीनं वयः"

इति मामिनीविलासपद्यतो ' ज्ञायते । ' जगदाभरणम् नाम षहामहान् नरपतेः पुलस्य ' दाराशिकोहस्य ' वर्णनार्थं प्रवृत्तम् । एवं पण्डित गजन्य बाल्यं च कोडीकृत्य गणनायां कि० श० 1600—1675 पर्यन्तं गीवितदशा भवेत् ।

यतश्च उपमानिरूपणावसरे-गज इव गच्छति इत्यत्र जादिसाद अस्य गमनादिकर्तर्थन्वयः आख्यातवादिशरोमणिव्याख्यातृभिरपि सिद्धन्तितः इत्यनूद्य एवंरीत्या अन्वयोपगमे साद्ययस्य विधेयताप्रतीतेरपछाषापितिर गदाधरभञ्जाचायोदिः भिरभ्युपगतों ऽशः दूषिनः । तेन ज्ञायते कि ० श० 1650 तमस्थितगदाधरभञ्जाचार्यसमकालिकः वयसा किञ्चित् न्यूनो भवेत । अयमेव समयः हरिदीश्चितस्थापि इति ज्ञायते ।

प्वमेतत्समसामयिकः नीलकण्ठिवज्ञयचम्पूकारः, (कि॰ श॰ 16 50-1675), आत्रेयवेक्कठाध्वरी विश्वगुणाद्दर्शचम्पृकारश्च (कि॰ शः 1608-1675) सहाध्यायिनी । परन्तु राजचूडामणिदीक्षितः (कि शि० 1580-1636) अष्यय्यदीक्षितस्यालकः अष्पय्यदीक्षितकालिक॰ तदनन्तरकालिकश्च। यतः अनेन स्वीवे काज्यदर्पणे-चित्रमीमांसा- वृत्ति वार्त्तिकयोविषयमुद्धृत्य निराकृतं वर्तते । अतश्च जगन्नाथः तदा युवा भवेत् ।

तथा **भर्डमथुराशास्त्रिणां** पूर्वजेषु नारायणभट्टो नाम विद्वान् 17 शतके जन्नाथपिण्डतात् शास्त्रमधीतवान् इति भट्टमथुरानाथ<sup>श</sup>ास्त्रि सम्पादित साहित्यवैभवस्थवशंवीथ्यां लिखितेन—

> लब्बा विद्याः निखिलाः पण्डितराजाज्जगन्नाथात् । नारायणस्तु दैवादल्पायुः स्वःपुरीमगमत् ॥

इति पद्यतो ज्ञायते । 'काशीतः यदा जगन्नाथः जयपुरमाजगाम । तदा प्रमृति जयपुरमहाराजाश्रितैः भट्टमधुराशा स्त्रिणां पृत्रेजैः साकं कश्चन सम्बन्ध आसीदिति मुम्बामुदित भट्टमथुराशा स्त्रिलिखितम्भिकातो ज्ञायते ।

एवं च जगन्नाथ: 17 श्रतकस्थः इत्यन्न न संशयलेशोःपि। इत्थ सित जगन्नाथिविषयशाणां किंवदन्तीनां का गितः।

उच्यते - वस्तुस्त्रितिपरामर्शः सर्वस्याप्यपेक्षितः-

अप्यय्यदीक्षितास्तावत् द्रविडदेशीयाः काश्चि । परिसरावासाः इति शिवानन्दयतिप्रणीतापयदीक्षितचरितस्थेन –

श्रीमत्काञ्चीनगरनिकटे पूर्वपुण्येकलभ्ये
श्रीमानास्तेऽइयपलमित्यमहारः सुदीप्रः ।

इति पद्यभागेन ज्ञायते । तथैव पण्डितराजजगन्नाथोऽपि तैलक्कदेशीयो
बाह्मणः इति—

• तैलक्रकुलावतंसेन पण्डितराजजगन्नाथेने'ति आसफविलारम्भ षाक्येन ज्ञायते । एवं चानयोः द्रमिडान्ध्रदेशीयत्वं सिद्धम् ।

तैलक्काभिजनः वेगिनाडकुलोत्पन्नः पेरुभट्टास्यो ब्राह्मणः वारणासीं गत्वा तत्रस्थात् प्रक्रियाप्रकाशकाराणां पुत्रात् श्रीशेषवीरेश्वरात् व्याकरण शास्त्रम्, महेन्द्रपण्डितात् न्यायवैशेषिकदर्शने, खण्डदेवात् मीमांसाः शास्त्रम्, ज्ञानेन्द्रभिक्षोः (प्रायस्तत्ववोधिनीकारात्) ब्रह्मविद्यां अधिगतवान इति तत एव पेरुभट्टनाम्नः पितुः सकाशादेव जगन्नाथस्य सर्वविद्याधिगति रिति च स्मगंगाधरगताभ्यां —

श्रीमज्ज्ञानेन्द्रभिक्षोरधिगतसक्छब्रह्मविद्याप्रपञ्चः काणादौराक्षपादीरपि च गहनगिरो यो महेन्द्रादवेदीत् । देवादेवाध्यगीष्ट स्परहरनगरे शासनं जैमिनीयं शेषाङ्कप्राप्तशेषामलभणितिरभृत्सवेविद्याधरो यः ॥

पाषाणादिष पीयूषं स्वन्दते यस्य लीलया । तं वन्दे पेरुभञ्चारुयं लक्ष्मीकान्तं महागुरुम् ॥

इत्याभ्यां पद्माभ्यमिति चावगतं भवति । श्रीशेषवीरेश्वरपिण्डताद्वपिच्याकरण

मधिजगौ जमन्नाथ इति मनोरमाकुचमदेनगतया असाद्गुरुपिण्डतवीरेश्व-राणामित्युक्त्या ज्ञामते ।

## अप्यय्यदीक्षित जगन्नाथयोः विरोधः

अत्र च कारणिमदं भवेत्—गच्छता कालेन वामनजयादित्यादि विरिचतवृत्त्यादिग्रन्थानामध्ययनाळस्येन अञ्जता पदप्रिक्रेयामधिजिगिनिषमाण नामुपकाराय प्रायः कि • श • 1393 स्थेन रमचन्द्रबुधेन्द्रेण प्रिक्रिया को मुदी उपनिबद्धा । तदनु एतत्पौत्रेण विद्वलाचार्येण तदबिध वैयाकरण रुद्धावितानां दीषाणां उपशमाय प्रिक्रियाप्रसादः कि ० श • 1435 समये उप निबद्धः । पश्चात् पारसीकस्य भारतसाभ्राटः अक्रबरमहीपतेः मन्त्रिणो वीरवरस्तोः कल्याणमल्लस्य अध्यापनाय प्रिक्रयाकों मुदी प्रकाद्धः श्रीभहोजिदीक्षित गुरुमिः श्रीद्रेष्ठिष्ठ प्रकापण्डिष्ठः व्यरचि । एतां प्रिक्र याको अभिन्नाश्वयाख्यामवल्य्य भद्दोजिदीक्षितः सिद्धान्तको मुदी विनि मिता (कि ० श ॰ 1592)

अस्याः प्रचारसमनन्तरं वृत्ति-प्रक्रियाकौ मुदी-प्रकाश। दि प्राचीन प्रवन्धानां नामान्यपि जनानां मनसः अपस्रसिरे ।

तादशीं प्रसिद्धि सिद्धान्तकौमुद्याः विज्ञाय मुद्रमुपयन्तः स्बबुद्धि वभवम, परमतखण्डनचातुरी विद्वत्सु ख्यापयितुमभिरुषन्त आसन् तावत्येव काले सिद्धान्तकौमुद्यां खण्डनं यिसान् यिसान् विषये सङ्घातं तस्य तस्य समीकरणार्थच प्रौढमनोरमानामनीं सिद्धान्तकौमुदीव्याख्यां निरमासिषुः । तस्यां च यत्त प्राचा, यनु तत्पौत्रेण इत्युपयुज्य प्रिक्रयाकौमुदीप्रसादयोः खण्डनं कृतम् ।

एवमच्सिनिधमनोरमायां-साक्षाद्धुरवः शेषश्रीकृष्णभट्टाः दृषिताः लोके तावदुक्त्कतयः यदि विरुध्येरन् तदा प्रौढिशदमात्रत्वेन वा परमताव लम्बनपरत्वेन वा समाधीयन्ते न पुनः खण्डचन्ते ।

एवं सत्यिप गृह्यकीनां खण्डनैर्प्यं यर्हष्टं तदसहमानैः श्रीशे श्रीकृष्णविद्यां पौत्रैः वीरेश्वरविदुषां पुतेः चक्रपाणिद्तैः तथा वीरेश्वर प्रशिष्येण जगन्नाथेन च मनोरमाकुचमर्दने खण्डाद्धरणं कृतम् । एवं च जगन्नाथस्य भट्टोजि रीक्षितानां सिद्धान्तकी मुदीकारणां प्रन्थोपरिरूषणाभिधाने-स्वपरमगुह्यक्तिखण्डनैदम्पर्येण कीमुदीकाराणां प्रवृत्तिरेव कारणम् ।

एवंत्रिधलण्डने प्रवर्तकस्वं अप्पय्यदीक्षितानां भवेत् । यतश्च औत्त राहाणां दक्षिणारपेषु दाक्षिणा याटां औत्तरराहेषु च त्रिद्वरसु अहम्प्राथिमक जागितें । तत्रापि वैयाकरणाः अप्पय्यदीक्षिताः भट्टोजिदी क्षितानां वेदान्ते गुरवः । एषु भट्टोजिदीक्षितानां महती भिक्तः ।

अत एक च एते---

यस्कृतिबोधाबोधौ विद्वद्विद्वद्विभा नको गधी। अप्यय्वद क्षितेन्द्रानरोषविद्यागुरून्नमस्यामः॥

इस्यभिप्टुवित ।

किञ्च-अप्पय्यदीक्षिताः शैवाः । जगन्नाथस्तु वैष्णवः । तयोः मतभेदनिबन्धनः मतिभेदो विरोधहेतुः भत्रेदि।

यदि तु—अप्पय्यदीक्षितेषु वयोघिकेषु ज्ञानानुष्ठानभागेन च अघि राषु च सत्सु प्रौदसदसि म्लेच्छेति मट्टोजिना प्रयुक्ते सति तत्र अप्पय्यदी क्षितकृतप्रेरणा हेतुः स्यादिति मत्वा गुरुदुहां तत्पक्षपातिनां च प्रन्थानां खण्डने उपकान्तो जगन्नाथः चित्रमीमांसाखण्डनम् , रसगङ्गाधरम् , मनो रमाकुचर्दमनं च प्रणिनाय । तदेवं कर्णाकर्णिकया श्रूयते—

हप्यद्दाविडदुर्भहमह वशा िन्छष्टं गृरुद्रोहिणा यन्म्लेच्छेति वचोऽविचिन्त्य सदसि प्रौढेऽपि महोजिना । तत्सत्यापितमेव धैर्वनिधिना यत्स व्यमृद्धाःकुचं निर्वेष्याऽस्य मनोरमा मवशन्वप्यप्याद्यान् स्थितान् ॥

इति । एवमादयः आपादनाः जगन्नाथोपरि पण्डितराजपदवीदानादि निमित्ताः कल्पिताः भवेयुः । यदि अप्पय्यदिक्षितानां जीवितं 17 शतका दिभागपर्यन्तं भवेत् । तत्रैव न नैर्भर्यम् । अतश्च जगन्नाथोपरि यद्द्षण जारुं आरोप्यते तत् न सम्पूर्णतया विश्वासाईमिति प्रतीमः ।

दीक्षितजगन्नाथयोः कालविषये यावज्ज्ञातं ताबदत्रोपक्षिप्तम् । तदुपरि विवेचकैः सत्यासत्ये सयुक्तिकं विभज्य प्रदर्श्यते चेन्महान् सन्तोषो जायते ॥

> इति विद्वज्जनबशंबदः सो. रामस्वामि ऐय्यङ्गार्यः विश्रान्तालंकारशास्त्रप्राध्यापकः

श्रीमन्महाराजसंस्कृतमहापाठशाला. मैसूर

# प्रन्थऋणम्

| 1                                | त्तेतरीय ब्राह्मणम्                                                                                                                                        | 23                                              | कुमारसम्भवम्                                                                                                               |
|----------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 2                                | श्रीमद्वाल्मीकिरामायणम्                                                                                                                                    | 24                                              | विकमोर्वशीयम्                                                                                                              |
| 3                                | विष्णुपुराणम्                                                                                                                                              | 25                                              | मेघस <b>न्दे</b> शः                                                                                                        |
| ı                                | श्रीमन्महाभारतम्                                                                                                                                           | 26                                              | गाथासप्तशती                                                                                                                |
| 5                                | भगवद्गीता                                                                                                                                                  | 27                                              | नामलि <b>ज्ञा</b> नुशासन <b>म्</b>                                                                                         |
| 6                                | सनत्कुमारसंहिता                                                                                                                                            | 28                                              | <b>रू</b> पमाला                                                                                                            |
| 7                                | स्कान्द राणम्                                                                                                                                              | 29                                              | मेदिनी कोशः                                                                                                                |
| 8                                | वायवीयसंहिता                                                                                                                                               | 30                                              | विश्वप्रकाशः                                                                                                               |
| 9                                | वामनपुराणम्                                                                                                                                                | 31                                              | भामहीयकाव्यालङ्कारः                                                                                                        |
| 10                               | <b>गुकनीतिसार</b> ः                                                                                                                                        | 32                                              | काव्यादर्शः                                                                                                                |
| 11                               | यास्कनिरुक्तम्                                                                                                                                             | 33                                              | शाइवतकोश:                                                                                                                  |
|                                  |                                                                                                                                                            |                                                 |                                                                                                                            |
| 12                               | जैमिनीयप्वेमीमांसा स्त्राणि                                                                                                                                | 34                                              | हर्षचरित <b>म्</b>                                                                                                         |
| 12<br>13                         | जैमिनीयपुर्वमीमांसा सूत्राणि<br>वात्स्यायनीयम्                                                                                                             | 34<br>35                                        | •                                                                                                                          |
|                                  | •                                                                                                                                                          |                                                 | हर्षचरितम्<br>मीमांसाश्लोकवर्तिकम्<br>उत्तररामचरितम्                                                                       |
| 13                               | वात्स्यायनीयम्                                                                                                                                             | 35<br>36                                        | मीमांसा श्लोकवर्तिकम्                                                                                                      |
| 13<br>14                         | वात्स्यायनीयम्<br>पालकाप्यम् (गजशास्त्रम् )                                                                                                                | 35<br>36<br>37                                  | मीमांसाश्लोकवर्तिकम्<br>उत्तररामचरितम्                                                                                     |
| 13<br>14<br>15                   | वात्स्यायनीयम्<br>पालकाप्यम् (गजशास्त्रम् )<br>अष्टाध्यायी (व्याकरणसूत्राणि                                                                                | 35<br>36<br>37                                  | मीमांसाश्लोकवर्तिकम्<br>उत्तररामचरितम्<br>ब्रह्मसूत्रशांकरभाष्यम्                                                          |
| 13<br>14<br>15<br>16             | वात्स्यायनीयम्<br>पालकाप्यम् (गजशास्त्रम् )<br>अष्टाध्यायी (व्याकरणसूत्राणि<br>वार्तिकम् (कात्यायनप्रणीतम                                                  | 35<br>36<br>37<br>(1) 37                        | मीमांसाश्चोकवर्तिकम्<br>उत्तररामचरितम्<br>ब्रह्मसूत्रशांकरभाष्यम्<br>भामती                                                 |
| 13<br>14<br>15<br>16<br>17       | वात्स्यायनीयम्<br>पालकाप्यम् (गजशास्त्रम् )<br>अष्टाध्यायी (व्याकरणसूत्राणि<br>वार्तिकम् (कात्यायनप्रणीतम्<br>महाभाष्यम्                                   | 35<br>36<br>37<br>37<br>38<br>39                | मीमांसाश्चोकवर्तिकम्<br>उत्तररामचरितम्<br>ब्रह्मसूत्रशांकरभाष्यम्<br>भामती<br>साङ्ख्यतत्वकीमुदी                            |
| 13<br>14<br>15<br>16<br>17       | वात्स्यायनीयम्<br>पालकाप्यम् (गजशास्त्रम् )<br>अष्टाध्यायी (व्याकरणसूत्राणि<br>वार्तिकम् (कात्यायनप्रणीतम्<br>महाभाष्यम्<br>वाक्यपदीयम्                    | 35<br>36<br>37<br>37<br>4)38<br>39<br>40        | मीमांसाश्लोकवर्तिकम्<br>उत्तररामचरितम्<br>ब्रह्मसूत्रशांकरभाष्यम्<br>भामती<br>साङ्ख्यतत्वकौमुदी<br>शिशुपालवधम्             |
| 13<br>14<br>15<br>16<br>17<br>18 | वात्स्यायनीयम्<br>पालकाप्यम् (गजशास्त्रम् )<br>अष्टाध्यायी (व्याकरणसूत्राणि<br>वार्तिकम् (कात्यायनप्रणीतम्<br>महाभाष्यम्<br>वाक्यपदीयम्<br>किरातार्जुनीयम् | 35<br>36<br>37<br>37<br>4) 38<br>39<br>40<br>41 | मीमांसाश्लोकवर्तिकम्<br>उत्तररामचरितम्<br>ब्रह्मसूत्रशांकरभाष्यम्<br>भामती<br>साङ्ख्यतत्वकीमुदी<br>शिशुपालवधम्<br>कल्पतरु; |

| <b>4</b> 5 | वामनकाव्याखङ्कार:             | <b>6</b> 8 | श्रुतप्रकाशिक।            |
|------------|-------------------------------|------------|---------------------------|
| 46         | काव्यकीतुकम्                  | <b>6</b> 9 | त <b>त्र्वटीका</b>        |
| <b>4</b> 7 | ध्वन्यालेकः                   | 70         | दयाशतकम                   |
| 48         | न्यायमञ्जरी                   | 71         | रहस्यशिखामणिः             |
| 49         | <b>लोच</b> नम्                | 72         | माधवीयधातुवृत्तिः         |
|            | (ध्वन्यालोकन्यारुया)          | 73         | शास्त्रदीपिका             |
| 50         | <b>को</b> क्तिजीवितम्         | 74         | न्यायरत्नाकरः             |
| 51         | काव्यमीमासा                   | 75         | <b>ए</b> कावली            |
| 52         | सरस्वतीकण्ठाभरणम्             | 76         | '' तरला                   |
| 53         | काव्यप्रकाशः                  | 77         | भाट्टदीपिका               |
| 54         | <b>अ</b> लंकारसर्वस्वम्       | 78         | चन्द्राछोक:               |
| 55         | साहित्यदर्पणम्                | 79         | साहित्यचडामणि             |
| 56         | सम्प्रदायप्रकाशिनी            | ٤0         | कुवलयानन्दः               |
| 57         | विमशनी                        | 81         | वृत्तिवार्तिकम्           |
| 58         | सर्वस्वसञ्जीविनी              | 82         | नयमम् <sup>ख</sup> मालिका |
| 59         | काव्या <i>नु</i> शासनम्       | 83         | परिमऌ:                    |
| 60         | रघुवं शसञ्जीविनी              | 84         | वरदराजस्तव:               |
| 61         | सर्वेकषा                      | 85         | <b>शिवार्क्रमणिदीपिका</b> |
| 62         | वैजयन्ती                      | 86         | रसगङ्गाधरः                |
| 63         | भगबद्रामानुजभाष्यम्           | 87         | चित्रमीमांसा खण्डनम्      |
| 6 4        | प्रता <b>परुद्रयशोभुष</b> णम् | 88         | अलंकारसुधानिषिः           |
| 65         | रसार्णवसुधाकरः                | 89         | सिद्धान्तको मुदी          |
| 66         | नैषधकाव्यम्                   | 90         | प्रौदमनोरमा<br>-          |
| 67         | नयदःमणि:                      | 91         | काञ्यद्र्पणम्             |
|            |                               |            |                           |

| 92 | वैयाकरणभूषणम्         | 99  | <b>छ</b> ंघुमञ्ज <b>षा</b> |
|----|-----------------------|-----|----------------------------|
| 93 | अलंकाररःनाकरः         | 100 | शब्देन्दुशेखर:             |
| 94 | रसिकरञ्जनी            | 101 | कुबलयानन्द् चन्द्रिका      |
| 95 | रसगङ्गाधरमर्मप्रकाशः  | 102 | काव्यप्रदीपप्रभा           |
| 96 | काव्यप्रकाशोद्योत:    | 103 | <b>शिवतत्वरहस्य</b> न्     |
| 97 | महाभाष्यप्रदीपोद्योतः | 104 | अळंकारकौस्तुम:             |
| 98 | परिभाषेन्द्रशेखरः     | 105 | अलंकारमणिहार:              |

# चित्रमीमांसायाः विषयपूची

विषयाः

पृ सं

ग्रन्थ।रम्भप्रकरणम्

1-76

मङ्गलाचरणम्

काव्यविभाग:

ध्वनिकाव्यलक्षणम्

गुणीभू तव्यक्तयकाव्यस्थ णम्

चित्रका ज्यलक्षणम्

### उपमा प्रकरणम्-

ञ्जते।पमाविभागः

77-521

उपमाया अनेकालकारम् छत्वप्रतिपादनम् पराभिमतोपमालक्षणम् विद्यानाथाभिमतोपमालक्षणम् विद्यानाथोक्तोपमालक्षणे दोविप्रदेशनम् रुद्रटाभिमतोपमासमर्थनस्यान्यया नयनम् सरस्वतीकण्ठाभरणोक्तोपमालक्षणानुवादः तिकराकरणम् अलक्कारसर्वस्वोक्तोषमालक्षणे दोषकथनम् उपमासिद्धान्तलक्षणम् उपमायाः लक्षणान्तरकथनम् उपमाविभागप्रदर्शनम् उपमाविभागप्रदर्शनम् विषया: सं

अस्या उपमायाः प्रकाशानुरोधेन विभागप्रदर्शनम्

पुनश्चोपमायाः त्रेघाविभागः उपमादोषाणा परिगणनम्

कचित् दोषाणामपवादप्रदर्शनम्

उपमेयोपमा निरूपणम्

523 - 580

प्राचीनाभिमतोषमेयोपमालक्षणम् तत्र दोषप्रदर्शनम् उपमेयोपमासिद्धान्तलक्षणप्रदर्शनम् अनुगतमनतिप्रसक्तं तल्लक्षणम्

अनन्वय निरूपणम् —

582 - 629

प्राचीनोक्तानन्वबरुक्षणम् तत्र दोषप्रदर्शनम् अनन्वयसिद्धान्त रुक्षणम्

स्मरणनिरूपणम्

630 - 646

**स्मरणालङ्कारलक्षणम्** 



## चित्र मीमांसातत्व ।होक्योः विषयस्ची

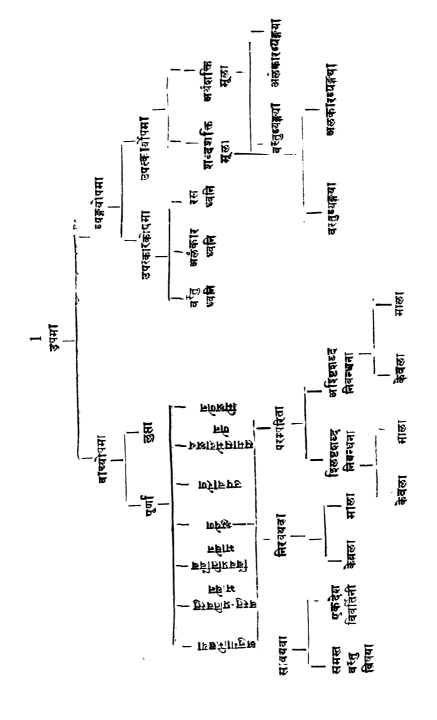
# प्रन्थारम्भप्रकरणम् 1-76

| म <b>ङ्ग लाचर</b> णम्                  |            |
|----------------------------------------|------------|
| अर्थवित्रमीमांसापदार्थ विवेचनम्        | 4          |
| मीमांसापदार्थविमशः                     | 4          |
| समासविचारः                             | 7          |
| <b>अ</b> नुबन्धचतुष्टयम्               | 9          |
| काव्यविभागः                            | 11         |
| काव्यन्रक्षणविमर्शः                    | 11         |
| ध <del>्य</del> निकाव्य <b>लक्षणम्</b> | 17         |
| ध्वन्युदाहरणविवरणम्                    | 18         |
| रसगङ्गाधरविमर्शः                       | 39         |
| ध्वनेरनुमानातिरिक्तः वम्               | 43         |
| ध्वनेरर्थाप <del>स</del> ्यतिरिक्तःवम् | 46         |
| गुणीभूतव्यङ्गयलक्षणम्                  | <b>4</b> 9 |
| गुणीभूतव्यङ्ग <u>चोत्राहः</u> णानि     | 51         |
| 'गोपी'पदार्थविचारः                     | 52         |
| जगन्त्राथखण्डनविमर्शः                  | 57         |
| चित्रकाव्यरुक्षणम्                     | 62         |
| चित्रकाव्यप्रभेदाः                     | 64         |
| उपमाप्रकरणमू — <sup>77-521</sup>       |            |
| उपमाया अनेकालङ्कार मलस्वम              | 78         |
|                                        |            |

| प्राचीनमुपमालक्षणम्                        | 86  |
|--------------------------------------------|-----|
| ध्वनेरल <b>ङ्कारस्य च भेदः</b>             | 100 |
| विद्यानाथोक्तोपमालक्षणम्                   | 103 |
| विद्यानाथोक्तलक्षणविमर्शः                  | 110 |
| उत्पाद्योगमाविचार:                         | 116 |
| क्षेषालङ्कारविमर्शः                        | 134 |
| रुद्रटोक्तोंपमालक्षण <b>म्</b>             | 149 |
| संस्रष्टेरलङ्कारत्वविचार:                  | 175 |
| 'शस्त्रीइयामे'तिसमासविचारः                 | 183 |
| सरस्वतीकण्ठाभरणो <del>क</del> ोषमारुक्षणम् | 193 |
| साहरयपदार्थः                               | 194 |
| अलंकारसर्वस्वकारोक्तोपमालक्षणम्            | 198 |
| साधर्म्ये प्रकारभेदाः                      | 199 |
| उपमासिद्धान्तः                             | 240 |
| उपमानन्वयादिभेदविमर्शैः                    | 082 |
| उपमेयोपमाविमर्शः                           | 231 |
| अरुंकारभ्तोपमालक्षणम्                      | 251 |
| उपमाप्रमेदः                                | 261 |
| पूर्णोपमालक्षणम्                           | 262 |
| <b>छ</b> प्तोपमा <i>रु</i> क्षणम्          | 265 |
| उपमायां धर्मे साधारण्यसंपादनोपायः          | 262 |
| शब्दार्थयोस्संकभ्य विचारः                  | 266 |
| साधारणधर्मस्यानुगामित्वस्वरूपम्            | 270 |

| वस्तुप्रतिवस्तुभावस्वरूपम्          | 274          |
|-------------------------------------|--------------|
| विम् <b>ब</b> प्रतिविम्बभावस्वरूपम् | 277          |
| विम्बप्रतिबिम्बभावोदाहरणेषु विशेषाः | <b>30</b> 3  |
| <b>लुप्तोपमाभेदाः</b>               | 307          |
| उपमासमासविचार:                      | 310          |
| समासशक्तिविचारः                     | 327          |
| चित्रमीमांसाखण्डन विमर्शः           | 335          |
| लुप्तोपमाभेदे मतभेदाः               | 339          |
| साहरथस्वरूपम्                       | 342          |
| पूर्णीपमाभेदाः                      | <b>3</b> 45  |
| ु<br>स्रोपमाभेदाः                   | 346          |
| साहश्ये भेदस्यावश्यक्रवकचारः        | 357          |
| वाचकछोपविचारः                       | 376          |
| उषमानाभावैऽप्युपमान छुशात्वविमर्शः  | 380          |
| उपमाप्रभेदे मतभेदा;                 | 395          |
| प्रकाराम्तरेणोपमा विभागः            | 3 <b>9</b> 6 |
| <b>्यङ्गयेत्रै</b> विध्य <b>म्</b>  | 407          |
| उपमाध्वनिः                          | 429          |
| श्लवमूरूघ्वनिविमर्शः                | 432          |
| योगरूढिव <b>लावलविचारः</b>          | 449          |
| उपमादोषाः                           | 464          |
| उपमादोषे मतभेदः                     | 476          |
| जवमाहोषावबाहः                       | 489          |

| उपमे <b>बोपमा</b> —523-580       |     |
|----------------------------------|-----|
| सामान्य रुक्षणम्                 | 523 |
| विभागः                           | 533 |
| <b>अ</b> ळंकारळक्षणम्            | 568 |
| अनन्वयः—581_629                  |     |
| तल्लक्षणम्                       | 582 |
| अभोदेऽप्युपमाने पमेयभा <b>वः</b> | 592 |
| अनन्वयध्वनि:                     | 615 |
| अत्र चित्रमीमांसा खण्डनविमर्शः   | 618 |
| स्मरणालंकारः 630—646             |     |
| तल्रक्षणम्                       | 631 |
| चित्रमीमांसाखण्डन विमर्शः        | 642 |



## श्रीमद्प्पय्यदीक्षितविरचिता

# चित्रमीमांसा

## तन्त्वालोकव्याख्यासहिता

अभिवन्य चन्द्रशेखरमार्ध गौरीसंख परं ज्योतिः । वितनोमि विपुलविषयां विशदार्थामर्थिचत्रमीमांसाम् ॥ १ ॥ सोमयाजियाण्डान् राभस्वामि ऐय्यङ्गार्यशर्मणा विरचितः

# त त्वा लो कः

श्रुत्यञ्चलैकवेदं चिदचित्कायं हयशिरः पुरुषम् ।
वन्देय लोकवन्दं निखिलजनाज्ञाननाशनं श्रीशम् ॥ १ ॥
यदिच्छामात्रेण त्रिभुवनजनिम्थेमविलयाः
मवेयुर्यश्चेव प्रथयति गिरं स्वाश्रितजने ।
यदीयात्कारुण्यादिह कविवराणां सुकृतयः
वित्रुन्भन्ते लोके तमिह महयाम्यश्चवदनम् ॥ २ ॥
यदुशैलघरावासं नृसिद्धं प्रणताश्रयम् ।
तथा शोभाञ्जनपुरीमन्दिराघिष्ठितं परम् ॥ ३ ॥
लक्ष्मीनृसिग्नं नौमीङ्यं प्रणतातिविनाशनम् ।
श्रीराममिश्रमात्रेयमसात्कृदस्थपूरुषम् ॥ ४ ॥

अथापि अवर्ज्यो बहुत्रीहिर्त्र्यिषकरणो जन्माद्युत्तरपदः [दा.का.सू ५-२-२९] इति काव्यरुद्धारसूत्रकृता वामनेनापि सूत्रितमिति तथोपपादितम् । अभिवन्द्य—नमस्कृत्य विपुरुविषयां—विपुरुः शास्त्रोपशास्तत्या विस्तृतः विषयः विचारणीयांऽद्यः यस्यां सा ताम् इत्यर्थः । विशदार्थाम्—विशदः—परिस्फुटः अर्थः प्रतिपाद्यो यस्यां सा तां इति विष्रहः । अर्थिनत्रमीमांसां— अर्थास्त्रहाराणां मीमांसां—विचारं वितनोमि—विशेषतो विम्तृणामि । विस्तरे विशेषश्च प्राचीनैर्दण्डिअभृतिमिर्यादशो विस्तरः विचारे परिदृश्यते तदपेक्षया सति औचित्ये विरुक्षणतया विश्वदीकरणमेवेति मावः ॥

यद्वा अर्थचित्रमीमांसाम् अर्थालङ्कारस्वरूपनिर्णयोपयोगिन्यायप्रथन-परवाक्यसन्दर्भात्मिकामित्यर्थः ।

यद्वा 'वेदार्थोपकारकत्वादलङ्कारम्सप्तममङ्ग 'मित्युक्तरीत्यः पूजित-विचारवाची मीमांसाशब्दः तदुपयोगिनि वाक्यसन्दर्भे वर्तते ।

ननु अत्र मीमांसाशब्दः कथं प्जितविचारवचनः, यतश्च 'मान्बध-दान्शान्भ्यो दीर्घश्चाभ्यासस्य ' (पा. सू. ३-९-६) इति सूत्रे काशिकावृत्तौ — 'अत्रापि सन् अर्थविशेष इप्यते ' इत्युपक्रम्य 'मानेर्जिज्ञासायम् ' इत्युक्तम् । तथा माधवार्येण धातुवृत्तौ 'एते च गुपादयः इत्युपक्रम्य 'गुप्तिजूकिद्भ्यः ' 'मान्बधदान्शान्भ्यः ' इति नित्यसन्नन्ताः । तथा च भाष्यम् 'नैतेभ्यः प्राक् सन आत्मनेपदं परसेपदं वा दृष्टम् ' इति । अयं च सन् 'गुपेः निन्दायां ' 'मानेर्जिज्ञासायां ' 'तिजेः क्षमायाम् ' 'बधेर्वेरूप्ये ' इति वृत्तावृक्तत्वात् ' इत्यनूद्य, अत्र अपतितेप्वर्थेषु न च सनस्तीत्युक्तम् इति [मा.घा. ९५७] । एवं च मीमांसाशब्दस्य जिज्ञासायामेव साधुत्वमिति शङ्कयम् ।

### तस्वाछोकः

सत्यम् ' अथापि मीमांसा जिज्ञासयोर्नेक्यं सर्वसम्मतम् । यतश्च शाङ्करभाष्यभामत्यां वाचस्मतिमिश्नेः 'न च जिज्ञासा मीमांसा, ज्ञाने-च्छावाचकत्वाज्जिज्ञासापदस्य, प्रवर्तिका हि मींमांसायां जिज्ञासा स्यात्, न च प्रवर्त्यप्रवर्तकयोरेक्यम् ; एकत्वे तद्भावानुपपत्तेः । अतश्च नान्तत्वं निपात्य माङ्माने इत्यसाद्वा मानपृजयामित्यसाद्वा धातोः मान्बध इत्यादीना अनिच्छार्थे सनि व्युत्पादितस्य मीमांसाशव्दस्य प्जितविचार वचनत्वात्, इत्युक्तत्वात् [शां.भा.भाम. ४८ पु.] ।

एवं भामतीकल्पतरौ अमलानन्दसरस्वतीभिः 'मान्-बध-दान्-शान्भ्यः दीर्घश्चाभ्यासस्य ' [पा.सू. ३-१-६] इति सूत्रे 'माङ्माने ' इत्यस्य ङानुबन्धस्य धातोनीन्तत्वं निपातितम् । अस्य च पूजितविचारार्थत्वं प्रसिद्धिबलात् । स्वतो नान्तस्य तद्र्थत्वम् । मान् इत्यादिधातुभ्यः सन् भवति अभ्यासस्य च दीर्घ इत्यर्थः । धातोः कर्मणः [पा.सू. ३-१-७] इत्युत्तरसूत्रे इच्छार्थे सन्विधानादनिच्छार्थ इति गम्यते इत्युक्तम् [म्.शां.भा.क. ४८ पु.] ।

अत एव तत्वटीकायां श्रीमित्रगमान्तगुरुभिः—
'विशिष्टोक्त्यनुसारेण व्युत्पत्तिः स्मर्यते बुधैः '
[तत्व. ७ पु.] इत्यमिहि

यद्वं — तत्रैव 'मीमांसापूर्वभागज्ञातस्य ' इति भगवद्राम भाष्यस्थं मीमांसापदमुपादांय वाचस्पत्यिमिप्रेतरीत्येव व्युत्पत्ति चित्तकारादिपदिश्वित युत्पत्तिप्रदर्शनस्य अदूरविप्रकर्षगरत्वेन उप्रदर्शिता—'माङ्माने ' इत्यत्र नान्तत्वं निपात्य वा 'मान पूजायां ' वा 'मान्वध ' इत्यदिना अनिच्छासन्नन्तोऽयं शब्दः। ' जिज्ञासायाम् ' इति वैयाकरणोक्तिस्तु अदूरविप्रकर्षात् । जिज्ञासावित्थाये हि पूजितविचारे तदनुवन्धिनि प्रशस्तन्याये वा वृद्धप्रयोग्शक्तिन्ष्कर्षः। तादशन्यायनिबन्धात्मिन तु शास्त्रे भाक्तो मीमांसा इति [तत्वटीका २३ पु.]

अत एव च मीमांसकैः जिज्ञासापदस्य इच्छायां वृत्तिः, रि तु लक्षणोगगता । एवं च जिज्ञासापदलक्ष्यार्थस्य, भीमांसापदमुख्य चैकरूपता सम्पद्यते ।

यदप्यमिहितं परिमले ग्रन्थकृता 'यद्यपि मीमांसापदस्य पृ विचारवचनत्वं न म्मृतिसिद्धम् । 'मान पूजायाम् ' इति धातोः मात्रवाचित्वात् । 'मान विचारे ' इति चुरादिपिठतस्य विचार वाचित्वात् , तथापि तयोरन्यतरस्य धातोर्धहणे विशेषणविशेष्यान्यतर भगतीत्यमिप्रायेणैवमुक्तम् इति । तदपि चिन्त्यम् ।

यतः इदानींतनधातुपाठे 'मान पूजायाम्,' इति भवादी; ' माने शब्दे च ' इति जुहोत्यादी माङ्माने इति दिवादी, मान

इत्यंव चुरादौ दर्शनात् । विचारार्थकस्य धातोः चुरादौ अदर्शनात् **इ**ति चेत्सत्यम् ;

अथापि अप्पय्यदीक्षितिशिष्यैः मद्दोजिदीक्षितैः सिद्धान्तकौमुद्यां चुरादौ मानपूजायां मानयति—ते । विचारणे तु भौवादिको नित्यसन्नन्तः इत्यमिधानानुसारेण मानधातोः विचारे सन्नन्तस्य वृत्तिरस्तीति कथंचित्परि-मलोक्तिः सङ्गमनीयेति दिक् ।

अथ 'अर्थिचत्रमीमांसाम् ' इत्यत्र कि रोषषष्ठ्या समासः ? अथवा प्रतिपदिविहितपष्ठ्या समासः ? अनयोः कतरया षष्ठ्या समासा उपपत्नो भवति ? प्रतिपदिविहितषष्ठ्या समासे एष प्रयोग उपपत्नो भवति । रोष पष्ठीसमासे का अनुपपत्तिः ?

उच्यते — 'षष्ठी शेषे ' [पा.सू. २-३-५०] इतिस्त्रेण षष्ठीति पक्षे यद्यपि सन्प्रकृतेर्मानधातोस्सकर्मकत्वात् प्रथमं कर्मणः आकाक्षा उदेति । तथा च कर्नृव्युदसनद्वारा कर्मत्वरूपे सम्बन्धिवशेषे अर्थतः पर्यवसानं भवति । सम्बन्धसामान्यस्य विशेषे पर्यवसानात् ।

अथापि आक्षेपतः प्राप्तदाभिधानिकस्यैव प्राह्मत्वम् । तस्यैव अविलिम्बितधीजनकत्वात् । अतश्चात्र न रोषषष्ठ्या समासः । अपितु 'कर्तृकर्मणोः कृति ' [पा.सू. २-३-६५] इति सूत्रेण विहिता या षष्ठी तया समासः । कृद्योगे स्वलु कर्मणि षष्ठ्या भान्यम् । न पुनदशेष-षष्ठ्या । अस्ति ह्यत्र कृद्योगः । मीमांसापदस्य 'अप्रत्ययात् ' इति [पा.सू. ३-२-१०२] प्रत्ययान्तधातूपरि विहिताकारप्रत्ययान्तत्वात् । अकारप्रत्ययस्य च 'कृदिति ह्' [पा.सू. ३-१-९३] इस्यनेन कृत्संज्ञा-विधानात् ।

न चात्र—कर्तृकर्मणोः कृति [पा. स्. २-३-६५] इति स्त्रेण कर्मत्वरूपसम्बन्धविशेषपुरस्कारेण कृष्संज्ञकप्रत्ययान्तसमिनव्याहारे सित षष्ठ्या विधानात्प्रतियद्विधित्वम् , प्रतियद्विधित्वाच प्रतिपद्विधाना षष्ठी न समस्यते ' इति निषेधात् कर्मषष्ठयन्तं न समस्यत इति शङ्कयम् । कृद्योगा च षष्ठी समस्यते ' [वा. १३१७] इति कात्यायनेन कृद्योगनिमित्तक षष्ठ्या समासस्य प्रतिप्रसबरूपेण कल्पितत्वात् प्रतिपदविद्वितपद्वीसमास उपपन्नो भवति ।

न चैवमपि कृद्योगलक्षणषष्ठ्या समासो नोपपद्यते । कर्मणि या षष्ठी सा न समस्यते 'कर्मणि च '[पा. सू. २-२-१४] इति तन्निषेधात् इति वाच्यम् ।

'कर्मणि च ' इति सूत्रेण कर्मधिशासामान्यस्य समासो न प्रति-षिद्धः किन्तु 'कर्मणि ' इति शब्दमुच्चार्य या षष्ठी विहिता तस्याः समासो निषिद्धः । ताहशी च षष्ठी 'उभयप्राप्तौ कर्मणि ' [पा.सू. २-३-६६] इति सूत्रेण विहिता । ताहशषष्ठयन्तं पदं अन्येन पदेन समासं न रुभते इत्येव 'कर्मणि च ' इति सूत्रस्थार्थः । अत एव निपाताना-मनेकार्थस्वमुपगम्य 'कर्मणि च ' इति सूत्रस्थः चकारः इतिशब्दस्यार्थे वर्तमानः स्वसमिन्याह्नतामानुपूर्वीमाहेति 'कर्मणि ' इति शब्दमुचार्य या विहिता षष्ठी सा न समस्यत इत्यर्थः प्रदर्शितः संगच्छते ।

अन्यथा—'अपां स्रष्टा वज्रस्य भेता ', 'ओदनस्य पाचकः ' इत्या दाविप 'कर्मणि च ' [पा.सू. २-२-१४] इति सूत्रैणैव समासनिषेधः सिद्धयत्येवेति तदर्थे 'तृजकाभ्यां कर्तरि ' [पा.सू. २-२-१५] इति सूत्रमनर्थकं स्थात् ।

किश्च-'इध्मत्रश्चनः ' इत्यादी समाससिद्धये वचनं कर्तत्र्यं स्यात् । इत्थं च 'कर्तृकर्मणोः कृति ' इति विहितषष्ठ्या समासो न दुप्यतीति अर्थिचित्राणां मीमांसा इति प्रतिपदविहितषष्ठीसमास एव युक्तः, न पुनश्शोषषष्ठ्येति विभावनीयमिति दिङ् ।

अत्र चिकीर्षितं प्रतिजाननेव प्रयोजनादिकमपि ध्वनयति । तत्र 'अर्थिचित्रमीमांसाम् ' इति अर्थालङ्काराणां विषयत्वम् , निर्देष्टालङ्कारज्ञानं सामान्यप्रयोजनं विशेषप्रयोजनं तु काव्यप्रकाशिकादौ यदुक्तं यशःप्रभृति तदेवात्राऽपि इति बोध्यम् । सम्बन्धश्च विचारविषयत्वं, तथा च विचायविचारकभावः, निकृष्यनिष्कर्षकभावो वा सम्बन्ध इति बोध्यम् । अत एव मीमांसाकर्मतया अर्थचित्राणामुपादानं कृतम् । अधिकारी च अलङ्कारस्वरूपावगतिकामः इति विषय प्रयोजन-सम्बन्ध-अधिकारिणः प्रतिपादिताः इत्यवधेयम् । अन्यथा श्रोतुः प्रवृत्यनुपपत्तेः । उक्तं च अमिवृक्तः —

शास्त्रारम्भेषु सर्वत्र सम्बन्धः कथ्यते बुधैः । असम्बद्धप्रलापत्वे न प्रवर्तेत बुद्धिमान् ॥ इति ॥

मीनांसा चात्र विचारः । स च उद्देशलक्षणपरीक्षारूपो विवक्षितः । उद्दिशश्च – तत्तदलङ्काराणां नाम्ना निर्देशः । लक्षणं च उद्दिष्टानाम् इतराल-इत्यावृत्तधर्मप्रदर्शनम् । परीक्षा च सामान्यतः परेः लक्षितस्य इदं एथं नेति न्यांयतः समर्थनम् । गदाधरभट्टाचार्यास्तु परमतनिराकरण-पूर्वकस्वमतन्यस्थापनं परीक्षेत्यभ्यधुः ।

अत्र विशेषणानां साभिप्रायत्वात् परीकरारुद्वारः । गौरीसख-

अत्र विशेषणानां सामिप्रायत्वात् परिकरारुद्धारः । गौरीसख-मित्यत्र षष्ठीतत्पुरुषेण प्रतीयमाना शिवयोः रतिः कविगतां रतिं पुष्णातीति व्यज्यमानभावस्य भावाङ्गत्वात्प्रेये ऽरुद्धारः । तदुक्तम्—

> 'रितर्देवादिविषया व्यक्तिता भाव उच्यते । ' इति 'प्रेयः पराङ्गं भावस्य यदि भावरसाङ्गता । '

## इति च। गीतिर्नामात्र छन्दः।

अत्र च चित्रमीमांसां वितनोमीति म्फुटमिभधानात् अभिधेयमपि कथितं भवति । तत्कथनमपि चित्रमीमांसासाध्यालङ्कारपरिच्छेदरूपप्रयोजनोपपादनायैव । अन्यथा—

'अमिधेयफलज्ञानविरहास्तमितोद्यमाः । श्रोतुमल्पमिष् प्रन्थं आद्रियन्ते न सूरयः ॥ '' इति उक्तरीत्या प्रन्थाध्ययने प्रवृत्तिनं स्यादित्यलं विस्तरेण ।

यद्यपि - अर्थि चित्रमीमांसां वितने।मीति प्रतिज्ञानुगुणतया अर्थाल्ङ्गा। स्वरूपतद्विभागयोः प्रदर्शनमुचितम् । तथाऽपि दण्ड्याद्यमिमतं

'गद्यं-पद्यं-मिश्रं च तत् त्रिधेव व्यवस्थितम् ' [द.का. १-११]

इति कि व्यविसागमपेक्ष्य व्यक्तग्रस्थार्थस्य प्राधान्ये ध्वनिसंज्ञितः काल्य प्रकारः । गुणीमावे तु गुणीम् तव्यक्तग्रता, ततोऽन्यद् रसमावादिताल्यं रहितं व्यक्तग्रार्थविशेषप्रकाशनशक्तिश्चर्यं च काव्यं केवळवाच्यवाचकवैनिश्मात्राश्चर्येणोपनिवद्धमालेख्यप्रख्यं यदा भासते तदा तच्चित्रम् [ध्व. ३ ४५ इति आनन्दवर्धनाद्यमिहितकाव्यविभागस्य चारुतामाविष्कर्तुं तत्प्रकारं प्रवा

## त्रिविधं तात्रत् काव्यम् , ध्वनि-गुणीभृतव्यङ्गच-चित्रभेदात् ।

#### तत्त्वालोकः

यति - त्रिविधमिति । तावत् - प्रथमतः, कान्यं - कौति - शब्दायते विमृशति रसादिस्वरूपम् इति कविः । स च लोकोत्तरचमस्कारवर्णना निपृगः । तद्यापारविषयीभूतं कान्यमिति ज्ञेयम् । अत एव 'मेघ दूत। दि कालिदासकृतम् ' इत्यादिन्यवह।रोऽपि युज्यते ।

यद्यपि स्त्रपुष्पयोः साधारण्येऽपि स्त्रे प्रथनमात्रं यथा मालाकारस्य व्यापारः, तथात्रापि शब्दार्थयोः साधारण्येऽपि इन्दुमन्दानिलादीनां भावानां लोकसीमातिवर्तिरीत्या वर्णनेव कविव्यापार इति सैव काव्यव्यपदेशार्हा, अथाऽपि कविव्यापारविषयभूते शब्दे काव्यपद्धयोगात्, शब्दार्थयोवी तस्प्रयोगात् तथा व्यपदेशः।

## एतेन--

'शब्दप्राधान्यमाश्रित्य तत्र शास्त्रं पृथिविदुः । अर्थे तस्त्रेन युक्ते तु वदन्त्याख्यानमेतयोः ॥ द्वयोर्गुणत्वे ज्यापारप्राधान्ये काज्यगीभवेत् '

इति प्राचीनैरभिहितं न तीव रमणीयम् । अनुभवविरोधापातात् ।

त्रिविधमिति ।। कान्यप्रकाशकृता यः भेदोपाधिः प्रदर्शितः तद्रेपेक्षया विरुक्षणस्तदुपाधिः प्रदर्शते । एवं विभागेच कारणमुत्तरत्रवक्ष्यते । उत्तममध्यमाधमभेदात त्रिविधमिति भावः ।

अत्रेदं चिन्त्यते — काव्यत्वं कि व्यापारमात्रे पर्यवस्ति? अथ शब्दमात्रे? आहो शब्दार्थयोः १ अत शब्दविशिष्टेऽर्थे १ किमु अर्थ-विशिष्टे शब्दे १ इति । अत्र मतमेदानुह्यिसामः ।

1) तत्र कविन्यापारे कान्यत्विमिति साहित्यचूडामणावुद्धृतम् — शब्दप्राधान्यमाश्रित्य तत्र शास्त्रं पृथिविदुः । अर्थे तत्वेन युक्ते तु वदन्त्याख्यानमेतयोः ॥

द्वयोर्गणत्वे व्यापारप्राधान्ये काव्यगीभवेत ।

- 2) '' इतिवृत्तं तु काव्यशरीरम् '' इति भरतः इतिवृत्तं तु काव्यस्य शरीरं परिकीर्तितम् ॥ इति [भर.अ. २१.२]
- 3) 'शब्दार्थों सहितौ काव्यमिति ' शब्दार्थयोर्मिलितयोः काव्यत्वं पर्याप्तमिति भामहः [भान.का. ११६]
- 4) रसभावाद्यनुगममनोहरपदावली कान्यमिति आचार्यदण्डी 'शरीरं तावदिष्टार्थन्यवच्छिन्ना पदावली '[का. १.१०] इति ।
- 5) गुणालङ्कारसंस्कृतयोः शब्दार्थयोः काव्यत्वं पर्याप्तमिति वामनः—
  'काव्यशब्दोऽयं गुणालङ्कारसंस्कृतयोश्शब्दार्थयोर्वर्तते । भक्त्या
  तु शब्दार्थमात्रवचनः ' इति [वा.का.सू. २.२.२]
- 6) ननु शब्दार्थी काव्यमिति 'स्द्रट: [रु.का. २.१]
- 7) रसभावाद्यभिन्यञ्जकशब्दार्थयोः कान्यत्वं पर्याप्तमिति **आनन्द**-वर्धनः—
  - 'शब्दार्थशरीरं तावस्काव्यम्।' 'नीरम्तु प्रबन्धो यस्सोपशब्दो महान् कवेः'। यत्रार्थः शब्दो वा, यत्रार्थो वाच्यविशेषः वाचक विशेषश्शब्दो वेति तत्र तत्र उल्लिखन् प्रागभिहितमर्थमभिव्यनक्ति।

- 8) अर्थप्रतिपादके चमत्कारिणि सात्मिन काव्यत्विमिति आचार्या-भिनवगुप्तपादाः—
  - 'शब्दार्थशरीरं तावःकाव्यम् ' इति यदुक्तं तत्र शरीरमहणादेव केनचिदारमना भवितव्यम् । शब्दस्तावच्छरीरभाग एव सिन्न-विशते । सर्वजनसंवेद्यधर्मत्वात्, स्थूलकृशादिवत् । अर्थःपुन-स्सकलजनसंवेद्यो न भवित । न हार्थमात्रेण काव्यव्यपदेशः लौकिकवैदकवाक्येषु तदभावात् इत्युक्तवन्तः । [ध्व. लो. उ. १.२]
- 9) नियमेन रसामिव्यक्तिप्रयोजकिवभावादिसंयोजनस्वरूपः कविव्यापारः काव्यम् इति राजानकमिहमभद्धः—
  'कविव्यापारे। हि विभावादिसंयोजनात्मा रसामिव्यक्त्यव्यमिचारी काव्यम् उच्यते 'इत्युक्त्वा 'गुणालङ्कारसंस्कृतशब्दार्थमात्रशरीरं न तावत्काव्यम् ' [व्य. वि. १ विमर्शे] इति गुणालङ्कारमात्रयुक्ते काव्यत्वं निषिषेध ।
- 10) 'अनुभाव-विभावानां वर्णना काव्यमुच्यते 'इति काव्यकौतुककारः।
- 11) ''तददोषी शब्दार्थी सगुणावनलङ्कृती पुनः कापि '' इत्युक्त्वा अदुष्टत्व-सगुणत्व—सारुंकारत्वरूपधर्मित्रतयिवशिष्टशब्दार्थयुगलं काव्य-मिति मम्मटभट्टः ।

काव्यप्रकाशव्याख्यातृमिश्च बहुधा काव्यलक्षणमुद्धृतम्—

- क) अदुष्टसगुण-सालङ्कारशब्दार्थयुगलं काव्यमिति केचित्।
- क्ष) रसामिञ्झकत्वम् काव्यलक्षणित्यपरे ।

- ग) '' निर्देष्टःवे सित सगुणःवे सित सालङ्कृतित्वे सित रसामि-व्यञ्जकशब्द।र्थोभयत्वम् '' इत्येके ।
- घ) '' अदुष्टस्वे सित गुणालङ्कारान्यतरवस्वमेव लक्षणम् , न तु विशिष्टमेकं लक्षणमित्यन्ये ।
- ङ) रसाभिज्यञ्जकशब्द।र्थयुगलत्वमेव काव्यलक्षणमिति परे ।
- 12) " निर्दुष्टत्वे सित गुणाभिज्यञ्जकत्वे सित म्फुटालक्काररसान्यतरवत्वम् " काज्यलक्षणमिति काच्यप्रदीपकारः ।
- 13) ''वाक्यं रसात्मकं काव्यमि ''ति साहित्यदर्भणकारो विश्वनाथः ।
- 14) ''रमणीयार्थप्रतिपादकः शब्दः काव्यम् '' इति **पण्डितराजः ।**एषु कस्य प्रतिष्ठेति विचार्यते—

तत्र तावन्न प्रथमस्य ' मेघदूतादिकाव्यम् ' इति व्यवहारविदूरत्वात् ।

- न द्वितीयस्य-यतो न वम्तुमात्रं काव्यत्र्यपदेशमईति, काव्यमेतद-गायताम् 'इति वाल्मीक्यादिसंमतगानकर्मताऽनुपपत्तः।
- न तृतीयस्य-पूर्वोक्तहेतोरेव। अत एव 'काव्यं श्रुतं, अर्थों न ज्ञातः' इत्यंवं व्यवहारस्य अनुभवसिद्धत्वेन तदनुरोधाच्छब्दार्थयो व्यासज्यवृत्तित्वमभ्युपगन्तुं न शक्यम् ।
- न पञ्चमस्य गुणानां रसोपम्कारकत्वमेव, न पुनः शब्दसंस्कार कत्वम् इति उपगमात्। नाऽपि केवलालंकृतशब्दार्थयोः काव्य-वंद वक्तुं शक्यम्, रस – भावादिकस्य अत्यन्तमस्फूतौ अलंकार्यस्यैवा-

भावात अनुप्रासोपमादिषु केवलेष्वलंकारत्वं वा कथं सम्भवति । उक्तं ष्वनिकृता—

> वाच्यालङ्कारवर्गोऽयं व्यङ्गग्राशानुगमे सित । प्रायेणैव परां छायां विभल्लक्ष्ये निरीक्ष्यते ॥ इति [ध्व ३ उद्योते]

नापि पष्टस्य-छोकिकवैदिकवाक्येषु तदर्थेषु वा तत्वस्याप्रसिद्धः।

नापि सप्तमस्य-द्वितीयरुक्षणोक्तदोषस्यात्रापि प्रसक्तेः ।

नापि नवनस्य-प्रथमपक्षोक्तदूषणस्यैवात्राप्युत्थानात् ।

नापि दशमस्य-ज्यभिचारिभावादि(स्थाय्य।दि) वर्णनादावपि अव्या ।यापत्तेः ' औत्सुक्येन कृतत्वरा ' इत्यादी संचारिणां वर्णनात् ।

नाप्येकादशस्य-श्लोकवाक्यं न काव्यं इति व्यवहारापत्तेः । गब्दार्थयोर्व्यासज्य काव्यत्वं वर्तते इत्यत्र मानाभावात् ।

नापि द्वादशस्य-गुणाभिज्यञ्जकस्वसामानाधिकरण्येन स्फुटालंकार गान्यतरवत्वमित्यस्य असङ्गतःवात् । यत्र गुणाः अभिज्यज्यन्ते तत्र गाः अभिज्यज्यन्त एव । गुणानां रसाज्यभिचारिस्वात् । इस्थं सित पर रसो नाभिज्यज्यते परन्तु अलङ्कारमात्रं स्फुटम्, तत्र शब्दार्थ-नाम्यतरस्य गुणाभिज्यञ्जक वमपि नास्तीति अञ्याप्तिः । यथा वा प्रदी-पान्यतरस्य गुणाभिज्यञ्जक वमपि नास्तीति अञ्याप्तिः । यथा वा प्रदी-

'मध्ये व्योम स्फुरित सुमनोधन्विनश्शाणचक्रम् ' गणव [का. प्र. १ उल्लास] । तेनैवात्र रूपकमात्रमुपगतम् । न तु, गणिति[का. प्र. १९ पु] ।

नापि त्रयोदशस्य--

वाहि वात ! यतः कान्ता तां स्पृष्ट्वः मामि स्पृश्च । त्विय मे गात्रसंसर्गः चन्द्रे दृष्टिसमागमः ॥

इत्यादौ चन्द्रे सीतामुखसादृश्यादिकमेव केवलं (वस्तु) अलंकारो वा प्रतीयत इत्यव्याप्तिस्स्यात् ।

अतश्च — लोकोत्तराह्णादजनकार्थप्रतिपादकरशब्दः काव्यमित्येव रमणीयम्। अत एव 'इष्टार्थव्यविच्छिन्ना पदावली शरीरम् 'इति दण्डिना सम्यगिभिहितम्। इदमेव काञ्यलक्षणं पण्डितराजस्थाप्यभिमतम्। अत एव 'रमणीयार्थप्रतिपादकशब्दः काव्य 'मिति रसगङ्गाधरेऽभिहितम् इत्यवगन्तव्यम्। प्रकाशकारलक्षणं युक्तमिति नागेशभद्दप्रभृतवस्तु मन्वते। प्रकाशकारोऽपि शब्दार्थयोर्मध्ये शब्दस्यैव प्राधान्यं ध्वनितवान्। अन्यथा 'उष्ट्र-शशकम् ' इत्यादाविव अर्थशब्स्य अजादित्वाददन्तत्वाच्च 'अजाद्य-दन्तम् '[पा.सू. २-२-३३] इति पूर्वनिपातप्रसङ्गः। प्राधान्यविवक्षायां तु अजाद्यदन्तलक्षणं परनिपातं वाधित्वा 'मातापितरो ' इतिवत् 'अभ्यिद्दितं पूर्वं निपतित इति 'वार्तिकात् शब्दपदस्य पूर्वनिपातस्साधुभवति।

ध्वनि गुणीभूतेति । यद्यपि,

' नीरसस्तु प्रबन्धो यस्सोपशब्दो महान् कवेः '

इति [ध्व. उ. ३] यत्र रसादीनामप्रतिपत्तिः न तादृक् काव्य-प्रकारोऽस्तीति [ध्व.] ध्वनिकृदुक्तरीत्या काव्यनिभागप्रसक्तिरेव नास्ति । तथाऽपि रसरहितकाव्यनिर्माणपराङ्मुखताप्रतिपत्तये तथोक्तमित्यवगन्तव्यम् । अन्यथा तेनैव—

## यत्र वाच्यातिशायि व्यङ्गचं स ध्वनिः ॥

#### तस्वालोकः

वाच्यवाचकचारुत्वहेतूनां विविधात्मनाम् ।
रसादिपरता यत्र स ध्वनेर्विषयो मतः ॥ [ध्व. ३ व.] इति
प्रकारोऽन्यो गुणीभूतव्यक्त्यः काव्यस्य दृश्यते ।

यत्र व्यक्तवान्वये वाच्यचारुत्वं स्यात्प्रकर्षवत् ॥ [ध्व. ३ उ.] इति

प्रधानगुणभावाभ्यां व्यङ्गचस्यैवं व्यवस्थिते । काव्ये उभे ततोऽन्यद्यत्तचित्रमभिषीयते ॥ [ध्व. ३ व.]

इति विभागकरणमसङ्गतं स्यादतश्च काव्यं त्रिविधमिति सिद्धमिति भावः ॥

अथ ध्वनिप्रधानि कात्र्यान्यिष पञ्चषाण्येव । तित्रमीतारश्च द्वित्राः पञ्चषा वा कवयः श्र्यन्ते । अत एव ध्वनिकृता येनास्मिन्नतिविचित्र-किविपरम्परावाहिनि संसारे काल्डिदासप्रभृतयो द्वित्राः पञ्चषा वा महाकवय इति गण्यन्ते इत्युक्तं प्रथमोद्योते [ध्व. २९ पु.] ।

त्रिविधे कान्ये ध्वनिसंज्ञितं कान्यं लक्षयित — यत्रेति । यत्रकान्ये, न्यङ्गयं — न्यञ्जनावृत्तिवेद्यम् , वाच्यातिश।यि, इदमुपलक्षणम् लक्ष्यातिशायिनो न्यङ्गयस्यापि । एवं च वाच्यं लक्ष्यं चातिशेते चमस्कारस्वेन, चमस्कारजनकत्वेन वा उत्कृष्यते ताच्छील्येनेति एवंरूपं भवेत् तदा
सः ध्वनिः । ध्वनति अर्थमिति कर्तृन्युत्पत्या ध्वनिशब्दः शब्दात्मके
कान्ये वर्तते । वैयाकरणः पदार्थोपस्थित्यनुकूले शब्दे वाक्यार्थानुभवानुकले वाक्ये च स्फोटो वर्तत इति स्फोटामिन्यञ्जकश्च्ये ध्वनिरित्युक्तः ।

स्थिताः क्षणं पक्ष्मसु ताडिताघराः पयोधरोत्सेधनिपातचूर्णिताः ।

वलीषु तस्याः स्वलिताः प्रपेदिरे चिरेण नाभिं प्रैथमोदबिन्दवः ॥

#### तत्त्वालोक:

व्यक्षकत्वसाम्यादसामिरपि ध्वनिरति व्यपदिश्यते । अतश्च नायं ध्वनि-रिति व्यवहारः स्वकपोलकित्पत इति ध्वनितं भवति ।

स ध्वनिर्द्धिधा— १) विविक्षितान्यपरवाच्यः २) अविविक्षित-वाच्यश्चेति । आद्यः अभिधामूलः, द्वितीयो लक्षणामूलः । अभिधा मूलके ध्वनौ वाच्यं विविक्षितमि व्यङ्गचे पर्यवितितं भवति । अतश्चेनं विविक्षितान्यपरवाच्यमाहुः । लक्षणामूलके ध्वनौ तु वाच्यमविविक्षितं भवति, अतस्तं अविविक्षितवाच्यमित्याचक्षते । पूर्वोक्तऽभिधामूलकध्वनौ वाच्यस्य विविक्षितत्वं आकांक्षायोग्यतावत्वरूपमेव । न पुनः वक्तुमिष्टत्वम् , अविविक्षितवाच्येऽपि तत्सत्वात् । नापि वाच्यार्थमात्रविश्रान्ततात्पर्यकत्वम्-व्यङ्गचप्रधानत्वेनाऽस्यात्रासंभवात् इति बोध्यम् ॥

एतेन—'किञ्च यदिविक्षितवाच्यः' इत्याद्युपक्रम्य, 'ध्वनेः सामान्यं रूपमुक्तमेव ' इत्यन्तेन [ब्य. वि. १४३–१४५ पु] प्रयोग-दुष्टताविभागानुपपत्ती ये ध्वनिकारोपरि व्यक्तिविवेककृता प्रदर्शिते तेऽरूमके वेदितव्ये ।

अभिधाम् रूघ्विन विवक्षितान्यपरवाच्यलक्षणमुदाहरति—स्थिताः , **श्वणमिति** ॥

ईश्वरं वशयितुं वरीतुं वा तपश्चरन्त्याः पार्वत्याः समाध्यवस्थां वर्णयति । प्रथमोद्रबिन्दवः क्षणं तस्याः पक्ष्मसु स्थिताः ततस्ताडि— ताधराः ततः पयोधरोत्सेधनिपातचूर्णिताः तदनु वलीषु स्खलिताः चिरेण नाभि प्रपेदिरे इति योजनाक्रमः ।

उदस्य— उदकस्य बिन्दवः—पृषिति, प्रथमे—प्रथमं पितताः उद बिन्दवः प्रथमोदिबिन्दवः । अत्र उदकशब्दस्य ''मन्थोदनसक्तु— बिन्दु .... [पा. सू. ६-२-६०] इत्यादिना उदादेशः । तस्याः तपश्चरन्त्याः देव्याः, पक्ष्मसु-नेत्रलोमसु 'पक्ष्म सूत्राद्यवये किञ्जलके नेत्ररोमसु ' इति वैजयन्ती । क्षणं किञ्चित्कालं ''क्षणो व्यापारवैकल्ये, कालभेदालपकालयोः । उत्सवे परतन्त्रत्वे मध्यावसरपर्वसु '' इति वैजयन्ती । ततः ताडिताधराः ताडितः अधरः अधरोष्ठो यैः ते प्रतिहत्यधराः इत्यर्थः । ततः पयोधरयोः स्तनयोः, उत्सेषे उपरि, निपातेन-पतनेन चूणिताः—विशकलिताः, तदनु, वलीषु कुक्षिरेखासु, स्खलिताः—गलिताः चिरेण-किञ्चित्वालमतीत्य प्रतिबन्धक बाहुल्यात् न तु शीघ्रं नाभि प्रपेदिरे—प्रविष्टाः इत्यर्थः ॥

अत्र उदिबन्दुषु प्राथम्योवत्या बिन्दूनां विरस्ता, तेषामेव बहुत्वोक्त्या अनितिवरस्तं च गम्यते । पक्ष्मसु क्षणं उदिबन्दूनां अवस्थानोक्त्या पक्ष्मणां सान्द्रत्वम् क्षणमित्यनेन मस्यातं च गम्यते । तेषाम् अधर ताडनोक्त्या तस्य मार्दवातिशयो गम्यते । पयोधरपतनेन चूर्णनोक्त्या तयोः काठिन्यं गम्यते । बिन्दूनां पतने कास्रविसम्बात् नाभ्यन्तरगमनं निर्क्यूढं भवति । नामिप्रवेशेन तस्या निम्नत्वं च गम्यते ।

किंच अत्रोदाहरणे एकेषामेवोदकिबन्दूनां पक्ष्माधरादिकमेण अनेका धारसंश्रयणवर्णनात् पर्यायारुङ्कारः । तल्लक्षणम्—

' पर्यायो यदि पर्यायेणैकस्यानेकसंश्रयः ' इति ।

यद्यपि अत्र जलबिन्दूनां पक्ष्मस्वेव क्षणं स्थितिरुक्ता न पुनरधरादिषु तथापि अनेकवस्तुसंश्रयणस्य अनेकपदार्थसम्बन्धपरत्वेन ताडननिपतनस्खलन-नामिसमाश्रयणानामभिधानाच अनेकाधारसंश्रयणम् अव्याहतम् ॥

नचात्र एकेषामेवोदिवन्दूनां अनेकेष्वाधारेषु स्थितिकथनाद्विशेषा-लक्कारतापि स्थात्,

' विशेषस्सोऽिप यद्येकं वस्त्वनेकत्र वर्ण्यते ' इति तल्लक्षणानुरोधादिति शङ्कयम् । पर्यायालङ्कारस्यैवात्र वक्तुं युक्तत्वात् । यतश्चात्र एकमाधारं परित्यज्य आधारान्तरसमाश्रयणे क्रमो विवक्षितः । स चात्र वर्तत इति 'पक्ष्माधारादिपतनक्रमकथनेन ' इस्युपपादयता ग्रन्थकारेणैव स्फुटमभिधानात् ।।

विशेषालंकारे तु पारिशेष्याद्यौगपद्यं सिध्यति । अत एव 'अन्तर्विद्दः पुरः पश्चात् सर्विदिक्ष्विप सैव मे ' इत्युदाहरणं विशेषप्रभेदस्य दत्तम् । पर्यायस्य तु 'पद्मं मुक्तवा गता चन्द्रं कामिनीवदनोपमा ' इत्युदाहृतं चन्द्रालोके । साभिप्रायविशेषणविन्यासात्परिकर इति मिक्षिनाथाद्याः ।

एवं तपस्यन्त्याः देव्याः चिरनिदाघतप्तदेहोपरि प्रप्रथंम जलबिन्दुनि-पातेपि समाधेरविघातोक्त्या---

अत्र तपस्यन्त्या देव्याः देहोपरि निपततां प्रथम वृष्टिबिन्दूनां क्रियास्वभाववर्णनेन देव्याः समाध्युचिताव-स्थानाऽभिव्यक्तिद्वारा चिरनिदाघतप्तदेहोपरि निपतनेन सुखपारवश्यसंभ्रमहेतौ प्रथमवृष्टावपि अविहता समाध्य-वस्था व्यज्यते ।।

### तस्वालोकः

' कार्याजनिर्विशेषोक्तिस्सति पुष्कलकारणे '

इति विशेषोक्तिः ध्वन्यते । अयं चांशः प्रन्थकृतैव सूचितो भविष्यति ।

एवं च पर्यायिविशेषोक्तिभ्यामुपस्कृतो व्यङ्गचोऽर्थः प्रतीयत इति प्रतिपादयति — अत्र तपस्यन्त्या इति । अत्र — स्थिताः क्षणमित्युदाहृतपद्ये तपस्यन्त्याः — तपश्चरन्त्याः, तपश्चाव्दात् 'कर्मणो रोमन्थतपोभ्यां वर्तिचरोः [पा.सू. ३-११७] इति तपश्चरतीत्येथे कयङ् तदन्तात् शतिर, उगितश्चिति ङीप् । न तु कयच् तस्य 'कर्तुः क्यङ् सलोपश्च ' इत्यतः पूर्वमेव निवृत्तेः । देव्याः — पार्वत्याः इत्यर्थः । प्रथमवृष्टिबिन्दूनां — प्रथमपतित-वृष्टिबिन्दूनां इत्यर्थः । प्रथमे वृष्टिबिन्द्वः इति विशेषणसमासः 'प्रथमपतितः वृष्टिबिन्दूनां इत्यर्थः । प्रथमे वृष्टिबिन्दवः इति विशेषणसमासः 'प्रथमपतितः उदिबन्दवः ' इति मध्यमपदलोपी समासो वा । क्रियास्वभाववर्णनेन क्षणावस्थानताङनचूर्णीभावस्वलननाभिप्रवेशानां तात्विकानां प्रतिपादनेन समाध्युचितावस्थानाऽभिव्यक्तिद्वारा समाधिः — ध्येयालग्वनप्रत्ययस्य तस्यज्ञातीयप्रत्ययान्तरेण अपरामृष्टत्वे सित अर्थमात्रनिर्भासनरूपः, तस्य उचितं अनुगुणं यदवस्थानं नास। प्रन्यस्यनयनतादि तदिभव्यङ्गतद्वारा इत्यर्थः ।

समाधिस्वरूपं च पातञ्जले विभृतिपादे निरूपितम् 'तत्र प्रत्ययैकतानताः

तथाहि--

' नासाग्रन्यस्तनयनः संवृतास्यः सुनिश्रलः । ध्यायीत मनसा देवं उरो विष्टभ्य चाग्रतः ॥'

इति समाधिमतामवस्थामाहुः। तत्रः पश्मसु स्थिताः इत्य नेन नासाग्रन्यस्तनयनतारूपमर्धनिमीलनं व्यज्यते सर्वथी-

#### तस्वालोकः

ध्यानम् ' 'तदेवार्थमात्रनिर्मासं स्वरूपशून्यमिव समाधिः ' इति [पा. योम. वि.पा.२.६.सू.] । निदाघो—ग्रीष्मः । सम्भ्रमः अत्यादरो भयं वा तद्धेतौ —तत्कारणे सत्यपि इति यावत् । 'संभ्रमोऽत्यादरे भये, इति वैज्ञान्ती । 'प्रथमवृष्टावपि ' इत्यपिः विरोधं द्योतयति । तपस्यतामुपरि सहसा जल-विन्दुनिपाते समाधिमतां तद्भक्षो जायत एव तथापि नास्याः समाधिमेगः इति तस्याः लोकोत्तरं स्थैर्यमिनव्यज्यते । तद्वारा अप्रतिहता समाध्य वस्था चेति ।

समाधिमतां अवस्था कीद्दशी या अत्रत्यैः पदैः अमिव्यज्यते इत्युप-पादयति-तथाहि इत्यारभ्य पतनासम्भवात् तत्यन्तेन । नासामन्यस्त— नयनत्वादयः समाधिमतां बाह्यावस्थानिविशेषाश्चत्वारः । मनसा ध्यानं प्रधान-मवस्थानमान्तरमित्यत्र प्रमाणमपि प्रदर्शयितुमाह —नासाग्रेत्यादिना । तथा च नासाग्रावेक्षणास्यसंवरणोरोविष्टम्भनिश्चलताः पक्ष्मादिष्ववस्थाना दिमिरर्थेरमिव्यज्यन्त इत्युपपादयति—तत्रेति । पक्ष्मसु तेषां स्थितेः कथं नासामन्यस्तनयनताभिव्यञ्चकत्विमत्याशङ्कायां अन्वयव्यतिरेकाभ्यां तद्दढी करोति—सर्वथेत्यादिना । जलबिन्द्मां अवस्थानं अधिन्मीलन एव

न्मीलने पक्ष्मणामूर्ध्वाग्रत्वेन च तेषु जलिबन्दूनां स्थिल्यसंभवात्। पक्ष्मभयक्च्युतानां तेषां आस्याऽप्रवेशेन अधरोष्टे निपत्य ततक्च्युतिकथनेन संवृतास्यत्वं व्यज्यते, ततक्च्युतानां तेषां स्तनोत्सेधनिपतनादिवर्णनेन तूरोवि ष्टम्भः, अलसवदवनतावस्थाने हि स्तनयोरन्तस्संकुचिताका रत्तया तदुत्सेधयोस्तेषां पतनं न स्यात्। कथंचित् तयोः पतित्वा बलित्रयं प्राप्तानामपि बलीयु तिर्यगेव गमनं स्थात् न नामिदेशप्राप्तिः। नाभौ च संवृतायां प्रवेशो न स्यात्। पक्ष्माधरादिपतनक्रमकथनेन च निश्चलत्वं व्यज्यते। मुखादिचलने सति पक्ष्मपतितानां तेषामधरपयोधरादि क्रमेण पतनासम्भवात्।।

#### तस्वालोकः

संभवति न तु सर्वथोन्मीलने सर्वथा निमीलने वेति भावः । समाधिमताम् अवस्थानेषु द्वितीयावस्थानप्रकारमुपपादयति पक्ष्मभ्य इति । विवृता-स्यत्वे तु पक्ष्मभ्यश्च्युतानां तेषं आस्यप्रवेशे सित स्तनोत्सेधे निपातोक्ति-रनुपपन्ना स्यादिति भावः ! तेन च सवृतास्यत्वं व्यज्यते । समाधिमता-मवस्थानेषु चतुर्थम् उरोविष्टम्माभिव्यक्तिप्रकारम् उपपादयति तत्रश्चयु तानमिति । असत्युरोविष्टम्भे जलविन्दूनां नामिदेशप्राप्तिने स्यात् । नामिदेशप्रवेशे न च उरोविष्टम्भः अभिव्यक्तो भवतीति भावः ।

उक्तैस्त्रिमिरवस्थानैः निश्चलत्वमभिन्यज्यते । एषामभावे क्रमिकपतनं न भवेदिति भावमाविष्करोति-पश्माधरादीत्यादिना ।

किं च एभिरेव विशेषणैः देव्याः लोकोत्तरं सौन्दर्य-मभिव्यज्यते ।

स्थिताः इत्यनेन पक्ष्मणामविरलतायाः, क्षणिनत्यनेन तेषां मस्रणतायाः, पक्ष्मपतनिशिथलवेगेरुदविन्दु-भिस्ताडनोक्त्या अधरसौद्धमार्यस्य, पक्ष्माधरपतनादिभिः शिथलवेगानां तेषां स्तनोत्सेधे चूर्णीभाववर्णनेन तयोः अतिकाठिन्यस्य, उरोबिष्टमभेऽपि वलीयु तेषां स्वलनोक्त्या वलीनां विस्पष्टतायाः, सर्वविन्द्नां नाभावेव प्रवेशकथनेन नाभेरतिगभीरतायाश्चाभिन्यञ्चनात् ॥

#### तत्त्वालोकः

अत्रैव वाच्यस्य विविक्षितत्वे सित गृहार्थोऽन्योऽिप व्यज्यत इत्यव तारयित— किंचेति । अयं भावः — पूर्वोक्तप्रकारेण समाध्यवस्थािम-व्यक्त्यनन्तरं उक्तेरेव विशेषणेः कालदेशिक्रयादीनाम् आर्थसमाजे सित संहत्य अर्थान्तरव्यञ्जकत्वमस्तीित प्रतिपादियतुम्— 'एभिरेव विशेषणेः ' इत्यत्र बहुवचनं, सौन्दर्यम् इत्यकवचनं च इति अवगन्तव्यम् ॥

सम्प्रति कियादीनां प्रत्येक विरुक्षणार्थामिन्यञ्चकत्वे सहकारित्वमुप-पाद्य अमिन्यज्यमानार्थानप्युल्लिखति—स्थिता इत्यनेनेति । पक्ष्मसु जल-बिन्दूनामवस्थानवर्णनरूपिकयावैशिष्ट्यात् पक्ष्मणामिवरस्तायाः, अवस्थाने क्षणमिति कालवेशिष्ट्यात् पक्ष्मणां मस्रणतायाः, शिथिलवेगैरप्युदबिन्दुमि-स्ताडनरूपिकयावैशिष्ट्यात् अधरगतसुकुमारतायाः, पक्ष्माधरपतनादिमि-रिशिथलवेगानामपि स्तनोन्नतप्रदेशे चूर्णीभावरूपिकयावैशिष्ट्यात् स्तनयो-

## एवं च वाच्यातिशायि व्यङ्गचमत्रेति ध्वनेरुदाहरणम् ॥

#### तस्वालोकः

रितकाठिन्यस्य, उरसो विष्टम्भे सत्यि तेषामेव जलबिन्दूनां त्रिवलीषु स्खल-नरूपिकयावैशिष्ट्यात् तासां विस्पष्टतायाः, समस्तानामि जलबिन्दूनां नामिप्रवेशरूपिकयावैशिष्ट्यात् नाभेरितिनिमम्रतायाश्चामिव्यक्तिः।

व्यज्यमानैरेमिः पार्वत्याः लोकातीतं सौन्दर्यम् अभिव्यज्यते । लोकातीतसौन्दर्यवतीषु हि पक्ष्मसु नैरन्तर्यस्य, मस्रणतायाः, अधरसुकुमार-तायाः, स्तनकाठिन्यस्य, निमम्रनाभितायाश्च सामस्त्यनावस्थानं नान्यासामिति सामुद्रिकशास्त्रमर्यादेति बोध्यम् ।

अत्र देन्याः, देहोपरि निपततां जलिन्दूनां कियास्वभावोक्त्या यः स्वभावोक्तिरलङ्कारः, यश्च पर्यायालंकारः, यश्च परिकरालंकारः तैः यश्चमत्कारः तदपेक्षयापि समाध्यवस्थया लोकोत्तरसौन्दर्यमभिन्यज्यते, तसाच्चमत्कारातिशयः इति वाच्यातिशायित्वनिबन्धनस्य ध्वनिकान्यस्य विवक्षितान्यपरवाच्यलक्षणस्योदाहरणमिदं निगमयति— एवंचेति ।

### उक्तं च ध्वनिकृता —

तत्परावेव शब्दार्थों यत्र व्यङ्गग्रं प्रति स्थितौ । ध्वनेम्स एव विषयो मन्तव्यम्सङ्करोज्झितः ॥

चारुत्वोत्कर्षतो व्यङ्गग्रप्राधान्यं यदि लक्ष्यते । रसभावादितात्पर्यमाश्रित्य विनिवेशनम् । अरुङ्कृतीनां सर्वासामलङ्कारत्वसाधनम् ॥ इति ।

यथा वा---

निक्शेषच्युतचन्दनं स्तनतटं निर्मृष्टरागोऽधरः नेत्रे दूरमनञ्जने पुलकिता तन्त्री तवेयं तन्तुः । मिध्यावादिनि दूति बान्यवजनस्याज्ञातपीडागमे वापीं स्नातुमितो गतासि न पुनस्तस्याधमस्यान्तिकम् ॥

#### तस्वालोकः

अभिधाम्लध्विनं सोदाहरणं प्रदर्शिप काव्यप्रकाशोदाहृते निरशेष-च्युतेतिपद्ये तदिभिप्रायाननुगुणरीत्या व्यक्तग्रांशम् उपपादितवतः साहित्य-दर्पणकारस्य मतं निरस्य प्रकाशकारोक्तरीत्या व्यक्तग्रांशाभिव्यक्षनमेव युक्तमिति सिद्धान्तयितुं तदीयमुदाहरणान्तरमाह—निश्शेषेति ।

अयि मिध्यावादिनि बान्धवजनस्य अज्ञातपीडागमे दूति त्वम् इतः वापीं स्नातुं गतासि, न पुनस्तस्याधमस्यान्तिकम्, यतस्तव स्तनतटं निश्शेष—च्युतचन्दनम्, अधरो निर्मृष्टरागः, नेत्रे दूरमनञ्जने, तथा इयं तव तनुः तःत्री पुलकिता वर्तते इत्यन्वयकमः।

एषा हि वल्लभमानेतुं प्रेषितवतीं दूतीं 'स्नियः कामितकामिन्यः' इति न्यायेन तेनैवोपभुक्तामवगत्य उपालभमानायाः विदग्धोत्तमनायिकायाः उक्तिः।

अयि मिथ्यावादिनि-मदीयवल्लभसमीपमगत्वैव 'मया बहुधा प्रसादि तोऽपि नायातः ' इति मिथ्यावादशीले, दूति नतु सखि मत्प्रतारिणीत्यर्थः । बान्धवजनस्य अज्ञातपीडागमे अज्ञातः अगोचरः पीडायाः व्यथायाः आगमः

प्राप्तिः यया तस्याः संबुद्धिः । अनवगतमदीयव्यसने इति पर्यवसितोऽर्थः । अज्ञातपीडागमे इत्यत्र यद्यपि पीडापदार्थस्य बान्धवजनपदार्थसःपेक्षत्वमस्तीति अखण्डशक्त्येकःर्थबोधकत्वरूपं सामर्थ्यं नास्तीत्यागमशब्देन समासो नोप-पद्यते । अथापि चैत्रस्य दासभार्या इतिवत् संग्वन्धिशब्देन नित्यसापेक्ष-त्वात्समासः साधुरेव । अत एव वैयाकरणः—

'सम्बन्धिशब्दस्सापेक्षो नित्यं सर्वः समस्यते । स्वार्थवत्सा ध्यपेक्षा च वृत्ताविष न हीयते '॥ इत्याहुः ।

त्वम् इतः-मत्सकाशात् , वापीं-दीधिकां स्नाःं गतासि, स्नानकाळात्ययभयात् नदीमदीयिष्ययोरन्तिकमगत्वेव स्नानार्थं गतासि इति वाच्याऽर्थः । तस्य-वल्लभस्य, कीदृशस्य-अधमस्य-परवेदनानिभज्ञस्य नायिकातद्दूतीविभागान-भिज्ञस्य वा अन्तिकम्-सकाशं न पुनर्गतासि नैव गतासि । पुनश्शब्द एवकारार्थे । उक्तार्थे साधकमाह—निश्शेषेत्यादिना ।

तत्र वक्त्रादिवैशिष्ट्यज्ञानोह्रोधात्पूर्वं वाच्यपक्षे १. यतस्तव स्तनयोः तटं-प्रान्तदेशः निरशेषं निरवशेषितं यथा स्यात्तथा च्युतं-गिलतं चन्दनं यसात्तथाभूतं, न तु उरःस्थलं, नापि स्तनमन्ध्यादि। २. अधरः-अधरोष्ठः निर्मृष्टरागः नितरां अत्यन्तं मृष्टः रागो यस्य तथाभूतः अधरस्योत्तान तया बहुलजलसम्बन्धात् दन्तशोधनसमये अङ्गुल्यादिना अधिकसम्मर्दाच्च अधर एव ल्लसरागो जातः न पुनरुत्तरोष्ठः तस्य न्युब्जतया अङगुल्यादिना धर्षणस्य मान्द्यात् त्वरापारवदयेन सम्यगक्षालनाच । तथा ३. नेत्रे-अधिणी दूरं प्रान्तभाग एव अनञ्जने-अञ्चनरिहते, म्नानकाले नेत्रसुद्रणा-नाम्ये जलसम्पर्कायोगात् । ४. तथा तन्वी-स्वभावकृशा इयं तव तनुः

शरीरं तन्वी कृशा, स्नानाम्परं शैत्याधिक्यात् वापीसमीपस्थितयुवजनसान्निध्य निमित्तकापत्रपापारवश्याद्वा सङ्कुचिता अत एव पुलकिता सञ्जातरोमविकिया वर्तते इति ।

अत्र उक्तरीत्या वाक्यार्थज्ञानानन्तरं वक्तृबोधियतव्यकाकुवाक्यप्रस्ता वादिवैशिष्ट्यज्ञानसहकारेण अर्थान्तरमिन्यज्यते—तत्र नक्त्री विद्ग्धोत्तम-नायिका, बोधियतव्या दूती, वापीं स्नातुं इतो गतासि न पुनस्तस्याधमस्या न्तिकमित्यत्र नज्काकुः, दूतीं प्रति कोपकालिकी उक्तिरिति प्रस्तावः, इत्यतेषा सुपसर्जनत्या अधमपदार्थस्यैव प्राधान्येनाभिव्यञ्जकत्वमिति विवेकः।

व्यङ्गचपक्षे तु—स्वं मत्सकाशात् वापीं स्नातुं न गतासीति निषेधो व्यज्यते, तथा तदन्तिकमेव रन्तुं गतासीति विधिश्च व्यज्यते । अयमेव हि वाच्याद्यङ्गचस्यातिशयः अधमपदार्थपर्यालोचनाऽवलम्बनेन यत् वापीं स्नातु मितो गतासीति विधी वाच्ये न गतासीति निषेधो व्यज्यते, यच्च न पुनस्तस्या-धमस्यान्तिकमिति निषेधे वाच्ये तदन्तिकमेव रन्तुं गतासीति विधिर्यङ्गच-इति । उत्तार्थामिव्यञ्जने सहायकान्युद्घाटयति—निश्रोषेति ।

यतः तव स्तनयोस्तटं निश्शेषच्युतचन्दनं न तु स्तनसन्ध्यादीति, तत्र नायककरपरामशीयोगात् स्तनयोस्तट एव मर्दनाधिक्यादिति भावः। अधरः निर्मृष्टरागः ' उत्तरोष्ठं अन्तर्भुखं नयनान्तमिति मुक्त्वा चुग्वनदशनन स्तरस्थानानी'ति वातस्यायनीयकामशास्त्रोक्तरीत्या उत्तरोष्ठे चुग्वननिषेधात् अधरोष्ठ एव ताम्बूलरागस्य निश्शेषमृष्टतेति भावः। नेत्रे दूरं प्रान्त एव अनञ्जने कष्ठालरिहते न तु अत्यर्थ 'नयनान्तं मुक्त्वा ' इति निषेधात्प्रान्त एव चुग्वनं जातमत एव तत्र अञ्जनलोपः इति भावः। तथा तवेयं तनुः

अत्र वापीं स्नातुं गतासि न तु तत्सकाशं इति वाक्यार्थे स्थिते तत्सकाशमेरवन्तुं गतासीत्यधमपदेन प्राधान्येन व्यज्यते ॥

#### तस्वालोकः

पुरुकितापि तन्त्री कृरोति रतिश्रमाज्ञातौ तानवपुरुकोद्गमौ प्रत्यक्षवेद्यौ अनप रूपनीय।विति भावः ॥

अत्र साहित्यदर्पणकृता 'तदन्तिकगमनस्य विपरीतरुक्षणयावगितः रमणस्य तु दूतीरूपबोद्धन्यवैशिष्ट्यादिमन्यक्तिः'। [सा. द्वि. प] इति रुक्ष्यार्थेन स्वतस्संभिवना वस्तुना तदन्तिकमेव रन्तुं गतासीति वस्तु ध्वन्यते। तत्र अधमपदस्य द्योतकत्वमित्युक्तम् [सा. च. प] तद्युक्तमिति मनिस निधाय व्यज्यमानमर्थे निष्कृष्य प्रदर्शयति—अत्रेति। अत्र वापीं स्नातुं गतासि, न तु तस्यान्तिकमिति अन्वयबोधे जाते वाक्त्रादि-वैरुक्षण्योद्घोधनवरुद्धमपदप्रयोगौचित्यपरिशीरुनात्परं बाधोदयाद्विपरीतार्था-मिन्यक्तिः व्यञ्जनयेव न पुनरुक्षणया। उक्तं च—

'कचिद्धाध्यतया ख्यातिः, कचित्ख्यातस्य बाधनम् । पूर्वत्र रुक्षणैव स्यात् उत्तरत्रामिधैव तु ' इति ॥

एवं च यत्र खलु विधिनिषेधौ उत्पत्स्यमानवेव निषेधविध्योः पर्यवस्यतः तत्रैव लक्षणावसरः। यत्र पुनः प्रकरणादिपर्यालोचनया निषेधविधी अवगम्येते तत्र अमिधेवेति। अभिधापदस्य—अभिधामूल्यक्षनयेत्यर्थः।

किंचात्र साहित्यदर्पणकारोक्तदिशा 'न पुनस्तस्याधमस्यान्तिकम् ' इत्यत्र विपरीतलक्षणया (नञ्पदे) तदन्तिकं गतासीति लक्ष्यत इत्युच्येत तदा स्नातुमितो गतासीत्यस्यः न्वयो नोपपद्येत ।

न च 'स्नातुमितो गतासि ' इत्यत्रापि गमनाभावो लक्षणयावगम्यत इति वाच्यम् , अप्रसक्तप्रतिषेधापत्तेः ।

यदि तु-तात्पर्यानुपपत्तेः मुख्यार्थवाध इति विपरीतलक्षणोच्येत-तदा 'अम धार्मिक विश्वव्ध ' इत्यादिध्वनिकाराभिमतिषेध।भिव्यक्तिस्थले निषेधस्य लक्ष्यता स्यात् । न चैविमष्टं ध्वनिकारादीनाम् । अत एव 'सह्यर्थो वाच्यसामर्थ्याक्षिप्तं वस्तुमात्रं-अलंकारा रसादयश्चेत्यनेकप्रमेद-प्रभिन्नो दर्शयिष्यते । स हि कदाचिद्वाच्ये विधिक्षपे प्रतिषेधक्षपः ' इत्यभिधाय-'अम धार्मिक ' इति पद्यमेव उदाहृतम् [ध्व. प्र. उ] । तथेव लोचनकृता— 'तात्पर्यानुपपत्या विपरीतलक्षणामाशङ्कय अन्वय-विरोध एवं लक्षणावसरः नान्यत्र ' इत्यन्तेन लक्षणाया विषयनिमित्तं व्यवस्थाप्य इत्थमभिहितम्—'समयार्थावगमनशक्तिरभिधाशक्तिः । तदन्यथाऽनुपपित्तसहायार्थावगमनशक्तिः तात्पर्यशक्तिः । मुख्यार्थवाधादिसहकार्य-पेक्षार्थप्रतिभासनशक्तिलेक्षणाशक्तिः । तच्छक्तित्रयोपजनितार्थावगममूल-जाततत्प्रतिभापवित्रितप्रतिपृत्प्रतिभाससहायार्थद्योतनशक्तिः ध्वननव्यापार इति [ध्व. लो. १६+१८ पु] ।

अपरं चात्र—दूत्याः प्रसाद्यकामुकादिसम्भोगस्य प्रत्यक्षादिप्रमाणान्तरेण अवगतौ सत्यां मुख्यार्थबाघोऽपि स्यात् । न चात्र तथा । अपि तु तदिभिहितवाक्यज्ञानजन्यज्ञानमहिम्नैवेति कथमत्र लक्षणा । अत एव प्रकाश कृताऽपि 'साहेन्तीसहि ''उपकृतं बहु 'इत्यादावेव विपरीतलक्षणोपगता ।

## तथाहि--

अधमत्वमपकृष्टत्वं, तच जात्या कर्मणा वा भवति । तत्र जात्या अपकर्षं नोत्तमनायिका नायकस्य वदति । नापि स्वापराधपयवसायिद्तीसम्भोगात्प्राचीनं स्व सोढमेवेति नोद्घाटनार्हम् । अन्यथा स्वयं द्ती सम्प्रेषणानुपपेत्तः । तदनन्तरं च स्वप्रेपितद्तीसंभोगरूपमेव स्वयं सन्निहितचिद्धेः ज्ञातुं शक्यं हीनकर्म सम्भवतीति तत्पर्यवसायिनाऽधमददेन तस्यान्तिकमेव रन्तुं गतासीति व्यज्यते ॥

## तस्वालोकः

निश्रोपमिति पद्ये तु वाच्यार्थबोघे जाते बाधावगतिः । नैतावता रुक्षणा अपि तु व्यञ्जनैवार्थान्तरावगमने शक्ता । उक्तं च 'उत्पन्नेऽपि वाक्यार्थ-बोधे भवन्नपि बाधोऽकिंचित्कर एव ' इति एतदभिप्रायेणैवाभिधामूलध्वनि-स्थले निश्रोषेति पद्यमुदाहृतमिति बोध्यम् ।

अधमपदेनेति—बाधानवतारेऽपि अधमपदार्थपर्यालोचनया 'तत्स-काशमेव रंतुं गतासीति ' यथोक्तं व्यङ्गयं प्रतीयते । अधमःवं यदि नायिकयाऽनुह्णित्वतं स्यात्तदा उक्तार्थाभिव्यक्तिन स्यादित्यंव प्राधान्यमधम पदस्य । तस्मात् 'साहेन्ती ' इत्यादी यदि व्यञ्जना तदा रुक्षणा-मूलैव । तत्रापि सख्यादेः प्रसाद्यकामुकादिसम्भोगः न प्रमाणान्तरेण प्रतिपन्नः तदा न विपरीतलक्षणा व्यङ्गयार्थप्रतीतिर्वा । अत्र तु न नियमः । प्रतेन अधमपदस्य अधनपदसद्दायानां चन्दनच्युतादिपदानां च व्यञ्जकत्वमि-

# निक्शेषच्युतचन्दनं स्तनतटम् इत्यादीनि वाच्यानि सम्भोगचिन्ह्योद्धाटनेन तत्र साहायकमाचरन्ति ॥

## तस्वालोकः

त्येषोऽर्थः अर्थशक्तिमूलः वाक्यप्रकाशो ध्वनिरिति कैश्चिदिमहितं न युक्तं पदप्रकाश्यध्वनित्वाभिधानस्यैव युक्तत्वादित्यभिप्रायः फलति ।

अधमपदप्राधान्यमुपपादयति तथाहीति । अधमपदार्थमाह अधमप्दार्थमाह अधमप्दमिति । अधमत्वं अपकर्षः स च जात्या कर्मणा वा भवेत् । जात्या अपकर्षे उत्तमनायिका नायकस्य न विक्त । अन्यथा आत्मन उत्तमतैवापसारिता भवेत् । अतश्च दूतीसमक्षमुिल्लितमधमत्वं न जात्यप कर्षरूपम् । किंतु कर्मकृतापकर्षरूपम् । तदिष कर्म दूतीसंभोगाद्भिन्नं न भवितुमईति, तस्य सर्वस्यापि सोढत्वेन प्रकटियतुमनुचितत्वात् । अन्यथा स्वयमेव तदानयनाय दूतीसम्प्रेषणाऽनुपपत्तेः । एवं च वक्तृवोद्धव्यादिविशिष्ट्यबलात् उत्तमनायकापराधपर्यवसायि दूतीसंभोगरूपं कर्म अपकर्ष प्रयोजकिमिति नायिकया प्रयुक्तमधमपदमेव तदिनतकमेव रन्तुं गतासीत्यर्थ मिन्यक्षयतीति भावः ।

एतेत न पुनस्तस्याधमस्यान्तिकमिति निषेधे वाच्ये तदन्तिकमेव रन्तुं गतासीति विधिर्व्यज्यत इति प्रकाशकाराभिप्रायः आविष्कृतो भवति ॥

नन्वेवं तर्हि—निश्रोषेत्यादिविशेषणानां आनर्थक्यं प्रसज्येते अधम-पदेनैवोक्तार्थाभित्यक्तेरित्याशङ्कय तेषां सार्थक्यं प्रतिपादियतुं उपक्रमते—-निश्लोषच्युतेत्यादि । स्तनयोस्तटे निश्शेषं चन्दनच्युतिः, अधरे निर्मृष्ट-

## कथम् ?

' निक्शेषच्युतचन्दनं स्तनतटम् ' इत्यत्र तावत् वापीं स्नातुमितो गतासीति वाच्यार्थमुप्पादयितुम् इहोत्तरीय-कर्षणेन चन्दन च्युतिरित्यन्ययासिद्धिपरिहाराय 'निक्शेष' विशेषणं कृतम् ।

ततश्चन्दनच्युतेः स्नानसाधारण्यव्यावर्तनेन सम्भोग चिह्नोद्घाटनाय तटग्रहणम् । स्नाने हि सर्वत्र चन्दन

## तस्वालोकः

रागता, नेत्रयोः प्रान्तेऽञ्जनलोपः, तनौ रोमाञ्चसम्भवेऽिष कार्स्यम् इत्येवं-रूपाणि यानि वाच्यानि वक्त्रादिवैलक्षण्याऽविमशेदशायां वाच्याथे साधारणानि. तान्येव वक्त्रादिवैलक्षण्यविमशेदशायां सम्भोगचिहोद्धाटनेन सम्भोगासाधारण्याविष्करणद्वारा, तत्र व्यज्यमानेऽर्थे साहायकम्-उपोद्धलनम् इत्यर्थः । योपधात् [५-१-१३१] इति वुञ् । सहायताम् इत्यर्थो वा ॥

ननु चन्दनच्यवनादेः स्नानादिनैव सम्भव इति न नियमः । उत्तरीयकर्षणादिनाऽपि तत्संभवादित्यन्यथासिद्धिमपनेतुमाह—कथिमत्या-दिना । अयंभावः—निश्शेषं चन्दनच्युतिरुत्तरीयकर्षणमात्रेण न भवित अपि तु स्नानत इति चन्दनच्युतेः स्नानोपपादकत्वम् अतश्च न प्रकारान्तरेण तिसिद्धः । अत एव तस्यां निश्शेषविशेषणमुपात्तमिति ।

तत इति व।च्यार्थोपपत्तिसमनन्तरमित्यर्थः । एवं चात्र 'निश्शेष न्युतचन्दनौ स्तनौ ' इत्यतावतापि वाच्यार्थोपपत्तौ सत्यां किमर्थं नायिकया

च्युतिस्स्यात् । तव तु स्तनयोः तटे- उपरिभागे एव दृश्यते, इयमाश्लेषकृतैवेति ॥

तथा 'निमृर्धरागोऽधरः' इत्य ताम्बूलग्रहणबिलम्बात् प्राचीनरागस्य किञ्चिन्मृष्टतेत्यन्यथासिद्धिपरिहाराय 'निर्मृष्ट रागः' इति रागस्य निक्शेषमृष्टतोक्ता ॥

पुनः स्नानसाधारण्यव्यावर्तनेन संभोगचिह्नोद्घाटनाय 'अधर' इति विशिष्य ग्रहणम् । उत्तरोष्टे सरागे अधरोष्टमात्रस्य निर्मृष्टरागता चुम्बनकृतैवेति ॥

## तस्वालोकः

तटमहणं कृतमिति चेत् इयं चन्दनच्युतिः न वापीस्नानकृता, अपि तु आस्टेषकृतेंवेति प्रकटयितुम् । अत एव स्तनयोरुपरिभाग एव चन्दनच्युतिः न सर्वत्र । स्नाने हि सर्वत्र क्षालनमेव स्यान् न तु स्तनयोस्तटएवेति व्यक्तवार्थोपपादकःवमस्याः इति भावः ।

ओष्ठे रागापगमस्य न स्नानोपपादकःवं नापि संभोगोपपादकःवम् अन्यथासिद्धःवादिति शङ्कामपनेतुमाह—तथेत्यादिना ।

ताम्बूळचर्वणात्परं कतिपयघटिकाविष ओष्ठयोः रागानुवृत्तिः पश्चात् किंचिद्रागापगमोनुभवगोचरः न पुनः निश्शेषं तदपगमः । अत्र च निश्शेषं तदपगमः । अत्र च निश्शेषं तदपगम इति तस्य रागापगमस्य स्नानोपपादकत्वमस्त्येवेति न स्नानम् अन्तरा तिसिद्धिरित्यन्यथासिद्धिपरिहारः॥

पुनरिति । ओष्ठयोः निरवशेषेण रागापगमोक्तेरेव स्नानोपपत्ती

'नेत्रेद्रमनञ्जने ' इत्यत्र प्रातर्दत्तमञ्जनं काल बिलम्बेन किञ्चिहि छप्तमित्यन्यथासिद्धिपरिहाराय 'द्रम् ' इत्युक्तम् । दुरं-अत्यर्थमित्यापाततोऽर्थः ।

कालतः स्नानेन वा सर्वतोञ्जनलोपःस्यात् , तव तु लोचनयोः कचित्प्रान्त एवानञ्जनत्वम् । इदं तु चुम्बनकृतमेवेति ॥

## तस्वालोकः

अधरोष्ठे रागापगमोक्तिः संभोगविशेषाभिव्यञ्जनार्थम् ।

इत्थंच ताम्बूलचर्चणात्परं दूत्याः अधर एव रागापगमो दृष्टः न पुन रुत्तरोष्ठ इति इयं निर्मृष्टरागता चुम्बनकृतैवेति व्यङ्गचार्थासाधारण्यम् ।

नन्वेवमि नेत्रयोरनञ्जनत्वं यदुपातं तदिष न स्नानसाधारणं नाषि संमोगगमकम्, अन्यथासिद्धत्वादित्याशंकामपनीय स्नानसाधारण्यं प्रति पादयति—नेत्रे दूरमनञ्जनेत्यादिना । प्रातस्कानानन्तरं लिसमञ्जनं कालापगमार्तिकचिल्छपं भवेत् तव तु नेत्रयोरत्यर्थमञ्जनं छप्तमितीदमनञ्जनत्वं स्नानकृतमिति स्नानसाधारण्यम् । अतश्च कालान्यथासिद्धिनिरासः अत्यर्थमिति अत्यन्तमित्यर्थः 'मृशमत्यन्तमत्यर्थम् ' इति वैजयन्ती ।

अत्र नायिकया प्रयुक्तं दूरपदं आपाततो मृशार्थकमि वक्तृ बैशिष्ट्यात् प्रान्तदेशपरम् । एवंचेदमनञ्जनत्वं यन्नेत्रप्रान्ते परिदृश्यते तत् चुम्बनकृतमित्यमिव्यनक्ति । तदेतदाह कालत इति । तेनास्यापि बिशेषणस्य संभोगासाधारण्यं उपपादितं भवति ॥

"पुलिकता तन्त्री तवेयं तनुः" इत्यत्रापाततः 'तन्त्री ' इति सहजतानवकीर्तनेन पुलिकतेति स्नानिचह्नोपन्यासः । पुलिकताऽपि तन्त्री वर्तत इति हृदि स्थितोऽन्त्रयः । तेन च स्नानेन पुलिकता तनुः किंचिदुच्छ्वसिता भवति इयं तुईन तथेति रतिक्लेशजनितावेव तौ तानवपुलकोद्गमाविति ममोद्धाटनम् ॥

## तस्वालोकः

एवं चतुर्थमिप विशेषणं स्वाभाविककाश्येसहभावेन पुलकोद्गमरूपं स्नानोपपादकमिति प्रतिपाद्य गाढं पर्यालोचिते सित तयोस्सम्भो गाऽसाधारण्यमिति प्रतिपादयिति—गुलकितेति ।

एवं च शरीरे कार्र्य स्वभावसिद्धमि पुलकोद्गमस्य स्नानोपपा दकत्वमापाततः प्रतीयते । तथापि वैलक्षण्यावमितदशायां पुलकोद्गमे सित किश्चिदुच्ल्वसितेन शरीरेण भाज्यम् , न चास्यास्तथा दृश्यते शरीरम् । अतश्च तानवपुलकोद्गमाविप उभौ संभोगनिबन्धनावेवेति ज्यङ्ग्यासाधारण्यं तयोरिति भावः ॥

इत्थं स्नानसाधारण्येनावगतानां विशेषणानां वक्त्रादिवैशिष्ट्योद्घोष्ट समनन्तरं सम्भोगासाधारण्येऽवगते वाच्यार्थप्रतीत्यनुगुणतया 'अयि मिथ्यावादिनि ' इति सम्बोधनमपि 'तदन्तिकमेव रन्तुं गतासि ' इति व्यक्त्यानुगुण्येन स्नातुं तमनुनेतुं वा त्वं न गता, अपि तु तदुपभोगार्थमेव, तथापि ''बहुधा प्रसादितोऽपि नायात '' इति यद्वदिस तदेतन्मिथ्या इत्यर्थे

एवमेभिव क्येरुपस्कृतेनाधमपदेन 'तस्यान्तिकमेव रन्तुं गतासीति 'व्यज्यमाने प्राग्वाच्यार्थतादशायां वापीं स्नातुं गतासीत्येतदनुगुणार्थतयान्वितं, 'मिथ्याबादिनि ' इति सम्बोधनमपि व्यङ्गचानुगुण एवार्थे पर्यवस्यति ॥

ततश्च ुंन्यग्भावितवाच्यमस्यापि व्यङ्गचं वाच्याति शायीति इदमपि ध्वनेरुदाहरणम् ॥

## तस्वालोकः

पर्यवस्यति । प्रधानानुगुण्येन अन्येषां पर्यवसानम्योचितःवादित्याशयेनाह्र-एवमेमिरिति ।

उक्तपद्ये ''वापीं स्नानुमितो गतासि '' इति विधी वाच्ये तदपेक्षया 'वापीं स्नानुं न गतासीति' व्यङ्गग्रस्य 'न पुनस्तस्याधमस्यान्तित्रम् ' इति निषेघे वाच्ये तदन्तिकमेव रन्तुं गतासीति व्यङ्गग्रस्य च चमत्कार।तिशयाधायकत्वं वक्तृबोद्धत्र्यादिवैलक्षण्यानुसन्धानवतां सहृदयानां अनुभवगोचरमिति इदमप्युदाहरणमुत्तमकाव्यस्येति निगमयति—तत्रश्चेति । ततश्च –वाच्यार्था-न्विततयाऽवगतानां व्यङ्गग्रार्थीपसर्जनतया अवस्थानतः, न्यग्भावित वाच्यम्—उपसर्जनीकृतवाच्यम् , वाच्यातिशायि—वाच्यार्थपेक्षया अधिक-चमस्कारजनकम् इति इदमपि पद्यं, ध्वनेः—ध्वनिकाव्यस्य उदाहरणम् लक्ष्यमित्यर्थः ॥

## उक्तं च ध्वनिकृता—

'यत्रार्थः शब्दो वा तमर्थमुपसर्जनीकृतस्वार्थे । ब्यङ्क्तः काव्यविशेषः स ध्वनिरिति सुरिभिः कथितः ॥ इति ।

पतेन 'न्यग्भावितवाच्यमित्यस्य तिरस्कृतवाच्यम् ' इति केनचित् यत् व्याख्यातं तत् चिन्त्यमेव । काव्यप्रकाश-तद्वचाख्याऽननुगुणत्वात् अनौचित्याच । प्रकाशकारेणहि—प्रथमोल्लासे 'न्यग्मावितवाच्यव्यक्त्य व्यञ्जनक्षमस्य शब्दार्थयुगलस्ये 'त्युक्त्वा 'निश्शेषेति' पद्यमुदाहृतम् । न्यग्मा वितेति प्रतीकमुपादाय व्याख्यातं विद्याचक्रवर्तिना 'न्याग्मावितवाच्यः उपसर्जनीकृतवाच्यः यो व्यक्षयोऽर्थः तद्धीजननक्षमस्येति [का.प्र.सं२ ३प]॥

नात्र वाच्यार्थस्य तिरस्कारः, वाच्यार्थस्यान्वययोग्यतायाः अभाव एव तरसम्भवात् । अत एव प्रकाशकृता 'उपकृतं बहु तत्र ' इति पद्यं अत्यन्तितरस्कृतवाच्यस्योदाहरणतया प्रदिशतम् । भवित चात्र विरोधिन उपकारबाधाद्वाच्यार्थस्यान्वययोग्यताया अभावः । अत एव च विरोधि रुक्षणया उपकारेणापकारः, सौजन्येन दौर्जन्यम्, विधानेनाऽविधानम्, सस्त्येन शात्रवम्, सौस्येन दुःखिता, इत्येवं वैपरीत्यं रुक्ष्यते । विरोधिरुक्षणामूरुं चात्र [उपकृतं बहु] पद्ये सस्त्यादेः प्रसाद्यकामुकादि सम्मोगस्य प्रमाणान्तरेण नायिकाया अवगम एव । न च तथा 'निश्शेषेति ' पद्ये, अपि तु नायिकामिहितवाक्यजनितप्रत्ययमाहात्म्यादेवेति न मुख्या र्थान्वयायोग्यता । वाक्यार्थवोधोदयात्परं वक्त्रादिवैशिष्ट्यवरु। इदितेऽपि न रुक्षणा । अकिचित्करत्वात् । अत एव

'किचिद्धाध्यतया ख्यातिः किचित्ख्यातस्य बाधनम् । पूर्वत्र लक्षणैव स्यात् उत्तरत्रामिधैव तु॥'

इस्युक्तं संगच्छते । अत एव च प्रकाशकृता 'अधमपदेन व्यज्यते ' इस्येतावदेवोक्तम् ॥

अत्रेदमप्यवधेयम्— 'निश्होषेति ' पद्ये प्रियविरहरूपेण विभावेन, दूत्यवयवपरिदृश्यमानचन्दनच्यवनाद्यवलेकनावगततत्सम्भोगज्ञानाक्षिप्त पश्चात्तापेनानुभावेन, स्वाभीष्टासिध्यादिज्ञानजन्येन व्यभिचारिणा अमेषेण च 'अभिव्यज्यमानः दूतीधर्मविरुद्धकार्यकारिण्याः' मिथ्यावादिनीत्याद्याक्षेपजन्यः दीर्घनिश्वासादिकारी 'अकृतज्ञायां त्विय यद् बान्धविषया विश्वासः कृतः, यच्च त्वयीव अधमे तस्मिन् मया गाढानुरागः कृतः, एवंविधायां मिथत्वया तेन च या वश्चन। कृता तज्जनितपश्चात्तापात्रत्वं युक्तमेवेति, तथा प्रथमं परस्परानुरागेण संयुक्तयोः मानप्रवासशापातिरिक्तात्कृतोपि हेतोर्विरहो जात इति विरहहेतुकविप्रलंभव्यभिचारी निर्वेदाख्योऽपि भावो ध्वन्यते ॥

यदत्र काव्यप्रकाशोद्योते नागेशभट्टैः ईर्प्याहेतुकविप्रलंभस्यारि
निर्वेदभावध्वनिरिःयुक्तम् । तिश्चन्त्यम् । यत्र गोत्रम्खलनान्यसंभोगादिना
कृतापर धे सित यो विरहः तत्र ईर्ष्याहेतुकविप्रलंभस्य वक्तुमुचितस्वात् ।
अत एव प्रकाशकृता—ईर्प्याहेतुकविप्रलम्भस्य 'सा पन्यः प्रथमापराधसमये '
इण्युदाहृतम् । अत्र तु कारणान्तरतो विरहे जाते पश्चात् द्तीसंभोगज्ञानोत्पन्नः
निर्वेदो ध्वन्यते । न चैतावता ईर्प्याहेतुकस्वं तिन्नवेदस्य, विरहात्प्रागीर्प्यायाः
अनिमव्यक्तेः । प्रत्युत विरहात्परमेव तदिमव्यक्तेश्चेति ॥

यत्त्वतं रसगङ्गाधरकृता—' निश्शेषेति ' पद्य स्तनतटादौ चन्दन-चयवनादीनां सम्भोगाव्यभिचारित्वं यदुपपादितम्, तत् पश्चमोल्लासशेषे 'निश्शेषे' त्यादौ गमकतया यानि चन्दनच्यवनादीन्युपाचानि तानि कारणान्तरतोऽपि गयन्ति, यतश्चात्रैव स्नानकार्यत्वेन उपाचानीति नोपभोग एव प्रतिबद्धानी-स्यनकान्तिकानि ' इति व्यञ्जकानां साधारण्यं प्रतिपादयतां प्रामाणिकानां कन्यस्सहासङ्कतं भवतीति,

ति साधारण्यप्रतिपादनावसरे नायिकया नायके अधमत्वं किमर्थमुपन्यस्तमिति चिन्ता न कृता ।

अत एव च संभोगेन यथा तथा उत्तरीयाकर्षणादिनापि चन्दन
च्युत्यादिः संभवति इत्यमिप्रायेण साधारण्यं प्रथमतः उपपादितम् ।
अधमपदार्थपर्यालोचनसमनन्तरं तु असाधारण्यं संभवति । तिह व्यक्त
कानां चन्दनच्यवनादीनां व्यक्तचेन संभोगेन संबन्धनैयत्यस्य व्याप्ति
रूपत्वेन अनुमानानुकूलतेव स्यादिति शङ्कां मनसि निधायेव काव्यप्रकाशकारः— 'न चात्राधमत्वं प्रमाणप्रतिपन्नमिति कथमनुमान 'मिति शङ्कित
वान् । यद्यधमत्वपर्यालोचनसमनन्तरमपि साधारण्यमेव तेषां विशेषणानां
स्यात् तदा अनुमानप्रसक्तेरेवाभावात् तिन्नवारणप्रयासो निष्फलः
स्यात् । एवं च अधमपदार्थपर्यालोचनात्प्राक् तेषां साधारण्यज्ञानं तत्प
र्यालोचनात्परमसाधारण्यज्ञानं जायते अथापि नायिकाप्रोक्ताधमत्वोल्लेखस्य
कोपकालिकतया अर्थाव्यमिचारित्वानिश्चयेन अनुमानप्रमाणप्रसक्त्यभावात् ।

व्यञ्जनया तु संभाव्यमानादिष तादृशादर्थात् अर्थान्तरप्रतीतिर्जायत इत्येत्रव तत्तात्पर्यात् । न चैतावता व्यङ्गग्रसाधारण्यमेव व्यञ्जकस्य भवेदित्याग्रद्यः प्रकाशकृत इति पण्डितराजकल्पना युक्तिमती । तथापगमे विवक्षितान्यपरवाच्यत्वं गौणं स्यात् । दीक्षितरीत्याश्रयणे तु विशेषणानां वाच्यव्यङ्गग्रोभयसाधारण्ये प्रतीयमानेऽषि पर्यवसाने व्यङ्गग्रतात्पर्यकत्वलक्षणं विवक्षितान्यपरवाच्यत्वं मुख्यमुपकभ्यते । अत प्रव प्रकाशकृताः

## तस्वालोक:

चतुर्थोह्यासे—अर्थशक्तिम् छध्वनिषु वस्तुध्वनिमुदाहरता आपाततः वाच्य-व्यङ्गचोभयसाधारणाकारेण विशेषणानां अन्वये प्रतीतेऽपि वक्त्राद्यौचित्यविमर्शे कृते व्यङ्गचासाधारण्ये पर्यवसानाऽनुगणतया इदमुदाहरणं प्रदर्शितम्—

सायं स्नानमुपासितं मलयजेनाङ्गं समालेपितं
यातोस्ताचलमूलमम्बरमणिः विस्रब्धमत्रागतिः।
आश्चर्यं तव सौकुमार्यमितः क्लान्तासि येनाधुना
नेत्रद्वन्द्वममीलनन्यतिकरं शक्नोति ते नासितुम् ॥ इति ।

अत्र च सायमित्यादीनां त्रयाणां विशेषणानां सौकुमार्यातिशय-पर पुरुषोपभोगसाधारण्यं प्रतीयते । अथापि अधुनापदोपादानवैशिष्ट्यात्-परपुरुषोपभोगासाधारण्यप्रतिपादनपरत्वं तेषां इत्यत्रैव वक्तुस्तात्पर्यमित्यु-न्नयामः ।

यतश्च सायं स्नानमिति पद्ये 'स्नानमुपासितम् ' इत्दुक्तौ प्रातः स्नानानन्तरं कार्पान्तरकरणात् क्रम इत्यन्यथासिद्धिपरिहाराय 'सायम् ' इति विशेषितम् । तेन च स्नानोत्तरं इतरकार्याकरणेऽपि अयं क्रमः सौकुमार्यातिशयकृत इति साधारण्यं प्रतीयते । पर्यवसने तु सायं स्नानस्य अमिनवृत्तिमात्रफलकत्वेऽपि क्रमः सम्भोगकृत एवेति तत्संभोगासाधारण्यमेव सायंस्नानादीनां ।

एवं मलयजेनाङ्गं समालिप्तमित्यनुक्तवा समालेपितमित्यनेन मलय चन्दनस्य स्वयमङ्गेषु लेपनात् क्रमः इत्यन्यथासिद्धिपरिहारः । तेन चन्दना-चुलेपनप्रयुक्तोऽपि क्रमः नास्तीति अयं सम्भोगजनित प्रवेति शायते ।

तथा—' अस्ताचलमम्बरमणिर्गतः ' इत्यनुक्त्वा अस्ताचलमूलमित्युक्त्या सायमपि उष्णसद्भावात्क्रमः इत्यन्यथासिद्धिपरिहारद्वारा सौकुमार्यातिशय— साधारण्यं प्रत्याय्य संभोगासाधारण्यं अस्य क्रमस्येति ज्ञायते ।

एवं 'अत्रागितः' इत्येतावन्मात्रोक्तौ मार्गे त्वरया आगमनात्क्रम इत्यन्यथासिद्धिः संभाव्येत, तत्पिरिहाराय 'विस्रव्धिमिति ' विशेषणम् । तेन मार्गायासप्रयुक्तोऽपि क्लमो नैव, अपि तु सौकुमार्यत इति क्लमस्य साधारण्यम् । पश्चात् अधुनेतिपदस्वारस्यात् संभोगादेव क्लम इति ज्ञायत इति तदसाधारण्ये पर्यवसानं युक्तमेवेति न पुनर्वाच्यम् । इत्थं चैतादृशोदा- हरणद्शनेन प्रकाशकृतोऽपि व्यञ्जकस्य साधारण्यमेव भवेदित्याशय इत्यपि न शक्यं वक्तुम् नापि युक्तं वक्त्राद्योचित्यानुसारात् । एवं सित कृतः काव्यप्रकाशादिविरोधः ॥

किंच-व्यक्षनास्थापनपरमाचार्येण आनन्दवर्धनेनाऽपि ध्वन्यालोके न व्यक्षकानां साधारण्यमेव भवेदित्यभिप्रेतम् । प्रत्युत-आसाधारण्येना पीत्याविष्कृतम् । तथाहि-'तद्धि व्यक्षकत्वं कदाचिल्लिङ्गत्वेन, कदाचिद्वपान्तरेण शब्दानां वाचकानामवाचकानां च सर्ववादिभिरप्रतिक्षेप्यमित्यसाभियेल आरब्धः ' इत्युक्तत्वात् । इत्थं च व्यक्षनाया अनुमानापेक्षया व्यापकत्वात् अनुमानस्थाप्यत्रान्तर्भावेण असाधारण्येऽपि बाधकाऽभावात् । व्यक्षनायाः प्रसतौ व्यक्षके व्यक्ष्यासाधारण्यज्ञानमात्रमप्यलं भवति । अनुमायां तु साध्यत्याप्यहेतुमान् पक्ष इति परामर्शनिश्चयोप्यपेक्ष्यते । अत एवानिश्चितेनापि व्यक्षकेन व्यक्षनं व्यक्ष्यस्य भूषणमेव न पुन्दूषणम् । अत एव च साहित्यचूदामणौ अनुमानमपि व्यक्षयक्षकभाव एवेत्युपनिषत् इत्युक्तम् । स्ति. चू. २७० पु.] ।

#### तस्वालोक:

वस्तुतस्तु अनुमितिध्वन्योः महदन्तरम् । यतश्च अनुमितिः मस्तिष्क प्रसरणमात्राश्रयिणी, ध्वनिम्तु सहृदयहृदयसंवादाश्रयिणी । अत एव,

- (१) 'वाच्यवाचकलक्षणमात्रकृतश्रमाणां काव्यतःवार्थभावनाविमुखानां स्वरश्रत्यादिलक्षणमिव अप्रगीतातां गान्धर्वेलक्षणविदामगोचर-एवासावर्थः ' इति ।
- (२) 'चित्तवृत्तिविशेषा हि रस।दयः, न च तदस्ति वस्तु किश्चित् यत्र चित्तवृत्तिविशेषमुपजनयति ' इति ।
- (३) 'वैकटिका एव हि रत्नतस्कविदः, सहृदया एव हि काव्यानां रसज्ञा इति कस्यात्र विप्रतिपत्तिः '।

इति च वदता ध्वनिकारेण अयमंशः समर्थितो भवति ।

यथा—रत्नविशेषणां मूल्यनिर्धारणं सामान्यजनैः सामान्याकारेणैव क्रियते विशेषाकारेण तिन्नर्धारणन्तु वैकिटिकैरेवेति तथा प्रतिपृत्निः अर्थज्ञानं सामान्याकारेण सम्पाद्यमाननिष अर्थविशेषम्तरसादीनामनुभवः सहृद्यैरेव सम्पःद्यते नान्यैरिति व्यक्तमेव प्रतिपादितम् ।

इत्थं सत्थिप यत् जयन्तभट्टेन न्य।यमञ्जर्याम्—अर्थाप्तेरनुमानान्त-भीवप्रतिपादनप्रासङ्गिकतया आलङ्कारिकाभ्युपगतध्वनिनिराकरणं कुर्वता—

> अथवा नेहशी चर्चा कविमिस्सह शोभते । विद्वांसोऽपि विमुद्यन्ति वाक्यार्थगहनेऽध्विन ॥

दित अनास्थय। अभिहितं तत् केवलमिताय्कमात्रसह।येन विषयचर्चाः कुर्वतां

ता किंकाणां शोमते, न पुनः सहृदयसंवादसहकारेण रसास्वादं कुर्वताम् आलङ्कारिकाणाम् ।

अथवा नेदशी चर्चा तार्किकैस्सह शोभते । क तर्ककर्कशियः क रसास्वादिनो बुधाः ॥ इति ।

एवं च निरुशेषेति पद्ये 'उक्तविशेषणानां पर्यवसानेऽसाधारण्येऽपि व्याप्यतावर्चछेदकरूपेणाऽनुपस्थितत्वादनुमानानुकूळत्वं नाम्त्येवेति रसगंगा-धाराद्यमिहितं दूषणमळग्नकमेव, प्रन्थकृदुपपादितस्यासाधारण्यस्य प्राचीन प्रन्थकाराननुमतत्वाभावात्।

यद्पि — दूषणान्तरमभिहितं 'निश्शेषेति पद्ये विशेषणानां निश्शेष-च्युतचन्दनत्वादीनां संभोगाऽसाधारण्ये प्रतिपादिते तेषां वापीम्नानग्रेष्ते बाधितत्वेन विशेषिरुक्षणया 'गता' 'न गता' इति शब्दाभ्यां 'न गता' 'गतेति' निवेधविध्योः प्रतीत्या तदन्तिकगमनांशस्य व्यङ्गच्यता दुरुपपादा । रुक्षणाफरीभृतरमणांशस्य तु परं व्यङ्गच्यता स्थादिति '।

तदिप चिन्त्यमेव तथाहि वाच्यार्थस्य बाघो द्विधा अन्वयबोधात्प्राक् तदनन्तरं चेति । तयोराद्यरीत्या बाघे विपरीतलक्षणायाः प्रसरः । न चात्र पदार्थानां अन्वयबोधसमये विरोधप्रतीतिलक्षणो बाधः प्रमाणान्तरेण श्रोतुः प्रतीतिमुपगतः येन 'साधयन्ती सिख ' इत्यादाविव विरुद्धलक्षणा- उपयेत । किन्तु नायिकामिहिताधमपदार्थपर्यालोचनसमनन्तरं वक्त्रादिवैद्यी- ष्ट्यबलात् बाधावतार इति तदानों न विपरीतलक्षणायाः प्रसरः । अत एव-

'कचित् बाध्यतया स्यातिः, कचित् स्यातस्य बाधनम्। पूर्वत्र लक्षणैव स्याद्वचरत्राभिधैव द्वः।'

इत्यमिहितम् । एवंचान्वयबोधसमनन्तरं जातेऽपि बाधे न विरोधिरुक्षणायाः प्रसरः, अपितु व्यञ्जनाया एव ।

अत एव च काव्यप्रदीपकृता ' उत्पन्नेऽपि वाक्यार्थबोधे बाधोऽिक-श्चित्कर एव । तदिभिप्रायेण हि वापीं स्नातुमित्युदाहृतम् । अत एवोक्तम् ' अधमपदेन व्यज्यत इतीति । [का. प्रदी. २६पु]

इत्थं सित वाक्यार्थबोधादनन्तरं प्रसक्तेऽपि बाघे विरोधिरुक्षणाया अनवतारस्य आरुद्धारिकसम्मतःवे असाधारण्यप्रतिपादनमात्रं कथं वा विरोधिरुक्षणामू हं स्यात् ।

किंच-'तस्यान्तिकं न गतासि' इत्यत्र नञ्पदे विपरीतलक्षणाया उपग मेन तदन्तिकगमनस्य लक्ष्यत्वे परिकल्पिते ' म्नातुमितो गतासि ' इत्यम्य अनन्वयापत्तिः । न च 'गतासि' इत्यत्र गता इत्यनेन गमनाभावो लक्षणया-वगम्यते इति वाच्यम् । अप्रसक्तप्रतिषेधापत्तेः । अतश्च नृनं इदं दूषणं साहित्यदर्पणकृदनुसरणनिबन्धनमेव इति साहित्यदर्पणावलोक-कानां व्यक्तमेव ।

#### यद्प्यत्र-दृष्टान्ततया

' अहो पूर्णं सरो यत्र छठन्तः स्नान्ति मानवाः '

इति उदाहरणमुपन्यस्तम् । तदपि विषमम् ।

निश्रोषेति पद्ये वाच्यार्थबोधादनन्तरं बाधः स्यादिष । 'अहो पूर्ण सरः ' इत्यत्र तु अन्तयबोधात्प्रागेव बाधो जागरूकः । सरः पूर्ण यदि

स्यात्तदा मानवाः कथं छठन्तः स्नातुं शक्नुयः, छठनं च सरसः अपूर्णस्व एवेति पूर्णशब्देन अपूर्णत्वं विरोधिरुक्षणया प्रतीयत इति स्फुटमेवावगतेः।

एवं चात्र निषेधविध्योः विधिनिषेधाभ्यां प्रतीत्युत्पादनं विमश्नेकाणाम-हृदयङ्गममेव ।

यचाप्यत्रैव—'अधमत्ववमपकृष्टत्वं तच्च जात्या कर्मणा वा भवति। तत्र जात्या अपकर्षे नोत्तमनायिका नायकस्य वक्ति ' इत्यादिना सन्दर्भेण 'रमणस्य अर्थापत्तिवेद्यतायाः भवतेव स्फुटमभिधानात्तस्यापि न व्यङ्गचत्व'मिति दूषणमभिहितम्। तदपि चिन्त्यम्। अर्थापत्तेरनुमानसमानशीलायाः प्रकृते उपपादियतुमशक्यत्वात्। तथाहि —

अर्थापितिर्द्धिया-श्रुतार्थापितिः, दृष्टार्थापितिश्चेति । तत्राद्या तत्र प्रवर्तते यत्र अर्थान्यथानुपपितः वाक्यप्रतिपन्ना तत्र अर्थान्तरपरिकल्पकं वाक्यं कल्प्यते । यथा 'गृहेऽसन् देवदत्तः बहिरस्ता'त्यादौ । तत्र च देवदत्तस्य शतवर्षजीवित्वं सम्प्रतिपन्नात् ज्योतिश्शास्त्रादवगतम् । जीवतो देवदत्तस्य गृहासत्त्वं बहिस्सत्वं विनाऽनुपपन्नमिति बहिस्सत्त्वप्रतिपादकं 'बहिरस्ती'ति वाक्यं 'शब्दी द्याकांक्षा शब्देनैव प्रपूर्यते ' इति न्यायेन परिकल्प्यत इति श्रुतार्थापितः । श्रुतार्थापत्तिरिति व्यवहारश्च श्रुतस्य-वाक्यादवगतस्या- र्थस्य अर्थान्तरपरिकल्पकं वाक्यमपरिकल्प्य अनुपपन्नत्वात् हेतोः ।

एवं 'पीनो देवदत्तः दिवा न भुङ्क्ते' इत्यादी देवदत्तवृत्तिःवेन पीनस्व दिवाऽभोजनयोः प्रत्यक्षप्रमाणेनावगतयोः दिवा अभुञ्जानस्वे सति पीनस्व-मनुपपत्रं सत् रात्रिभोजनरूपमर्थं परिकल्पयतीति दृष्टार्थापत्तिः ।

तत्र नायिकाप्रयुक्तेन 'अधमपदेन' दूतीसंभोगव्यतिरिक्तजातिकमीदिना अपकर्षिविवक्षायाः अनौचित्येन कल्पयितुमशक्यत्वात् अनुपपत्रं सत् दूती— सम्भोगरूपमेवार्थं उपपादकं परिकल्पनीयमिति 'रन्तुं 'इति पदं परिकल्प्यते इति श्रुतार्थापच्येव तिसिद्धिरिति रमणांशस्य।ऽपि व्यङ्गचत्वं न स्यात् इत्यापाचते ।

अत्रोच्यते—'देवदत्तः गृहेनास्ति ' इत्यत्र सर्वसम्प्रतिपन्नात् ज्योति-रशास्त्राहेवदत्तस्य शतवर्षजीवित्वं निश्चितमिति तदनुरोधेन गृहासस्वं 'वहिरस्ताति' वाक्यं परिकल्पयतीति युक्तम् । निर्द्शेषेत्यादिपद्ये तु अवमपदप्रयोक्च्याः कुपितकामिनीत्वेन तत्प्रयुक्तमधपदं न सम्प्रतिपन्नमिति नायकेऽधमत्वं न निश्चितमिति ईदृशमेवाधमत्वमिति वक्तुमशक्यत्वेन तत्सम्भोगप्रतिपादकस्य 'रन्तु'मित्यस्य कल्पयितुमशक्यत्वात् अर्थापत्तिः न प्रभवति । व्यञ्जना तु संशयिवशेषात्मकसंभावनायामपि व्यङ्ग्यमर्थ-ममिन्यनक्त्येव । अत एव—

> अम धार्मिक ? विस्रव्धं स शुनकोऽद्य मारितन्तेन । गोदावरीकच्छकुडङ्गवासिना दप्तसिह्मेन ॥

इत्यत्र वचनजन्यज्ञानस्य तु वक्तुः सम्प्रतिपन्नत्वसन्देहेन अप्रामाण्यशङ्काकरं-कितत्वेन गोदावरीतीरे सिह्मसद्भावरूपहेतोः सन्दिग्धासिद्धत्वेऽिष 'तत्र न अमितव्य'मिति व्यञ्जनया बोधः । न पुनरनुमानेन । तद्वदेव सन्दिग्धेऽर्थे अर्थापत्तेरप्रसरात् । अन्यथा 'अयं स्थाणुर्वा पुरुषो वे'त्यादाविष अर्थापत्तिः प्रसज्येत ।

यथाचात्र देवदत्तबहिस्सत्त्वप्रकल्पकज्योतिश्शास्त्रवाक्यवत् कुपितका-मिनीप्रयुक्तवाक्ये प्रमाण्यनिश्चयाऽभावेन अर्थापत्तिसंभवाभावांत्। अत एव व्यक्तिविवेककृतो मतं व्याचक्षाणेन प्रकासकृता पश्चमोल्लासशेषे

'न चात्राऽधमत्वं प्रमाणप्रतिपन्न'मिति अनुमानार्थापत्तिवेद्यत्वं स्फुटमेव निरा कृतम् । प्रन्थकृता एवमुक्तं तु सम्भावनामात्रादेव न पुनः निश्चयादिति ॥

नन्वत्र बक्त्री प्रामाणिकी भवतु मा वा तत्प्रयुक्तं वाक्यम् उपपाद्यो पपादकभावयोग्यं चेदर्थापत्तिः प्रसरित । अत एव 'न हि वक्तुप्रामाण्य वाक्यप्रामाण्ये उपयुज्यते लौकिकवाक्येषु किंतु कारणदोषबाधकाभावः ' इति अभियुक्तेरभिहितमिति शक्क्यम् ।

सत्यम्—अत्र वक्त्याः अप्रामाणिकत्वेऽपि तत्प्रयुक्तोपपाद्योपपादकयोः व्याप्यापकभावो भवेच्चेत् वाक्यं प्रामाणिकं स्यात् । न चात्र अध-मत्वदूत्युपभोगयोः व्याप्तिः । यत्र यत्र अधमत्वं तत्र तत्र दूतीसंभोग इति व्याप्तेविक्तुमशक्यत्वात् । दूतीसम्भोगमन्तराप्यधमत्वस्य दृष्टत्वादिति अर्थेन व्यास्यभावो वाक्याप्रामाण्यमापादयतीति कथमपि नार्थापक्त्या तिससिद्धः । अन्यथा—

एवंव।दिनि देवषौँ पार्श्वे पितुरधोमुखी । लीलाकमलपत्राणि गणयामास पार्वती ॥

इत्यादी 'एवंवादिनि' इत्यंशमपहाय 'पार्धे पितुरघोमुखी। लीला-कमलपत्रीणि गणयामास ' इति एतावन्मात्रोक्ताविप प्रकरणबलात् अधो-मुखीखलीलाकमलपत्रगणने लब्बां गमयत एव। अथापि तयोः बालमावादि-नापि संभवोऽस्तीति तद्यावृत्यश्च लब्बामिन्यक्त्यश्चे च 'एवंवादिनि' इत्यमि हितमिति देविषकर्तृकोक्तिकालिकाघोमुखत्वविशिष्टपद्मपत्रसंख्यानं लज्जामन्तरा नोपपद्मत इति तादृशपद्मपत्रगणने लज्जाख्यं व्यमिचारिमावं कल्पयतीति वक्तुं शक्यत्वे सत्यपि ध्वनिकारादिभिः उक्तोदाहरणे—

# यत्र व्यङ्गचं वाच्यानतिशायि तत् गुणीभूतव्यङ्गचम् ॥

## तस्वालोकः

अर्थशक्त्युद्भवस्त्वन्यः यत्रार्थस्सम्प्रकाशते ।

यस्तात्पर्येण वस्त्वन्यद्भ्यनक्त्युक्तिं विना स्वतः ॥ (ध्व.उ. २.२२)

इति लक्षयित्वा अर्थशक्तिम् लध्वनित्वं लज्जा ल्यव्यभिचारिभावस्येत्युपपादित
मसङ्गतं स्यात् । अत्रश्चैवंविधे विषये अर्थापित्तवेद्यत्वाभिधानमाग्रहम् लभेव

जगनाथास्येति नाविदितं विदुषाम् ।

यदिष तेनैव—''निश्शेषच्युतचन्दनःवादीनां दूतीसम्भोगमन्तरा अनुपपद्यमानःवमसाधारण्यकथनेनावेदितं भवति । तथासति वाच्यभूतमधमत्वं-व्यङ्गचदूतीसंभोगज्ञानाधीनमिति गुणीभूतव्यङ्गचत्वप्रसङ्ग '' इति दूषण-मुपाचम्, तदिष न युक्तम्, वङ्गादिवैशिष्टचज्ञानसहायेनाधमपदार्थपर्यालोचनेनेव तेषां सिद्धिरिति न तद्थे व्यज्यमानसंभोगसापेक्षतेति कुतो गुणीभावो व्यङ्गचस्येति बोध्यम् ॥

एतेन, असाधारण्यमुपपादितवत उपरि <sup>1</sup>प्राचीनम्रन्थिवरोधोद्भावनम् , <sup>2</sup>अनुमानानुकूल्रत्वापादनम् , <sup>3</sup>विरोधिलक्षणया अन्यथासिद्धिपदर्शनम्, <sup>4</sup>तत्र दृष्टान्तोपन्यसनम् , <sup>5</sup>अर्थापत्तिवेद्यस्वापादनम् , <sup>6</sup>गुणीभृतव्यङ्गचतापत्तिकथनम् एत्येवं उद्भाविताः षडिप दोषाः निर्मूलिताः इत्यवगन्तव्यम् ॥

इत्थं ध्वनिकाव्यं सोदाहरणं प्रदर्श्य सम्प्रति उद्देशक्रमेण गुणीभूत-ध्यक्रचलक्षणं काव्यभेदं लक्षयति-यत्रेति ।

यत्र-काव्ये, व्यङ्ग्यम्-व्यञ्जनावृत्तिवेद्यम् , वाच्यानतिशायि-अमि-

घेयात् लक्ष्याद्वा अतिशयितचमस्कारानाधायकम् आगूढ धन्यतमं वा तत् काव्यं गुणीभूतव्यक्क्यम् मध्यमं काव्यमिति कथितमित्यर्थः । गुणम्—अप्रधानम् अगुणम्—प्रधानम् व्यक्क्यम् गुणभूतं यत्र तद्वुणीभूतव्यक्क्यम् । तेन व्यक्क्यस्य प्राधान्यं स्वाभाविकम् , औगिधिको गुणभावः इति च्विप्रत्ययेन स्चितं भवति ।

नतु—वाच्यानितशायिन्यङ्गचकःवम् अधमकान्येऽप्यस्तीत्यतिन्याप्ति-रिति वाच्यम् । इष्टापत्तेः । उपधेयसङ्करेऽप्युपाधेरसाङ्कर्येणादोपादिति केचिःसमाद्यते । अन्ये तु अगू दस्वाद्यन्यतमस्वमेव वाच्यानितशायित्वा-मिलानक्षते ।

## ध्वनिकारम्तु---

प्रकारोऽन्यो गुणीभ्तन्यङ्गग्रः कान्यस्य दृश्यते । यत्र न्यङ्गग्रान्वये वाच्यचारुत्वं स्यात्प्रकर्षवत् ॥ [ध्व.३.३५]

इत्यलक्षयत् । व्यवृणोच 'तत्र वस्तुमात्रस्य व्यक्तग्रस्य तिरम्कृतवाच्येभ्यः शब्देभ्यः प्रतीयमानस्य कदाचिद्वाच्यरूपवाक्यार्थापेक्षया गुणभावे सित गुणीभृतव्यक्तग्रता । अतिरम्कृतवाच्येभ्योऽपि शब्देभ्यः प्रतीयमानस्य व्यक्तग्रस्य कदाचिद्वाच्यप्राधान्येन चारु वापेक्षया गुणीमावे सित गुणीभृतव्यक्तग्रता । तस्येव स्वयमुक्त्या प्रकाशीकृत वेन गुणमावः । रसादिरूपव्यक्तग्रस्य गुणीमावे रसवदलक्कारो दर्शितः ' इति तृती रोग्रोते । एवं च प्रमथक्तोऽपि अगूदःवाद्यन्यतमस्यमेव वाच्यानितिशायिःवरूपं गुणीभृतत्यक्रग्रसं विवक्षितमिति 'गच्छाम्यच्युत ' इस्युदःहरणप्रदशनतो ज्ञायते ? तच प्रकाशकृता गुणीभृतःयक्तग्रकाव्यलक्षणप्रभेदप्रदर्शनावस्ते प्रकाशितम् ।

गच्छाम्यच्युत दर्शनेन भवतः किं तृतिरुत्पद्यते किन्त्वेवं विजनस्थयोहतजनः संभावयत्यन्यथा । इत्यामन्त्रणभिङ्गस्चितवृथावस्थानखेदालसाम् आस्तिष्यन् पुलकोत्कराश्चिततन्तु(नः) गोपीं हरिः पातु वः ॥

#### तस्वालोकः

गुणीमृतव्यङ्ग्यता चाष्ट्या सम्भवति (१) सहृदयासहृदयवेद्यावेन (२) स्वनैरपेक्ष्यण सिद्धो यो वाच्यार्थस्तदुपकारःवेन (३) सापेक्षवाच्यार्थो पस्कारःवेन, (४) सहृदयानामप्यतिदुः खवेद्यव्यङ्ग्यकःवेन, (५) वाच्यापेक्षया व्यङ्ग्ययोस्समप्राधान्येन (७) काकाक्षितःवेन, (८) वाच्यापेक्षया निकर्षग्रवेनेति । एषु तृतीय-प्रकारं गुणीमृत यङ्ग्यमुदाहरति—गच्छामीति ।

भक्तानामनुरक्तानामनुमहान्न च्यवस इति, धर्मान्न च्यवस इति वा, अन्य-विषये परित्यक्तहृद्यकाठिन्योऽपि मद्भिषयेऽपरित्यक्तहृद्यकाठिनहृद्य इति वा अच्युत इति सोल्छण्ठनोक्तिः । इत्थं च मदवस्थानं व्यर्थमेव यतो भवतो दूरतो दर्शनेन—दर्शनमान्नेणेति सावधारणोक्तिः । 'अति बाधके सर्व वाक्यं सावधारणम् ' इति न्यायत् । तृतिः—अ कांक्षाशान्तिः उ पद्यते किम् ? उ पन्नत्यतो न गच्छामे, यावज्जीयं पद्यन्त्या अपि न कश्चिद्रछंभावः अतो न गच्छामीति । यद्वा गच्छामीति काकुप्रश्चः । तेन दर्शनमान्नेण तृति-रुद्यन्तिति न गच्छामे । तर्हि कृतो गच्छसीत्यन्नाह—किन्नवेशमिति । किन्तु प्रस्पुत एवं विजनस्थये रेकान्तदेशं प्राप्तयो स्थतोरावये विषये, इतजनो दोष-धरणमान्नप्रवगोऽयं जनः, अन्यथा सम्नावयति वस्तुस्थितिमनवगम्येव रत्यर्थे गताविति सभावयेत्—ऊहेत् , इति उक्तप्रकारेण यन्नायिकत्याः आमन्त्रणम्

अन्यत्र गमनार्थमभ्यनुज्ञा प्रार्थना तस्याः या मङ्गः अभिन्यञ्जनवैचित्री तया सूचितं यद्वृथावस्थानमुपभोगमन्तरेण विफलावस्थानं तन्मूलो यः रवेदः दैन्यं च ताभ्याम् अलसाम् - मन्दाम् , गोपीं – गोपकुमारीम् , आलिङ्गन् , पुलकोत्क-राश्चिततनुः रोमाञ्चनिकरकरम्बितदेहः, हरिः – पापापनोदको वासुदेवः वः — युष्मान् पातु – संरक्षतु ।

नन्वत्र — 'गोपीम्' इत्यस्य कथं गोपकुमारीमित्यर्थे साधुता ? यतः अपत्यार्थेविवक्षायामणि वृद्धौ अण्णन्तलक्षणेन ङीपा भाव्यम् 'कैकेयि कामाः फलितास्तवे'तिवत् गौपी इति, न पुनर्गोपीति ।

उच्यते—यद्यपि या स्वयं गाः न पाति तस्यां दम्पतिभावरहितायां गोपकन्यायां च 'गोपी' इत्यादि शब्दः न मुख्यः । अथापि 'देवकीपूर्व-सन्ध्यायाम्' इति व्यासप्रयोगे 'प्राक्षेककयीतः भरतस्ततोऽभृत्' इत्यादि भट्टिप्रयोगे च प्रामाण्यमुपगम्य दाम्पत्यस्येव जन्यजनकभावादेरपि पुंयोग-स्वपताऽस्स्येवेत्यकामेनः प्यङ्गीकार्यत्वात् गौणप्रयोगः अभ्युपेयत इति गोपकन्यायां गोपीत्यादिशब्दः पार्वत्यां 'नारायणी 'शब्दवत् साधुरेव । एवं चात्र 'पुंयोगादाख्यायाम्' [पा.सू. ३-१-४८] इति ङीष्ट् । अत एव महोजि दीक्षितेः उक्तसूत्रे 'या पुमाख्या पुंयोगात् स्त्रियां वर्तते ' इत्येतावदेव विवृतं न पुनरीदश एव पुंयोग इति ।

अत एव वैयाकरणसिद्धान्तलघुमञ्जूषायां नागेशभट्टैः— गोषीत्यादौ प्रिक्तियादशायां गोपिति प्रातिपदिकस्य गोपित्वारोपेण तम्ब्रीबोधक-त्वानुमानं 'पुंयोगादारूयायाम्' इति शास्त्रतः इत्युपपादितं संगच्छते। एवं च गोपालनरहितायां गोप्यां गोपशब्दस्य वृत्तौ दम्पतिभाव एव निमित्तमिति वदतः कुञ्जिकाकारस्योक्तिश्चिन्ययेव।।

अत्र अच्युततृष्त्यादिपदेभ्यः अस्खिलतत्वसंभोगमात्रतृष्त्यादीनां व्यज्यमानतेति तेषामेव किविनबद्धवक्तृवाक्यानां वृथावस्थानेत्यादि किवि-वाक्यार्थनिष्पादकत्वेन वाच्यसिध्यङ्गत्वम् । 'व्यङ्गयेन येन विना वाच्यं न सिध्यति तद्वाच्यसिद्धयङ्गम् ' इति ह्युच्यते । एवं च रिरंसालक्षणं वस्तु व्यज्यमानं वृथावस्थानादिलक्षणवाच्यसिद्धावुषकारकम् । अतश्चात्र गुणीभृतव्यङ्गयता ।

किंवात्र आशीं व्यञ्जनालभ्य एवार्थः तृतीयपादेन किंवेतवाविष्कृत इति विवृतोक्त्यलङ्कारोऽपीति प्रन्थकृदाशयः। अत एव कुवलायनन्दे 'विवृतोक्तिः श्लिष्टगुप्तम् ' इति लक्षणघटकं श्लिष्टपदमुपलक्षणतया नीत्वा अर्थशक्तिम् लतया लभ्यमपि वम्तु किंवनाऽऽविष्कृतं चेद्विवृतोक्तितां न त्यज तीति सूचितं प्रन्थकृतेव।

एवमादी च ध्वनिःवं निराकृतं ध्वनिकारेणैव — तद्यशा तृतीयोद्योते — 'अतिरम्कृतव। च्येभ्योऽपि शब्देभ्यः प्रतीयमानस्य व्यङ्ग्यस्य कदाचिद्वाच्यप्राधन्येन काव्यचारुत्वापेक्षया गुणीभावे सति गुणीमूतव्यङ्ग्यते'ति तम्येव स्वयमुक्त्या प्रकाशीकृतत्वेन गुणभावः ' इति च यदुक्तं तदुभयमस्मिन् उदाहरणे सङ्कलितमिति ध्वन्यते । उक्तं च तेनैव प्रथमोद्योते —

व्यङ्गग्रस्य यत्राप्रधान्यं वाच्यमात्रानुयायिनः । समासोक्त्यादयस्तत्र वाच्यालंकृतयः स्फुटाः ॥

व्यङ्ग्यस्य प्रतिभामात्रे वाच्यार्थानुगमेऽपि वा । न ध्वनिर्यत्र वा तस्य प्राधान्यं न प्रतीयते ॥ (ध्व. १३) इति

अत्र 'गच्छास्यच्युत' इत्याद्यामन्त्रणेन त्वया रन्तुं एतावत्कालं स्थितम् , तन्न लब्धन् इति व्यङ्गचम् । तत्तु 'इत्यामन्त्रणभङ्गिस्चितत्रथात्रस्थानस्वेदालसाम् ' इत्येतद्वच्यस्य सिद्धं करोतीति तदङ्गत्वान वाच्याति-शायि । अतो गुणीभूतव्यङ्गचमिदम् ।

यथावा--

प्रहरविरतौ मध्ये वाह्यस्ततोऽपि परेऽथ (परेण) वा किम्रुत सकले याते वाह्वि द्रिय त्विमहै

## तस्वालोकः

शब्दार्थशक्तयाक्षिप्तोऽपि व्यङ्गचोऽर्थः कविना पुनः । यत्राविष्त्रयते स्वोक्तया सान्यैगालङ्कृतिध्वेने ॥

इति च। 'तदेतसर्वं मनसि निधायाह-अन्नेति। हे प्रिय! त्वं प्रहरिवरतो, अहः मध्ये, अथवा ततेऽपि परे, उत सकले अहि याते, इह एप्यसि? इति सवाष्पगसज्जलैः आलापैः दिनशतप्राप्यं देशं यियासतः प्रियस्य गमनं वाला हरतीत्यन्वयः।

अनेकदिनप्राप्यं देशं जिगमिषोः प्रियस्य प्रस्थानं मुग्धा निषेधति—
प्रहरेति । हे प्रिय—प्रेमशः ितन् प्रहरितरेती—प्रथमयामावसाने इह
मत्समीपम् एप्यसि किम् १ अथवा अहः —दिवसस्य मः ये आगमिप्यसि १
अथवा ततोऽपि परे तृतीययामावसाने आगमिप्यसि १ अत्र अपिशब्दः
हे निष्करण मध्याह्वात् परं बहिः स्थातुं न युउते इत्यमिसन्धिमाविष्करोति ।
पवं पर्यनुयोगे कृतेऽपि यदा नःयकः मौननैवास्त तदा प्रिया पुनः
पर्यनुशुक्ते — किग्रतेति । इवले अहि याते सर्वस्थिनवेव

# इति दिनशतपाप्यं देशं प्रियस्य यियासती हरति गमनं बालालापैः सबाप्यगलजलैं।।

अत्र सकलमहः परमावधिः, ततः परं प्राणान् धारियतं न शक्ोिम इति व्यङ्गयं प्रियगमननिवारण रूपस्य वाच्यस्य सिद्धिं करोतीति तदङ्गःवाद्वाच्यानतिशायि । अत इदमपि गुणीभृतव्यङ्गयम् ।

## तस्वालोकः

दिवसेऽतिकाःते वा इह एष्यसि ! इति । एतावता पर्यनुयोगेनोक्तिरूप-संहता । ते । मुग्धायाः मर्भम्पिशिनी विरहासिहण्णुता व्यव्यते । अत एव रात्री व्यतीतायाम् , उदिते वा सूर्ये आगिमिष्यसि इति न पृष्टम् । इत्थं सवाष्पगसज्जलैः—भविष्यद्विरहदुःखानुचिन्तनसमुत्पन्नाश्रुधारासिमिश्रेः आलापैः सम्बोधनपुरस्कृतवचोभिः दिनशतप्राप्यम् अनेकदिनगन्तव्यं देशं प्रति यियासतः जिगमिषोः प्रियस्य गमनं बाला मुग्धा हरति—निषेधतीति यावत् ।

अत्रत्यैः नायिकायाः वचोिमः इदं व्यक्तं भवति — हे प्रिय मां विहाय यत्र कचन एन्तुमिच्छिति चे तैवानुचिता, यद्यवद्यं गन्तव्यं तदा गग्यता परन्तु एकयामावसान एवण्डगन्तव्यम्, यदि विलम्बो मिवता तिर्धि द्वितीययामे वा अवद्यमागन्तव्यम्, अथापि यदि कार्यवद्यात् विलम्बो भवेत , तृतीययाममतीत्य न स्थातव्यम् । अतःपरमिष स्थातव्यं चेनकोषं दिवसमतीत्यं कथमपि आगमनं युष्टयते ततः परमनागते स्विय क्षण-

मात्रमप्यहं न जीविष्यामीति हढं निश्चीयताम् ' इत्यमिप्रायाविष्करणद्वारा विरहाऽसिहप्णुतात्मको विप्रलंभोऽपि व्यज्यते ।

अत्र व्यज्यमानोऽर्थः वाच्यार्थं नातिशेते । अथ च वाच्यमर्थं निष्पा-दयतीति वाच्यसिद्धग्रङ्गत्वरूपगुणीभूतव्यङ्गग्रतेस्युगपाद्यति अत्र सकलेति ।

अत्र 'ततोऽपि परेण वा' इति पाठान्तरम् , प्रहरविस्तौ इत्यादि— सप्तम्यन्तप्रायपदानामन्तरा तृतीयान्तपाठे सति प्रक्रमभङ्गदोषावहतया परिहृतम् ।

यद्वा—भविष्यत्प्रवासहेतुकविप्रलम्भामिन्यञ्जनतत्परस्य कवेः प्रक्रम भक्तः कामिनीनां मदविह्हलतेव न दोषाय भवति, प्रत्युत स्पृहणीय एव भवति । उक्तं च प्राचीनैः—

> पदिबह्निलता कापि स्पृहणीया भवति रसकवीन्द्राणम् । धनजघनस्तनमण्डलभारालसकामिनीनां च ॥ इति ।

अत्र च भविष्यस्प्रवासहेतुकविप्रलम्भः 'सक्लमहः परमाविषः' इत्यादिरूपं वस्तु च अभिज्यज्यते । तयोर्मध्ये समस्तवाक्यावगतं विभावादिकमादाय ध्वनित्वम् । आन्तरालिकं व्यङ्गध्यमादाय गुपीभृतव्यङ्गधतेति ध्वनिगुणीभृतव्यङ्गध्योः सांकर्यम् । 'उपध्यसंकरेप्युपाधेरसांकर्यादिति ' न्यायात् । अत एव ध्वनिकृता—ध्वनिगुणीभृतव्यङ्गध्योः स्वप्रभेदादिभिः सह संस्रष्टिः संकरो वा सर्वत्र सम्भवति तथःपि 'प्राधान्येन व्यपदेशा भवन्ति ' इति न्यायेन यत्र यत्कृतस्थमत्कारः प्रथमं म्फुरति तत्र तेन व्यपदेश ' इत्युक्तम् । अत्र तु व्यज्यमानेन वस्तुना सिद्धस्य वाच्यस्य पुर-स्पृतिकचमत्कारज्वकत्विमित्येवात्र गुणीभृतव्यङ्गधताऽभिहितेति बोध्यम् ।

इत्थं च — नायिकादेविभावस्य, सबाष्पालापादेरनुभावस्य, चिन्ता-ऽऽवेगादेश्च व्यभिचारिणः संयोगात् भाविष्यत्प्रवासहेतुकविप्रलंभो ध्वन्यते । तस्य च 'सकलमहः परमाविषः ततः परं प्राणान् धारियतु न शक्नोमी'ति व्यज्यमानोऽर्थः परिपोषकः । ध्वन्यमानार्थपरिपोषकव्यङ्गच — वाच्ययोर्मध्ये वाच्यार्थसिद्धरान्तरालिक व्यङ्गचमर्थं विना नैव भवतीति, अनितशायिच वाच्यादिति हेतुभ्यां गुणीभूतव्यङ्गचता । न चैतावता पूर्वोक्तविभावादि-व्यज्यमानप्रवासहेतुकविप्रलंभस्य प्रम्थकृता सर्पमारो दण्डनिवारणं वा कृतम् इत्यपि बोध्यम् ।

यत्तं चित्रमीमांसाखण्डने जगन्नाथेन — 'यत्तु प्रहरिवरती ' इत्यत्र सकलमहः परमाविधः ततः परं प्राणान् धारियतुं न शक्नोमीति व्यङ्ग्यं प्रियगमनिवारणरूपवाच्यसिध्यङ्गमिति मध्यमकाव्योदाहृतिप्रसङ्गिनगदितम् तिचन्त्यम् । सवाष्पगलज्जलानां प्रहरिवरतावित्याद्याला-पानामेव प्रियगमनिवारणरूपवाच्यसिध्यङ्गतया व्यङ्ग्यस्य गुणीभावाभावात् ' इति ।

तिचिन्त्यम् — सबाष्पगरुज्जरुगामारुगपानां 'प्रहरिवरतें।' इत्यादीनां न नियमेन गमनिवारणाऽसाधारणकारणत्वम् , गमनिवारणोहेशं विनाऽपि तादशालापस्य दृष्टेः । तथाहि परस्परस्नेहशालिन्योभिगिन्योरेकस्यां पितगृहं प्रस्थितायां सत्यामपि तादशालापानामनुभवगोचरत्वेऽपि न तेषामेत्रेव इष्टन्त्र्यक्तिगमनिवारणोपयोगित्वम् , किंतु बहुतिथसिन्धधानपरित्यागासिहण्णता-प्रदर्शनमात्रोपयोगित्वं इति व्यमिचारदर्शनात् । अतथ्य वक्तृबोद्धव्य-वेष्ठक्षण्यवलात् अमिव्यज्यमानस्यव 'सक्लम् हः परमाविधः ततः परं प्राणान्

## तत्त्वालोकः

धारियतुं न शक्नोमि' इत्यस्य प्रकृतिप्रियगमनिनारणोपयोगि वमिति व्यक्त्यस्य वाच्यसिद्धग्रङ्गत्वोपपादनं युक्तिमत् ।

यद्पि -- ऑलापिरिति करणतृतीयेत्यभिद्वितम् , तन्न युज्यते । 
" सकल्पहः परमायिषः । ततः परं पाणान् धारयितुं न शक्तामि " 
इत्येवंविधादेव भाषात् बाद्याः तादृशा आलापाः क्रियन्ते प्रेमिमिरिति 
उक्तम्येव व्यक्त्यस्य प्रियगमननिवारणस्त्रपफलायोगन्यवित्वलकारणस्वात् । 
प्वं च तादृशालापानां हेतुत्वमेवेति हेतुतृतीयेव न करणे तृतीयेत्यपि बोध्यम् । 
इत्थं च तादृशालापानाम् अनुमितौ परामश्चरयेव व्यापारमात्रस्वमिति 
हेतौ तृतीयोपपद्यते ।

मर्मप्रकाशकारस्तु—'अस्तु वा' इति प्रन्थावतरणप्रसङ्गेन सवाप्पगञ्ज्जल—तदुक्तालापानां गमनोत्तरिक्तिशालाविधितिनिवारकतयाऽप्यु-पपद्यत इत्युक्तन्यङ्ग्यसिहतानामेव तेषां गमनिवारक विमत्याह ।

यदिष रसगङ्गाधरे—'अन्तु वाःःध्वनित्वं को निवारयेत्' इत्यन्तेन उक्तं तदिष दत्तोत्तरम् । यतोऽत्र ध्वन्यमानविव्रसम् । रिपोपकतया व्यज्यमानमर्थमात्रमादाय गुणीभूतव्यङ्गचत्वमुपप दितं न पुनरेतत्परिपोप्यः भविष्यत्प्रवासहे को विव्रसम्भो निराकृतः तन्येष्टत्वात् ।

अन्यथा— 'तेषां गोपध्विठाससहदां राधारहम्सक्षिणाम् ' इति पद्य विठाससहदां गधारहस्याक्षिणा 'मित्यनयोः गुणीभूत यङ्गवावं ध्वनि-काराभिमतं न सिध्ये । एवं च तत्र यथा ध्वनिसत्वेऽपि 'जाने' इत्यने-नोः प्रेक्ष्यमणानन्तधर्मव्यङ्गकापेक्षय। ऽपि वाच्यायेव रमणस्य प्राधान्येन चमत्कार हेतु विमिति गुणीभूत यङ्गवज्ञा तथात्राऽपि समुदायावगतविभावाद्यभि यज्य-मानभदिष्य प्रशास हेतु विप्रद्यस्य ध्यने स्वर्तेष्ठ अन्तराहिक व्यङ्गवसिद्धस्य

वाच्यस्य पर्यनुयोगस्यैव चमत्कारहेतुःवेन गुणीभ्तत्यङ्ग्यतोपादनम-प्परयदीक्षितैः कृतं युक्ततरमेव ॥

परन्तु — एवमादौ शंकाह्यं समुदेति । आन्तरालिकं व्यङ्गच-मादाय गुणीभूतत्वमिति मध्यमकाव्यत्वम् , वाक्यार्थीभूतं विप्रलम्भादिक-मादाय उत्तमकाव्यत्वमिति एकत्र मध्यमोत्तमकाव्यत्वायवहार इत्येका, व्यङ्गव्यस्य गुणप्रधानमाव इत्यपरा चेति ।

अन्योराद्यशंकाया इदमुत्तरम्—उपधेयसंकरेऽप्युपघेरलंकर्यादिति । तथाचाभ्युपगतमेवालंकारिकमूर्धन्यै:-तथाहि—

> ' मुप्तिङ्वचनसम्बन्धेस्तथा कारकशक्तिमिः । कृत्तद्भितसमासैश्च द्योग्योऽलक्ष्यक्रमः कचित् ॥ [ध्व-३-१६]

इत्यनेन सुबादिभिरभिष्यक्तस्य अनुम्वानोपमायङ्गास्य अष्ठक्ष्यकमो रसादिद्योत्यः। एवं च सुबाद्यभिष्यक्तरनामभिष्रायविशेषणानां यथाम्वं विभावाद्यात्मताद्वाराः रनाद्यभिष्यञ्जकत्वमिति ध्वनिगुणीभूतव्यः चयोरशाङ्गि-भावने संकर इष्ट एव । तद्यथा—

> न्यकःरो ह्ययमेव मे यदरयः तत्राप्यसौ तापसः सोऽप्यत्रैव निहन्ति राक्षतकुर्छ जीवत्यहो रावणः । चिक्-चिक् शकजितं प्रबोधितवता किं कम्मर्स्गेत वा स्वर्गमस्टिकाविद्धण्ठनवृथोच्छुनैः किमेमिनुजैः ॥

इत्यत्र समस्तवाक्यव्यङ्गचम्य वीररसध्यनेः सुप्तिङादिकद्ग्यकप्रकाशितैः गुणीभृतव्यक्क्यैः उपकारकैः सद्द अङ्गाङ्गिमावने संवरः। तथादि-

', मे यदरयः '' इत्यत्र षष्ठी अरिमिस्सह वध्यघातकभावसम्बन्धं बोधयित, अरिशब्दत्परं श्रूयमाणं वहुवचनम् , अयमेव इत्यत्र एवकारश्च सम्भ्य तिरस्कारान्तरासंभवद्वारा रावणे पराक्रमातिरेकं लोकत्रयातीतिविक्रमेणात्मना सह एकस्य वध्यघातकभावानो चित्यम् इत्थं सित कि पुनर्बहूनामिति चावगम-यति ।

तथा "तत्राप्यसौ तापसः" इत्यत्र अण्प्रत्ययः, अपीत्यव्ययम्, "असौ " इति सर्वनाम च अतिशक्तिशालिनो नृपतेः पर्यवस्थातृत्वे कथं-- चिदभ्युपगम्यत्वस्य, तपोमात्रसाधनस्य युद्धानभिज्ञतया शोचनीयत्वमेव न पुनर्युद्धामिज्ञराक्षसजनपरिपन्थित्वानौचित्यस्य, प्रत्युत नराणां राक्षसाशनम्बा-दत्यन्तानौचित्यस्य च व्यञ्जकम् ।

एवं "निहन्ति जीवति " इत्युभयत्र 'नि' इत्युपसर्गस्य 'जीव' धातोः 'अत्र' इत्यधिकरणशक्तेः, 'राक्षसञ्जलम्' इति कर्मत्वशक्तेः 'अहो' इत्यव्ययस्य, रात्रणः इति सुबन्तस्य च, मद्धिष्ठितदेशे यदि रामः तिष्ठेत्, अत्र स्थितोऽपि यदि तूर्णीं भवेत् , तूर्णीमनवस्थानेऽपि यदि न हन्यात् , कथं चिदेकस्य कस्यचिद्धननेऽपि राक्षसकुरुमेव यदि सम्प्रत्येव न हन्यात् , राक्षसहननं भवद्पि रोकत्रयातीतिविकमस्य मम रावणस्य प्राणाः यदि नष्टाः भवेयुः तदा एतत् कथमपि संघटेत, न तु अन्यथा, तस्मात् तदपेश्रया विश्वविख्यातविकमस्य मम सर्वमिदं प्रतीपं जातमित्यद्भुतमेवेदम् ' इत्यादिव्यञ्जकत्वम् ।

तथा चिक् चिक् इत्यन्ययस्य, शक्त इति प्रकृति-प्रत्यययोः, जित इति क्तप्रत्यय-निवर्गः, प्रबोधितवता इत्यत्र प्रेत्युपसर्गस्य, प्रेरणार्थक

## तस्वालोक:

णिचः, क्तवतुप्रस्ययस्य, ग्रामिटका इत्यत्र टिकचस्ति द्धितस्य, स्वर्गग्रामटिका इति समासस्य, स्वर्गे मामिटकात्वरूपणस्य, भ्रुजैः इति बहुवचनस्य
च शक्रजेतर्यपि मेचनादे विजयालाभप्रयुक्तगर्हणीयतमस्वामित्र्यञ्जकत्वम् ।
शक्नोतीति शक्त इति व्युत्पस्या शके दुर्जयत्वाभित्र्यञ्जकत्वम् । तथा
शकं जितवान् इति शक्रजित् इति किपः, शक्रविजयस्य कृतपूर्वतामित्र्यञ्जकत्वम् । तेन रामस्य मनुष्यस्य विजये सौकर्याभित्र्यञ्जकत्वम् ।

एवं णिचः, क्तवतोः, उपसर्गस्य च कुम्भकर्णजागरणे जयक्रपफल-विशेषाकांक्षया अधिकायासस्य, प्रबोधस्य प्राक्कालिकत्वेन सिद्धतायाः, कुम्भकर्णनिद्राराहित्यस्य, ततश्च क्षुद्रतापसिवजेयत्वस्य, किं शब्देन क्षुद्रता-पसस्याप्यजयात् सर्वनैष्फल्यस्य, तेन निन्धतातिरेकस्य स्वर्गे प्रामटिकात्वा-रोपेण सुजयत्वस्य, विल्लुण्डनेति ज्युपसर्गेण लुण्डनज्यासेः, तद्द्वारा स्वर्गस्य स्तम्भमात्राविश्वष्टतायाः, भुजः इति बहुवचनेन उच्छूनतया च भुजानामेक-तमेनाऽपि रामविजयप्रासेरावश्यकत्वे सत्यपि परस्परसहचरे रिप तदप्राप्स्या षृथायुद्धकण्ड्रतिवहनाच भुजानां भारायमाणत्वस्य च प्रतीत्या रावणे निन्धतातिशयस्य, समस्तवाक्येन निन्दाधिक्यप्रतीतिपूर्वकं पुनर्युद्धोत्साहामि-त्यक्तिद्वारा वीररसो ध्वन्यते।

एवं चात्र 'न्यकार' इस्वादीनां पदानां व्यङ्गग्रविशिष्टवाच्यप्रतिपाद-करविमिति गुणीम्तव्यङ्गग्रत्वे सस्यपि अखण्डश्लोकप्रतीतं वीररसं व्यङ्गग्रमादाय भ्वनित्वम् आलङ्कारिकसंमतमेव । अत एव ध्वनिकृता उक्तपंग्रे 'एवंस्थिते च 'न्यकारो द्ययमेव मे' इस्वादिश्लोके निर्दिष्टानां व्यङ्गग्रविशिष्टवाच्य प्रतिपादकत्वेऽपि एतद्वाक्यार्थीभ्तरसापेक्षया व्यङ्गकत्वमुक्तम् [ध्व. उ. ३. २९५]। तेन च सङ्कीर्णकाव्यतात्रेत्युक्तं भवति ।

# यदव्यङ्गचमपि चारु, तत् चित्रम्।

## तस्वालोकः

एतावतःपि — मध्यमोत्तमकाव्यत्वव्यवहारप्रसङ्गो न दूरीकृत इति चेत् उच्यते—प्रन्थकृतः काव्यं ध्वनिः—गुणीमूतव्यङ्ग्यम् — चित्रमि येथमेत्र विभागः कृतः न पुनः प्रकाशकारादिवत् । यतश्च गुणीमात्रो व्यश्च्यस्य यत्र भवति तत्र मध्यमकात्र्यतऽपि स्यात् न पुनर्मध्यमकाव्यतेत्रेति व्यमिचारम्त् आरुंकारिकसस्यविरोधाच । यथाचेद्र'हत [प्रहरविरतौ] पद्ये गुणीमूतव्यङ्गवावे सत्यपि गुणीमूतव्यङ्गवारिपृष्टं वाक्यार्थीमूतं विप्ररुग्भ शृक्षारमादाय ध्वनिव्वेनोत्तमताया वक्तुमुचितःवात् ।

किंच-एवमादौ विप्रलम्भादिरसतात्पर्यपर्यादोचनेन पुनर्ध्वनिरूपताया एव सम्पत्तेः । उक्तं च ध्वनिकृतः—तृतीयोद्योते —

> प्रकारोऽयं गुणीभूतन्यक्क्योऽपि ध्वनिरूपताम् । धत्ते रसादितास्पर्यपर्यास्रोचनया पुनः ॥ [ध्व. उ २-४०] इति ।

यत्र तु परं वाच्यस्य रसादितःपरता नास्ति तत्र गुणीभूतःय व ग्रेतैव समुदायधर्मः । 'प्रहरिवरती' इस्यत्र तु गुणीभूतःय क्षेत्रेतेति न वक्तुं शक्यं विप्रतम्भस्य सहृदय हृदयवेदाःवात् परं तु आन्तरातिकं व्यक्क्ष्यमादाय वाच्यसिद्धिरित्येतावतात्रादाहृतमिति दिक् ।

एवं ध्वनि-गुणीभूतव्यक्कास्यकाव्यप्रभेदी उदाह्रत्य सम्प्रति चित्रास्यं तृतीयं काव्यप्रभेदं उक्षयति यदव्यक्षचिर्मित ।

## तस्वाकोकः

अल्पः अस्फुटः व्यक्ष्यः यस्मिन् तत् अत्यङ्गयमिति बहुत्रीहिः । ''अनुदरा कन्या '' इतिवत् अव्यङ्गयःवं व्यङ्गयगताल्पत्वे पर्यवस्पति । अत एव प्रकाशकारेण —अव्यक्षयमित्यस्य ''स्फुट्यतीयमानार्थरहितम् '' इति विवृतम् ।

यद्धाः कवितात्पर्यविषयीभूतन्य श्वारः हित्यमेवान्यङ्गचपदेन विवक्षितम् । उक्तं च ध्वनिकृता —

रसभावादिविषयविबक्षाविरहे सित । अलंकारनिबन्धो यस्स चित्रविषयो मतः ॥ [ध्व. उ. ३] इति ।

एवं च 'स्वच्छन्दोच्चल 'दिति प्रकाशोदहृतपद्ये मन्दाकिनीविषयिण्याः रतेरभित्र्यक्ताविष तत्र कवेस्तात्पर्ये नास्तीति चित्रता । नापि अस्फुटा रूय-गुणीभूतव्यक्र ग्रमेदेऽतिव्याप्तिः । अत एव च—अलंकारसुधानिधौ—

अनुल्वणस्वाद्यङ्ग्यानामव्यङ्गयं चित्रमीरितम् । व्यङ्गयस्यात्यन्तविच्छेदः काव्ये कुत्राऽपि नेप्यते ॥ इत्युक्तम् ।

एतेन दीक्षितस्य ध्वनिकारानुय। यित्वं सुःयक्तमुपपादितम् । ध्वनिकृतापि — 'यस्तद्वस्तुसंस्पर्शिता का यस्य नोपपद्यते । वस्तु च सर्वमेव
जगद्गतं अवश्यं कस्यचिद्रमस्य अङ्गत्वं प्रतिगद्यते । अन्ततो विभावत्वेन ।
तस्मान्नास्यव तद्वस्तु यस्मर्वात्मना रसतात्पर्यवतः कवेः तदिच्छया तदिमिनतरसतां न धते । तथोपनिवध्यमानं वा न चारुत्वातिशय पुष्णातीत्युक्तम् ।
५वं च अन्त्यः चिमित्यस्य कवितात्पर्यविषयव्यः चरित्तिमिति पर्यवसितोऽर्थः ।

चार-गुण रुङ्कारमात्रसंबन्धनिबन्धनचमत्क रजनकम्, गुणामित्यक्षक भणीरुङ्कारमात्रनिबन्धनचमत्कारजनकं वा इत्यर्थः । प्राथमिकं चारुत्वं

## तत् त्रिविधम् — शब्दचित्रम् , अर्थचित्रम् , उभयचित्रमिति ॥

## तस्वालोकः

"गुणस्य शब्दार्थनिष्ठतेति" वदतां वामनादीनामनुरोधेन । द्वैतीयकं तु "गुणानां रससमवायित्वमिति" वदतां ध्वनिकारादीनामनुरोधेन । असिश्च मते गुणानां रससमवायित्वे गुणोत्कर्षेण रसोत्कर्षवश्यंभावात् अव्यक्त्र्यत्वासंभवात् इदमेव मतं युक्तम् । अत एत ध्वनिकृता यसादवम्तु संस्पर्शिते त्यायुक्तम् संगच्छते ।

तत् काःयं, चित्रम्-चित्रवत् वास्तविकस्त्पहीनमपि प्रतिकृतिरूपं चित्रमभिषीयते । उक्तं च ध्वनिकारेण- व्यक्तवार्थस्य प्राधान्ये ध्वनिस्तिः काव्यप्रकारः, गुणभावे तु गुणीभूतव्यक्तवा, ततोऽन्यत् रसभावा-दितारपर्यहीनं व्यक्तवार्थविशेषप्रकाशनशक्तिशून्यं केवलवाच्यवाचक वैचित्र्या-श्रयेणोपनिवद्धम् आलेख्यप्रस्यं यत् आभासते तिच्वत्रम् तन्न मुख्यं काव्यं काव्यानुकारो ह्यसौ 'इति ।

इत्थं चित्रकाव्यस्य स्वरूपमिभधाय, आलक्कारिकेषु शब्दालक्कारैक तात्पर्यशालिनाम् अर्थालंकारैकतात्पर्यशालिनां च मतं न तावत्समीचीनम् , एतदुभयमिन्नस्य उभयचित्रस्यापि लक्ष्ये दर्शनात् इस्वमिप्रायेण तत् त्रेधा विभजते—तत् त्रिविधमिति । अयं विभागः मम्मटस्यापि संमतः ।

यत्र वाचकवैचित्र्यमात्रप्रकाशकयमकादिशब्दारुंकारनिबन्धने निय-मेन यरनान्तरमापतित तत् समानानुपूर्वीकसमानार्थकशब्दविशेषान्वेषणादि क्षेशनिर्मेयमिति तिच्चित्रमिति व्यवहियते ।

शब्दिचित्रस्थलेषु यद्यपि अर्थवत एव शब्दस्य कान्यत्वम् , न दु शब्दमात्रस्य । अन्यथा मर्देलशब्दादावपि कान्यत्वप्रसङ्गात् । अथापि शब्दालंकारमात्रनिबन्धनचारुतातिशयविशेषवत्वेसति शब्दस्य प्राधान्यात् शब्दिचत्रतेति बोध्यम् ।

एवं यत्र वाच्यवैचित्र्यमात्रप्रकाशकरूपकाद्यर्थालंकारनिवन्धनानु-गुणार्थविशेषान्वेषणकलेशनिर्मेयत्वं तत्र अर्थचित्रता ।

यद्यप्यर्थिचित्रस्थले शब्दानुपस्थापितस्यार्थस्य चमत्कारजनकत्वा-भावेन शब्दमुखप्रेक्षितृत्वं विद्यते, अथापि अर्थालंकारमात्रनिवन्धनचारुता-तिशयविशेषवत्वे अर्थस्य प्राधान्याद्र्थिचित्रतेति बोध्यम् । अत प्व भामहेनोक्तम्—

' शब्दामिघेयालंकारभेदादिष्टं द्वयं तु नः '[भा.का. १-१५] इति ।

यत्र शब्दार्थिचित्रयोर्द्वयोरिप समं प्राधान्यं तत्रापि तृतीयः प्रकारः विनिगमनाविरहात् उभयचित्राख्योऽप्यवश्यमाश्रयणीय इत्याह — उभय-चित्रमितीति ।

ननु ध्वनिकारेण तदनुयायिना प्रकाशकृता वा उभयचित्रं न लक्षितमिति कथमिदमाश्रयितुं युज्यते ?

## सत्यम्-अथापि

' चित्रं शब्दार्थभेदेन द्विविधं च व्यवस्थितम् ' (ध्व.२.४२) इति अनुक्तसमुच्चायकं चकारं प्रयुक्तानेन ध्वनिकृता चित्रकाव्यस्य सृतीयोऽपि प्रभेदस्संभवतीति सूचितो भवति ।

## यद्पि प्रकाशकृता-

\$25°

' शब्दचित्रं वाच्यचित्रमव्यक्क्यं त्ववरं स्मृतम् '

इत्यमिहितम् । तदिष द्वैविध्यकथनं न्यूनताव्यवच्छेदकमेव न पुनरिषके व्यवच्छेदकमिष । ततिश्च शब्दार्थिचित्रयोद्धयोरिष प्राधान्ये उभयचित्रमिति त्रेषा विभागः उपपद्यत एव । अत एव च प्रकाशकृता प्रथमोह्सासे चित्रद्वैविध्ये प्रदर्शितेऽिष षष्ठोह्यासे चित्रभेदप्रयोजकमनुभाष्य प्राधान्या-प्राधान्याभ्यां शब्दार्थिचित्रयोव्यवस्थायाः दिक् प्रदर्शिता । उक्तदिशा शब्दार्थालंकारयोः तुलाधृतवचमत्कारजनक वेऽवगते तुल्यप्राधान्यगुणीमृत-व्यक्त्वयस्थेव अतिरिक्ततायाः उपगमे न किमिष बाधकमिति भावः । इत्थं च चित्रकाव्यं त्रिविधमिति सिद्धम् ।

यद्वा महोद्भटमतेन एवं विभागः, तेन ह्युक्तम्—

' शब्दार्थवर्थलंकाराः वाक्य एकत्र मासिनः ॥ ' इति ।

विवृतं चेथं भट्टेन्दुराजेन लघुवृत्तौ-यत्रैकस्मिन् वाक्ये शब्द वर्तिनोऽर्थवर्तिनश्च अलंकाराः संसर्गमुपयान्ति तत्र शब्दार्थालंकार इति । य एवोभयलक्कार इति भट्टेन्दुराजेन विवृतस्स एव सर्वस्वकृता उभयसंसृष्टिरिति परिगणितः । उदाहृतञ्च उभयसंसृष्टिर्यथा—

आनन्दमन्थरपुरन्दरमुक्तमाल्यं मौली हठेन निहितं महिषासुरस्य । पादाम्बुजं भवतु वो(ते) विजयाय मञ्जु-मञ्जीरशिञ्जितमनोहरमम्बिकायाः ॥

# शब्दचित्रं यथा-

नवपलाशपलाशवनं पुरः
स्फुटपरागपरागतपङ्कजम् ।
मृदुलतान्तलतान्तमलोकयत्
स सुर्भि सुर्भि सुमनोभरैः ॥

### तस्वालोकः

अत्रोपमानुप्रासयोः संसृष्टिरिति । अथाऽपि सर्वस्वकृता अलंकारा-न्तरताभ्युपगतैव, 'यथा बाह्यालंकाराणां सौवर्णमणिमयप्रभृतीनां पृथक् चारुत्वहेतुःवेऽपि संघटनाकृतं चारुत्वान्तरं जायते, तद्वःप्रकृतालंकाराणामपि संयोजने चारुत्वान्तरमुपलभ्यते तेनालंकारान्तरता 'इति । एवं च संसृष्टेः पृथगलंकारःवे उभयचित्रमिति व्यपदेशभेदमात्रं विशेष इति दिक् ॥

तत्राद्यमुदाहरति—शब्दिचत्रं यथेति । माघे इन्द्रप्रस्थाद्रैवतक गिरिमासादितवता कृष्णेन अवलोक्यमानं वनरामणीयकं कविर्वर्णयति— नवपलाशेति ।

सः ततः नवपालश-पलाशवनम् , स्फुटपराग-परागतपङ्कजम् , गृद्लतान्त-लतान्तं सुमनोभरैः सुरभिं सुरमिम् अलोकयदिति अन्वयः ।

सः श्रीकृष्णः ततः इन्द्रप्रस्थाद्वैवतकपर्वतसमीपमासाद्य सेनानिवेशा गन्तरम् पुरः अग्रे परिदृश्यमानम् । 'पुरतस्तु पुरोऽमतः ' इति वैजयन्ती । पुर इत्यन्ययम् । नवपलाशानि—नृतनिकशुकपत्रघटितानि पलाशवनानि—। कियुकास्यवनपण्डानि यस्मिन् तं वसन्तसमयमित्यर्थः । अत्र च बहुवीहिपूर्वपदो

# तस्वालोकः

बहुत्रीहिः। 'पलाशः किंशुके पत्रे पलाशम् ' इति विश्वप्रकाशकोशः । स्फुटानि-विकचानि परागैः पुष्परजोिमः परागतानि-व्याप्तानि च पङ्कजानि — कमलानि यस्मिन् स्तम् , स्फुटपरागपरागतपङ्कजम् । तथा मृदुलाः — कोमलाः अत एव तान्ताः — आतपसमये किञ्चित् क्वान्ताः लतान्ताः — पलवाः यस्मिन्तम् मृदुलतान्तलतान्तम् , सुमनोभरैः पुष्पसमृध्या, सुरिमम् सुगन्धिम् सुरिभ—वसंन्तसमयम् अलोकयत्—ददर्श ज्ञातवानिति यावत् । 'सुरिमः वाच्यवस्सीम्ये सुगन्धी स्नित्वसी गवि । पुमाश्चेत्र वसन्ते च 'इति वैजयन्ती ।

अत्र---

'सत्यर्थे पृथगर्थायाः स्वरव्यञ्जनसंहतेः । कमेण तेनैवावृत्तिं यमकं विनिगद्यते ।।

इत्युक्तरीत्या पलाशः पलाशेति, सार्थकपदावृत्तियमकं शब्दचित्रम्, तथा मृदुल्ल-तान्त-लतान्तेति, पराग-परागतेति निरर्थकपदावृत्तिरूपं उभयविधं तदमेव यमकं प्राधान्येनोपनिबद्धं किना । आद्यन्तयोस्तेनेव निर्वाहात् ॥

अत्र कृष्णकर्तृकलोकोत्तरवसन्तसमयसमासादितवनरामणीयकावलोकन-जन्मा चित्तविकासरूपोऽद्भुतस्थायी विस्मयम्सल्लापे कविविवक्षानुपारूढत्वात् परिदुर्वल इति अनेन प्रकारेण नीरसःवं (अव्यङ्गयःवं) परिकल्प्य शब्द चित्रतेति भावः। अत एव ध्वनिकृता—'यदा रसभावादि विवक्षाशून्यः कविः शब्दालंकारमर्थालंकारं वोपनिवध्नाति तदा तद्विव क्षापेक्षया रसादिशून्यता अर्थस्य परिकल्प्यते। विवक्षोपारूढ एव हि शब्दानामर्थः इत्युक्तम् [ध्व.तृ.उ. २२१ पु]।

# अर्थचित्रं यथा ---

स च्छिन्नमूलः क्षतजेन रेणुः तस्योपरिष्टात्पवनाबधूतः । अङ्गारशेषस्य हुताशनस्य पूर्वोत्थितो धूम इवावभासे ॥

# तस्वालोकः

शब्दिनत्रमुदाहृत्य अर्थिनित्रमुदाह्ररति—अर्थिनित्रमिति । रघुवंशे इन्दुमतीमुदू अयोध्यां प्रस्थितस्य राज्ञोऽजस्य शतुमिस्सह सङ्ग्राम वर्णिनमिदम् । सः रेणुः क्षतजेन छिन्नमूरुः उपरिष्टात् पवनावधूतः सन् अङ्गारशेषस्य हुताशनस्य पूर्वोत्थितो धूम इव आवभासे इत्यन्वयः ।

सः—रेणुः सा धूलिः क्षतजेन-शस्त्रक्षताश्च-द्विप-वीरजन्मना रुधिरेण, छिन्नमूरुः—त्याजितमूरुसंबन्धः, युद्धभूमेः रजोनयत्वात् अवर्षाच्च द्ववस्तुसंसर्गमान्नेणेव निबद्ध इति भावः। तस्व रक्तस्य, उपरिष्टात् ऊर्ध्वभागे, पवनावधूतः—वाताऽऽकृम्पितः, सः रेणुः, अङ्गारशेषस्य-अधि द्यभदारुणि अवशिष्टस्य, हुताशनस्य—अग्नेः सकाशात् पूर्व उत्थितः भूम इव आबमासे—दिदीपे। अङ्गारशब्दः अर्धदग्धे, अग्निशून्ये भ दारुखण्डे प्रयुज्यते। तद्यथा 'ज्वरुदङ्गारसन्निभम् ' तप्ताङ्गारसमः पुगान् '' 'अङ्गारे शतधौतेऽपि मालिन्यं नैव गच्छति ' इत्यादि प्रयोगदर्शनात्। अत्र तु अङ्गारशब्दः पूर्वोत्थितः पूमसंबन्धविवक्षा गुमारेण अर्धदग्धकाष्ठशचक इति ज्ञायते। अन्यथा तद्विशेपणोपादान-गम्भकं स्यात्।

### तस्वालोकः

अत्र प्रकृतो रेणुः अप्रकृतधूमवृत्तिच्छिन्नमूलस्व, पवनावधूतस्व, रक्त-धूसरवर्णमिश्रितस्वरूपधर्मसंबन्धेन निमित्तेन अप्रकृतधूम्रूपस्वेन संभावित इस्यु पात्तविषया स्वरूपोरप्रेक्षेति केचित्

अर्थान्तरातिशयानाधायकत्वे सति स्वतश्चमत्कारिणी उपमेति दीक्षितानामाशय: । अत एव उपमासिद्धान्ते इदमेव पद्यमुदाहृत्य स्ववैचित्र्यमात्र विश्रान्तोपमा उपपादिता ।

तेन च 'विनिर्गतं मानदमाःममन्दिरात् ' इति यत् अर्थचित्रमुदाहृतं प्रकाशकृता — तन्न समीचीनम् , तत्र ह्यग्रीवाख्यासुरप्रभावातिशयस्य प्रतीत्या तःकृतचमत्कारस्य पूरःस्फूर्तिकतया चित्रमात्रोदाहरणताया वक्तुम् अशक्यत्वदिति भावः ।

यद्वा — प्रकाशोदाहृतपदे हयमीवप्रभावातिशयस्य प्रतीती सत्यामि भयानकव्यभिचारिणो भयस्य स्वशब्देनोपादानात् मुख्यार्थहतिरिति अमि प्रस्यैव प्रकाशकृता चित्रोदाहरणत्वेन उपन्यस्तम् । उक्तं च प्रकाशकृता—

' व्यमिचारि रसस्थायिभावानां शब्दवाच्यता '

[आ.प्र.उ.८.३०] इति ।

इश्यं च अपकृष्टव्यक्त्रचकत्वेनाधमत्वमित्यदोषादिति परे । एवं च संदिग्धमिदमुदाहरणमित्यभिप्रायेणेवोदाहरण!न्तरप्रदर्शनादरो प्रन्थकृत इति सत्तेभेदेन विभावनीयम् ॥

उभयचित्रं यथा

वराहः कल्याणं वितरतु स वः कल्पविरमे विनिर्धुन्वकौदन्वतम्दकमुर्वीमुदबहत् । खुराघातचुट्यत्दुलशिखरिक्टप्रविछठ-च्छिलाकोटिस्फुटघटितमाङ्गल्यपटहः ॥

### तस्वालोकः

शब्द्चित्रार्थचित्रयोः प्रत्येकमुदाहरणं प्रद्र्य उभयचित्रमुदाहरति उभयचित्रमिति ।

सः वराहः वः कल्याणं मङ्गलं वितरतु । कः स वराह इत्या शंकायामाह—यः कल्पिवरम इति । यः आदिवरादः कल्पिवरमे ब्रह्मणः प्रथमपरार्धावसाने द्वितीयपरार्धस्योपक्रमे, सनकसनन्दनाचैः परमयोगिभिः अभिष्ठतः, वराहरूपं आस्थाय, औदन्वतं सामुद्रमुद्दकम्, विनिधुन्वन् क्षोभयन्, उवीं—भूमिम्, उदवहत्—उज्जहार उदुवाह वा, यश्चेव खुराणां— शफानामाघातेन कुट्टनेन, त्र्युट्यतां विशीर्यमाणानां कुल्पर्वतःवेन प्रसिद्धानां हिमवदादीनाम्,

'हिमवान् निषधो विन्ध्यः माल्यवान् पारियात्रिकः । गन्धमादनमन्ये च हेमकूटाद्यो नगाः ॥ '

इरयुदाहृताः कुळपर्वताः । तेषां कूटेषु-शिखरेषु

' मायानिश्चलयुन्त्रेषु कैतवानृतराशिषु । अयोवने शैलश्कें सीराक्ने कूटमस्त्रियाम् ॥ ' इत्यमरः ।

तदेवं त्रिविधे ध्वनिगुणीभूतव्यङ्गचयोः प्रपश्चः अन्यत्रास्माभिः कृतः॥

# तस्वालोकः

प्रविलुठताम् इतस्तत उपावृत्तानां दृषदग्रभागानाम्, स्फोटेन-विशरणेन स्फुटं-व्यक्तं घटितः सम्पादितः माङ्गल्यपटहः—जयसूचक ध्वनियुक्तः, अस्य वराह इत्यनेनान्वयः । इयमत्र पौराणिकी कथा—

चतुर्मुखस्य प्रथमपरार्धस्यादौ मत्स्य कूर्मात्मकं वपुरास्थितो भगवान् विष्णुः तस्यैव द्वितीयपरार्द्धस्यादौ सनकादिवन्दितः वराहरूपमास्थाय महार्णवनिममाम् उर्वीम् उद्धधारेति ।

> 'तोयान्तस्थां महीं ज्ञाःवा जगत्येकार्णवीकृते । उज्जहार क्षितिं क्षिप्रं न्यस्तवांश्च महाम्भसि ॥ इति विष्गुपुराणे

' उद्धृतासि वराहेण कृष्णेन शतबाहुनेति ' श्रुतौ च दृइयते ।

लोके यथा नियुद्धादिषु लब्धविजयानां जयस्चकः पटहध्वनिः तथात्रापि भूग्युद्धरणेन लब्धविजयस्य भगवत आदिवराहस्य इतस्तत उपावृत्तशिलास्फोटनमेव जयस्चकमिति शिलास्फोटेप्वेव मङ्गलवाद्यध्वनेः अध्यवसायात् अतिशयोक्तिः रूपकं वा अर्थालंकारः । 'एकस्य वा व्यञ्ज नस्य द्विः बहुकृत्वो वा सादृश्ये वृत्त्यनुप्रासः ' इत्युक्त्यनुरोधेन वृत्त्यनुप्रासः शब्दालंकारः । चमस्कारस्तु उभयथेति उभयचित्रोदाहरणमिति बोद्ध्यम् ॥

इत्थं प्रन्थारम्भप्रकरणं त्रिविधकाव्यस्वरूपोदाहरणप्रदर्शनपूर्वकम् उपसंहरति— तदेवमिति ।

शब्दिचत्रस्य प्रायो नीरसत्वात् नात्यन्तं तदाद्रियन्ते क्वयः, न वा तत्र विचारणीयमतीवोपलभ्यत इति शब्दिचत्रांशमपहाय अर्थचित्रमीमांसा प्रसन्नविस्तीणी प्रस्तूयते ।।

# तस्वालोकः

एवं उक्तरीत्या, त्रिविधे ध्वनिगुणीम् तन्यङ्गयचित्रभेदेन मित्रे कान्ये व्वनिगुणीम् तन्यङ्गङ्गयोः, ध्वनेः—

'यत्रार्थः शब्दो वा तमर्थमुपसर्जनीकृतस्वार्थौ । व्यङ्क्तः काव्यविशेषः स ध्वनिरिति सुरिभिः कथितः ॥ '

इति ध्वनिकारोक्तरीत्या यः गुणीकृतवाच्यवाचकविशेषश्चमत्कारी व्यक्क्योऽर्थः तस्य, तथा औपाधिकमप्रधानमावमनुभवतो (गुणीभूत)व्यक्क्यस्य चेत्यर्थः । प्रपञ्चः विस्तरः अन्यत्र प्रन्थान्तरे कृतः विवेचितश्चिति भावः । वृत्तिवार्तिक प्रन्थे निरूपितो भवेदिः यूह्मम् । यतश्च दीक्षितप्रणीतेषु तत्रेव व्यक्त नायाः विषयो विवेचितः । सोऽपि भागः नोपरुब्ध इति ज्ञायते । एतेनै-तदुक्तं भवति — अभिधामूरु-रुक्षणामूरुध्वनिप्रपञ्चः, अगृदादिगुणीभूत व्यक्रयप्रचश्च प्रन्थान्तरे कृतः इत्यनेन तद्विस्तरस्य अत्र आवश्यकता नास्तीति ।

नन्वेवं तर्हि चित्रत्वस्य शब्दार्थोभयसाधारणतया शब्दचित्रमीमांसा प्रथमं कर्तव्या तां परित्यज्य अर्थचित्राणां मीमांसनं करिष्यत इति तस्प-रित्यागपूर्वकमर्थचित्राणां प्रपश्चने च हेतुमुपादत्ते — शब्दचित्रस्येति ।

# तस्वालोकः

शब्दचित्रस्य शब्दलङ्कारस्य यमकादेः, प्रायः स्यूयसा, नीरस त्वात् रसानुपस्कारकः वात् , कवयः लोकोत्तरचमः कारवर्णनानिपुणाः, तत् दुष्करयमकादिकम् अत्यन्तम् अतीव, नाद्रियन्ते न पुरस्कुर्वन्ति इत्यर्थः । अयं भावः प्रायः दुष्करशब्दभङ्गश्चेषादीनां निवन्धने रसामिव्यक्तयनुकूल-यत्वापेक्षया विलक्षणप्रयत्ननिष्पाद्यः वेन रसबन्धानुकूलमौ चित्यं परिहीयते । अतश्चेषां रसाङ्गभावो न घटते, अत एव नीरसः वम् , अत एव च रसास्वाद हालसाः शब्दालंकारं न पुरस्कुर्वन्तीति ।

उक्तं च आनन्दवर्धनाचार्यैः द्वितीयोद्योते —

'यमकादिनिबन्धे तु पृथग्यलोऽस्य जायते । शक्तस्यापि रसेऽङ्गःवं तस्मादेषां न विद्यते ॥ [ध्व.उ २-१६] इति ।

ननु---

' उभयमेव वदन्ति मनीषिणः समयवर्षितया कृतकर्मणाम् । बलनिष्दनमर्थपतिं च तं श्रमनुदं मनुदण्डधरान्वयम् ॥ '

इत्यादि महाकविकालिदासादिम्धितकाव्यसण्डेषु राजकुमारगतवीरो चितरीत्येव यम्यत इति कृतो नीरसस्वं शब्दचित्रस्य इत्याशङ्क्यतेचेद त्रोत्तरमाह — प्राय इति । एतेन रसं बद्धुमध्यवसितस्य कवेः प्रति-भानवतः निरूप्यमाणदुर्घटनानामपि अलंकाराणां अहंपूर्विकया परापतने तेषां रसाङ्गादिमिष्यते । अत एव तेषां विरलता ।

चिन्त्येऽत्र चित्रवर्गे प्रदर्श्ययोः लक्ष्यलक्षणयोः । प्राचीनानामेव इलोकाः प्रायेण लिख्यन्ते ।।

इति श्रीमदद्वैतविद्याचार्यश्रीमद्भरद्वाजकुळजळघिकीस्तुम श्रीरङ्गराजाध्वरिवरसूनोः श्रीमदप्पय्यदीक्षितस्य कृती चित्रमीमासायां प्रन्थारम्भप्रकरणम्

# तत्त्वा छोकः

# उक्तं च ध्वनिकृता द्वितीयोद्योते —

रसाक्षिप्ततयः यस्य बन्धः शक्यकियो भवेत् । अपृथग्यत्ननिर्वत्यः सोऽलंकारो ध्वनौ मदः ॥ [ध्व.२-२६] इति

किञ्च शब्दचित्रेषु विचारणीयाऽभावादिष तत्परित्याग इत्याह— न वा तत्रेति । उपोद्धातसङ्गतिं प्रदर्शयति चिन्त्येऽत्रेति । अर्थालङ्कारजाते चिन्तनीये सित, प्रदर्शयोः—प्रदर्शयितुं आवश्यकयोः इत्यर्थः । प्र-पूर्वाद्दशेः 'ऋदुपधाच्च ' [पा.सू. ३-१-११०] इति सामान्यतो विहितः क्यप् 'कृत्याश्च ' [पा.सू. ३-३-१०१] इत्यावश्यकार्थं पर्यवस्यति । लक्ष्यम्—इतरालंकारमिन्नतयाऽनुमेयम् , लक्षणम्—इतरालंकारभेदानुमापकोऽ-साधारणधर्मः तयोरित्यर्थः । प्राचीनानामेव—भामहादीनामेव श्लोकाः—पद्यानि लिख्यन्ते—विन्यस्यस्ते । असित बाधके विचारविषयाणामलंकारलक्षणानि उदाहरणानि च पुरातनालंकारिकप्रदर्शितान्येव प्रदर्शन्ते । सित बाधके

# तस्वालोकः

तानि परित्यज्य अभिनवानि प्रदर्श्यन्त इति भावः । एतेन स्वस्य प्राचीनालंकारिकानतिवृत्तित्वं ध्वनितं भवति ।

इतिशब्दः प्रकरणपरिसमाप्ति चोतयति । 'इति हेतुप्रकरण-प्रकारादि समाप्तिषु 'इत्यमरः । प्रकरणं नाम प्रन्थभागः । तदुक्तम्— 'शास्त्रकदेशसम्बद्धं शास्त्रकार्थान्तरे स्थितम् । आहुः प्रकरणं नाम ' इति । एवं च—शास्त्रकदेशप्रतिपाद्यविषयवैशद्यसम्पादकः सुरुभः अनितसंक्षे पविस्तरः प्रन्थभागः प्रकरणम् 'इस्युक्तं भवति ।

इति श्रीमदित्रकुलितलकश्रीरामिश्रवंश्येन शोभाञ्जनग्रामा(नुगोहल्य)
भिजनेन सोमयाजियाण्डान् जनार्दनाचार्यविदुषस्तन् जेन सीताम्बा
गर्भसंभवेन श्रीमन्महीशूरपुरीमध्यविद्योतमानश्रीमन्महा
राजसंस्कृतमहापाठशालायां सरस्वतीप्रासादाख्याम्
अलङ्कारशास्त्रप्राध्यापकेन न्यायालङ्कारच्याकरणविदुषा
सो. रामस्वामि ऐय्यंगायशर्मणा
विरचिते चित्रमीमांसाच्याख्याने तस्वालोकाख्ये
ग्रन्थारम्भप्रकरणं समासम्

# उपमाप्रकरणम्

तस्वालोकः

# उपमालङ्कारः

नीलालकावृतमुर्लं नीळालिङ्गितवक्षसम् । नीजजीमृतसङ्काशं भजे नीलाम्बरानुजम् ॥

उपमामिषकृत्य निरुक्तकारेण यास्केन 'अथात उपमा (नाम) यदेतत् । तत्सहश्चमिति गार्ग्यः । तदासां कर्म ज्यायसा वा गुणेन प्रस्थाततमेन वा कनीयांसं वाऽप्रस्थातं उपमिमीते, अथापि कनीयसा ज्यायांसम् ' [निरु. 111२३] इत्यभिहितम् ।

# तथा नाट्यशास्त्रकृता भरतश्वनिना—

यत्किञ्चित्काञ्यबन्धेषु सादृश्येनोपमीयते । उपमा नाम सा ज्ञेया वर्णाकृतिगुणाश्रया । [नाट्य अ.१६-श्लो ४१] इत्युक्तम् ।

# अलङ्कारशेखरकृताऽपि—

अर्छकारशिरोरतं सर्वस्वं काव्यसम्पदाम् । उपमा कविवंशस्य मातैवेति मतिर्मम ॥

इत्युक्तत्वाच उपमैव सर्वेरप्यालङ्कारिकैः अथीलङ्कारेषु प्रथममुपादीयते अलङ्कारश्च पुरुषादीनां लोकसिद्धहारकेयूरादिवत् अङ्गिनो रसस्य चारुत्व

# उपमैका शैल्र्षी सम्प्राप्ता चित्रभूमिकाभेदान् । रञ्जयति काव्यरङ्गे नृत्यन्ती तद्विदां चेतः ।

# तस्वालोकः

मावहित । इत्थं सत्येव उपमादेः अलंकारव्यपदेशो यथार्थः । उक्तं च ध्वनिकृता—

> रसमावादितात्पर्यमाश्रित्य विनिवेशनम् । अलंकृतीनां सर्वासाम् , अलंकारत्वसाधनम् । [ध्व. उ. ३] इति ।

यत्र तु परं स्फुटव्यङ्गचार्थर।हित्यम् , तत्रापि दिव्यविमानप्रतिष्ठित-कनकमयप्रतिमापितहारकेयूरकटकादिवत् अलंकारत्वं भवतीति ज्ञेयम् ।

तेषु चारुंकारेषु उपमा अनेकारुंकारसाधारणी सहृदयान् आनन्दयती त्याह—उपमैकेति ।

एकः—अलंकारान्तरनिरपेक्षस्वरूपा, उपमा—उपमेति व्यवहृताः शैल्र्षां नर्तकीव नैकविधालंकारसाधारणी इत्यर्थः । चित्रभूमिकाभेदान्—चित्राः रिसकानामाश्चर्यजननीः याः भूमिकाः—वेषपरिग्रहाः तद्भेदान्—तदवान्तर-प्रभेदान् सम्प्राप्ता—अभ्युपेता सती, काव्यमेव रकं—रक्रभूमिः वेषभूषाद्या-लम्बनपूर्वकं सहृदयामिमुख्यजनकः स्थानविशेषः तिभान् नाट्यमण्डपे इत्यर्थः । नृष्यन्ती अर्थगतचमःकारातिशयम् आविष्कुर्वन्ती, तद्विदाम् सहृदयानां चेतः स्वान्तम् , रक्षयति—आह्वादयति इत्यर्थः ॥

नटी यथा नानाविधान् वेषान् परिगृह्य रङ्गभूमिमवतीर्यं नर्तनं कुर्वती सामाजिकान् रञ्जयति तथा इयमप्युपमा काव्यास्मनो रसादेः उपस्कारिका सती

" चन्द्र इव मुखम् " इति सादृश्यवर्णनं तावदुपमा । सैव उक्तिभङ्गीभेदेन अनेकालङ्कारभावं भजते । तथाहि— ' चन्द्र इव मुखम्, मुखमिव चन्द्रः ' इत्युपमेयोपमा ।

# तस्वालोकः

रूपकदीपकाद्यलंकारभङ्गीं प्रतिपाद्य तत्त्वदलंकारस्वरूपनिष्पादयित्री अलंकार-तत्विवदां मनांसि रञ्जयति इति भावः ।

इह मूमिकाभेदशब्देन अतिशयोक्त्युदाहरणे नीलोत्पलशब्दवत् साध्यवसानलक्षणया तत्तदलंकारनिर्वाहकरूपभेदो लक्ष्यः।

उपमाया अनेकालंकारभावम् उपपादियतुम् उपमास्वरूपं सोदाहरणं प्रदर्शयति—चन्द्र इवेति । '' चमत्कारप्रयोजकं वर्ण्यमानं सादृश्यम् '' उपमा इति तत्परिष्कारः । यथा 'चन्द्र इव मुख्यम् ' इत्यत्र अधिकगुणवत्त्रया संभाव्यमानेनोपमानेन चन्द्रेण तद्येक्षया निकृष्टगुणवत्त्रया संभाव्यमाने उपमेये मुखे सादृश्यं परिकल्प्यत इत्युपमा । इयमेवोपमा उक्तिवैचिन्यवलादनेकालंकार भावं भजते । तदेतदाह —सैवेति । चारुतरप्रकारान्तराश्रयणेन उपमेव नानालंकारव्यपदेशभाग्भवतीत्वर्थः । अस्या एव अनेकालंकाररूपतामुप्पादियतुम् उक्तिभेदं प्रदर्शयति—तथाहीति ।

चन्द्र इवेति । अत्र चन्द्रप्रतियोगिकसादृश्यं मुखे, मुखप्रतियोगिक-सादृश्यं चन्द्रे च प्रतिपाद्यते । तच वाक्यभेदेन । तथा सादृश्य-वर्णनमि तृतीयसदृशनिषेधार्थम् । "तृतीयसदृशव्यवच्छेद्फलकं परस्परं वर्ण्यमानं सादृश्यम् " उपमेयोपमा इति तल्लक्षणम् ।

- ' मुखं मुखमिव' इत्यनन्वयः ।
- ' मुखमिव चन्द्रः ' इति प्रतीपम् ।
- 'चन्द्रं दृष्ट्वा मुखं स्मरामि ' इति स्मरणम् ।
- ' मुखमेव चन्द्रः ' इति रूपकम् ।
- ' मुखचन्द्रेण तापश्शाम्यति ' इति परिणामः ।

### तस्वालोकः

मुखमिति । अत्र मुखप्रतियोगिकं मुखानुयोगिकं सादृश्यं वर्ण्यते । तेन च सदृशान्तरं निषिद्धं भवति । " एकोपमानोपमेयकं सदृशान्तरव्यव-च्छेदफलकं वर्ण्यमानं सादृश्यम् अनन्त्यः ।

मुखमिवेति । अत्र उपमाविरुद्धतया सुखप्रतियोगिकं सादृश्यं वर्ण्यते । तेन च उपमानितरस्कारः फलति । "उपमानितरस्कारफलकं वर्ण्यमानं सादृश्यम् " प्रतीपम् ।

चन्द्रमिति । मुखसदशचन्द्रदर्शनान्मुखस्मरणं वर्ण्यते । "साद्दरय मूलकवस्त्वन्तरसारणं " सारणम् ।

मुखमेबेति । अत्र मुखे चन्द्राभेदो वर्ण्यते । " उपमेये उपमाना-भेदताद्रूप्यान्यतरफलकं वर्ण्यमानं सादृश्यं " रूपकम् इति सामान्यलक्षणम् ।

मुख्चन्द्रेणेति । अत्र मुखे चन्द्राऽभेदे वर्ण्यमानेऽपि तस्य द्वापोपशामकःवं नास्तीति चन्द्रः मुखात्मना परिणमति । "सादृश्यमूळकं प्रकृतकार्योपयोगि यदुपमाने उपमेयतादारम्यं " तत् परिणामः ।

'किमिदं मुखम् उताहो चन्द्रः' इति सन्देहः । 'चन्द्र इति चकोराः त्वन्मुखमनुधावन्ति' इति भ्रन्तिमान् । 'चन्द्र इति चकोराः कमलमिति चञ्चरीकाः त्वन्मुखमनु धावन्ती'ति उल्लेखः

'चन्द्रोऽयं न मुखमिति अपह्नवः।

# तत्त्वलोकः

**किमिदमिति -** उपमेये मुखे उत्कर्षप्रतिपादनाय अप्रकृतचन्द्रतादात्म्यं सन्दिह्यते । उपमेयोत्कर्षफलकः सादृश्यप्रयोज्यः प्रकृतेऽप्रकृतिविधेयकस्संशयः सन्देहालंकारः ।

चन्द्र इतीति । अत्र नायिकमुखे चन्द्रत्वप्रकारकं ज्ञानं सादृश्याति-शयमूलतया जायत इति भ्रान्तिमान् । उपमेयोत्कर्षफलकसादृश्यातिशय-प्रयोज्योपमानाऽभेदज्ञानं भ्रान्तिमानलंकारः ।

चन्द्र इति चकोरा इति । अत्र चकोरचञ्चरीकाणां एकस्मिन्नेव मुखे चन्द्रत्वकमलत्वरूपभिन्नभिन्नधर्मप्रकारकज्ञानमनुरागप्रयोजकिमिति एकधर्मिकानेकसमवेतभिन्नभिन्नप्रकारकज्ञानविषयत्वस्य वर्ण्यमानत्वादुङ्गेखालं-कारः । एकपदार्थिनिष्ठैकानेकवृत्यनेकप्रकारकज्ञानविषयत्वम् उङ्गेखालंकारः ।

चन्द्रोऽयिमिति । अत्र मुखे उत्कर्षप्रतीतिमवगमयितुं मुखे मुखत्वं निषिध्य चन्द्रत्वमारोप्यते । सादृश्यातिशयनिमित्तकः प्रकृतनिषेधविशिष्टा-प्रकृतारोपः अपह्नवालंकारः ।

'नूनं चन्द्रः' इत्युत्प्रेक्षा । 'चन्द्रोऽयम्' इत्यतिशयोक्तिः । 'मुखेन चन्द्रक्षमले निर्जिते' इति तुल्ययोगिता । 'निशि चन्द्रः त्वन्मुखं च ह्रष्यती'ति दीपकम् ।

# तत्त्वलोकः

नूनिमिति । अत्र मुखे उत्कर्षं प्रतिपादियतुं अप्रकृतचन्द्रगताह्ना-दकत्वादिधर्मसंबन्धं निमित्तीकृत्य चन्द्रतादात्म्यं संभाव्यते । अन्यधर्मसंबन्धप्रयुक्तं प्रकृतेऽप्रकृततादात्म्यसंभावनम् उत्प्रेक्षालक्षणम् ।

चन्द्रोऽयमिति । अत्र मुखमनुपादायैव तद्धर्मिकाहार्यनिश्चयविषयीभूता उपमानाभेदप्रतीतिरध्यवसीयत इत्यतिशयोक्तिः । अनुपात्त-विषयधर्मिकाहार्यनिश्चयविषयीभूतं विषय्यभेदताद्रूप्यान्यतरत् रूपकातिशयोक्तिः ।

मुखेनेति । अत्र मुखे उत्कर्षं प्रतिपादियर्तुं तत्कर्तृकचन्द्रकमलो-भयकर्मकजयरूपस्यैकस्य धर्मस्यान्वयात् तुल्ययोगिता । गम्यसादृश्यनिमित्त-कैकानेकान्यतरमात्रसम्बद्धैकचमत्कारिधर्मवत्वं तुल्ययोगिता ।

निशीति । निशारूपाधिकरणावच्छेदेन प्रकृताप्रकृतयोः मुखचन्द्रयोः हर्षरूपैकधर्माभिसंबन्धात् दीपकमलंकारः । गम्यसाम्यनिमित्तक प्रकृताप्रकृतोभयान्वय्येकसाधारणधर्मवत्वं दीपकम् ।

# 'त्वन्मुख एवाहं रज्यामि चन्द्रे एव चकोरो रज्यते' इति प्रतिवस्तूपमा।

'दिवि चन्द्रः भुवि त्वन्मुखम्' इति दृष्टान्तः । 'मुखं चन्द्रश्रियं बिभर्ति' इति निदर्शना ।

'निष्कलङ्कं मुखं चन्द्रादितिरिच्यते' इति व्यतिरेकः ।

# तत्त्वलोकः

त्वन्मुख इति । अत्र द्वयोर्वाक्ययोरेकवाक्यतासंपादनाय एक एव धर्मः वस्तुप्रतिवस्तुभावेन निर्दिष्ट इति प्रतिवस्तूपमा । तह्रक्षणं च सादृश्यपर्यवसायि वाक्यद्वयोपात्तैकधर्मवत्वम् ।

दिवीति । सादृश्यप्रतिपत्तये बिम्ब-प्रतिबिम्बभावापन्नधर्मद्वयं निर्दिश्यत इति दृष्टान्तालंकारः । तह्नक्षणं च - गम्यसाम्यनिमित्तक बिम्बप्रतिबिम्ब-भावापन्नधर्मद्वयवत्वम् ।

मुखिमिति - अत्र चान्द्रमस्याः श्रियः धारणं मुखे नोपपद्यत इत्यन्वयानुपपित्तमूलकतया उपमानधर्मस्य उपमेये आरोपः क्रियते । उपमेयवाक्चार्थे उपमानवाक्चार्थेक्यारोपः निदर्शना ।

निष्कलंकिमिति । अत्र सकलंकचन्द्राविधक उत्कर्षः निष्कलंके मुखे वर्ण्यते इति आधिक्यम् उपमानादुपमेयस्येति व्यतिरेकः । तल्लक्षणं च -उपमेयोत्कर्षोपमेयापकर्षतदनुभयान्यतमप्रतीतिपर्यवसायिभेदवर्णनिमिति ।

'मुखं नेत्राङ्करुक्तिं स्मितज्योत्स्त्रोपशोभितम्' इति समासोक्तिः । 'अब्जेन सदृशं बक्त्रं हरिणाहितशक्तिना' इति श्लेषः । 'त्वन्मुखेन समं चन्द्रो निशासु ह्रष्यति' इति सहोक्तिः । 'मुखस्य पुरतश्चन्द्रो निष्प्रभः' इति अप्रस्तुतप्रशंसा ।

# तत्त्वलोकः

मुखं नेत्रेति । अत्र रुचिरनेत्रस्मिताभ्याम् उपशोभिते मुख्ने वर्ण्यमाने अङ्कज्योत्स्नारूपविशेषणमात्रसाम्यात् अप्रकृतयामिनीनाथवृत्तांतः प्रतीयत इति समासोक्तिः । विशेषणमात्रसाम्यगम्याप्रस्तुतवृत्तान्तत्वम् समासोक्तिलक्षणम् ।

अब्जेनेति । अत्र अब्जेन हरिणाहितशक्तिनेत्यादौ अब्जहरि पदाभ्यां कमलचन्द्रयोः हरिण-सूर्ययोश्च प्रतीतेः श्लेषः । तेन प्रतीतयोः कमलचन्द्रयोः मुखस्य चोपमा अवगम्यते । सादृश्यप्रयोजकनानाधर्मावच्छिन्न शक्तिनिरूपकतावच्छेदकधर्मवच्छब्दिवन्यासः इति श्लेषलक्षणम् ।

त्वन्मुखेनेति । अत्र उपमेयसाहित्येनोपमाने हर्षरूपधर्मसंबन्धः अभिधीयते इति सहोक्तिः । यद्यपि उपमेयस्य प्राधान्यं उपमानस्य अप्राधान्यं यथा भवेत् तथा उदाहर्तव्यम् । तथापि आर्थं प्राधान्यं मुखस्यास्त्येवेति न दोषः । एवं च गुण-प्रधानभावावच्छिन्नयोरर्थयोः चमत्कारजनकः सहार्थसंबन्धः सहोक्तिलक्षणम् ।

मुखस्येति । अत्र अप्रकृतस्य चन्द्रस्य नायिकामुखसंमुखं शोभाराहित्यस्य प्रकृतनायिकामुखसौन्दर्यातिशयपर्यवसितत्वेन अप्रस्तुतप्रशंसा । प्रस्तुत

एवमुक्तानेकालंकारविवर्तवती इयमुपमा ।। तदिदं विश्वं चित्रं ब्रह्मज्ञानादिवोपमाज्ञानात् । ज्ञातं भवतीत्यादौ निरूप्यते निखिलभेदसहिता सा ।।

# तत्त्वलोकः

वृत्तान्तावगतिपर्यवसाय्यप्रस्तुतवृत्तान्तवर्णनम् इति अप्रस्तुतप्रशंसालक्षणम् । एवं च एषु उदाहरणेषु सादृश्यप्रतीतिं विना चमत्कार एव नोपजायत इति अवधेयम् ।

एवं चोपमासमाश्रयणेन अनेकालंकाराणां प्रतिष्ठा इति प्रकृतमुपसंहरित-एविमिति । एवम् - उक्तरीत्या, इयम्-उपमा, उक्ताः अनेके ये अलंकाराः तदात्मकाः ये विवर्ताः अन्यथात्वं गताः तद्वती - तदिधष्ठानभूता । 'अत-त्वतोऽन्यथाभावो विवर्तः' इति भामतीव्याख्यायां कल्पतरौ । अनेकालंकाराणाम् उपमाविवर्तत्वोक्तिरद्वैतवासनया ।

वस्तुतस्तु एतत्प्रकरणोपक्रमोक्तरीत्या, सर्वालङ्काराणां सादृश्यप्राणत्वात् तदनवगमे इतरालङ्काराणां प्रसर एव न संभवतीत्येतावन्मात्रमत्र विविक्षतं प्राचामित्यवधेयम् ।

अद्वैतनये तु अविद्याद्वितयसचिवस्य ब्रह्मणो विवर्तरूपं चराचरात्मकिमदं प्रपञ्चजातिमत्युपम्यते । अतश्च ब्रह्मणि ज्ञाते तिद्ववर्तभूतस्य निखिल प्रपंचस्य ज्ञानिमव उपमास्वरूपे ज्ञाते तिद्ववर्तभूतानामर्थालंकाराणां ज्ञानं भवतीति भावः । तदेतदाचष्टे - तिददिमिति ।

# उपमापूर्वपक्ष:

# अस्यास्तावदेवं लक्षणमाहु: ।

# उपमानोपमोयत्वयोग्ययोर्ग्थयोर्द्वयोः । हृद्यं साधर्म्यमुपमेत्युच्यते काव्यवेदिमिः ।।

# तत्त्वलोक:

तदिदं - प्रत्यक्षं विश्वं चराचरात्मकं जगत्, चित्रं परश्शतनामरूप-विभागास्पदतया अद्भुतं ब्रह्मज्ञानात् यथा ज्ञातं भवति तथा इदं चित्रं सहृदयहृदयावर्जकं अर्थालंकारजातम्, उपमाज्ञानात् ज्ञातं भवति । इति निखिलभेदसिहता-समस्तप्रभेदयुक्ता, सा उपमा आदौ - प्रथमतः निरूप्यते परमतिनराकरणपूर्वकं उपमालंकारसिद्धान्तलक्षणम् उच्यते मयेति शेषः ॥

दूष्यं हि पक्षं प्रथममनूद्यं तद्दूषणपुरस्सरं सिद्धान्ताभिधानं युक्तमिति मत्वा आदौ चिरन्तनालंकारिकोक्तमुपमालक्षणमवतारयित - अस्यास्तावदिति । वस्तुयाथात्म्यिजज्ञासवस्सर्वे लक्षणमुखेनैव तद्याथात्म्यमवबुध्यन्ते । लोकेऽपि व्यवहारानुगुणेन लक्षणेन सुशिक्षिताः पण्डिताः पामराश्च विप्रतिपन्नेषु लक्षणानुसारेणैव वस्तुनस्तत्वं निर्णयन्तीति विदितचरमेतच् । अत एवाभियुक्ताः पाहः -

'मानाधीना मेयसिद्धिः मानसिद्धिश्च लक्षणा'दिति ॥

तेषां चाभिमतं लक्षणं किमित्याह - उपमानेति । उपमानं च उपमेयं च उपमानोपमेये, तयोर्भावः उपमानोपमेयत्वं, तद्योग्ययोः तत्वेनाभ्युपेतुमर्हयोरित्यर्थः, तदर्हता च सादृश्यप्रतियोग्यनुयोगिताश्रयत्वमेव, अत्र 'द्वन्द्वान्ते श्रूयमाणस्य प्रत्येकमन्वयः' इति न्यायेन त्वप्रत्यार्थस्योपमाने उपमेये च अन्वयः।

कविसमयप्रसिद्ध्यनुरोधेनोपमेयत्वयोग्ययोरेव साधर्म्यम् उपमा, न त्वतथाभूतयोः ।

# तत्त्वलोकः

एतादृशयोरर्थयोः वस्तुनोः, हृद्यं-हृदयस्य प्रियमित्यर्थे 'हृदयस्य प्रियः' (पा.सू.४-४४-९) इति हृदयशब्दात् 'यत्' प्रत्ययः । हृदयस्य हृद्रोखयदण्लासेषु' (पा.सू.६-३-५०) इति हृदयशब्दस्य हृदादेशश्च । तथा च हृद्यमित्यस्य चमत्कारजनकमित्यर्थः । साधम्यम् समानेन धर्मण सम्बन्धः, यद्वा - साधारणधर्मप्रतियोकस्सम्बन्धः । 'उपमा' इति, काव्यवेदिभिः- सहृदयेरित्यर्थः । 'वैकिटिका एव हि रत्नतत्विवदः सहृदया एव हि काव्यानां रसज्ञाः' इति हि अभियुक्तैः उच्यते । तथा च चमत्कारजनकसाधारणधर्मप्रतियोगिकः उपमानोपमेयोभयानुऽयोगिकस्संबन्धः उपमेति लक्षणं फलिति ।

यथा - 'चन्द्र इव मुखम्' इत्यत्र आह्नादकत्वरूपचमत्कारजनकसाधा रणधर्मप्रतियोगिकः चन्द्रमुखोभयानुयोगिकस्सादृश्यात्मकस्संबन्धो ज्ञायत इति लक्षणसमन्वयः।

'लक्षणघटकदलाना अतिव्याप्त्यादिवारकतया सार्थकत्विम'त्युक्त्यनुसारेण योग्यपदोपादानमितव्याप्तिवारकिमित्याह - किवसमयेति । काव्यं कर्तुं विचारियतुं च ये जानन्ति ते कवयः तेषां समयः सङ्केतः किवसमयः, तिस्मन् या प्रसिद्धिः-पारम्पर्येण व्यवहारः तदनुसारेण यः उपमानत्वयोग्यः यक्ष उपमेयत्वयोग्यः तयोरेव यत् साधर्म्यं समानधर्मसंसर्गः स एवोपमेति । गाग्यतान्तोपादानात्तदभाववतोः न उपमेत्यिभप्रेत्याह - नित्विति ।

# अत एव 'कुमुदिमव प्रसन्नं मुखम्' इत्यादि नोपमा । तथाभूतयोरिप वस्तुत्व द्रव्यत्वादिकृतमहद्यं साधर्मं

# तत्त्वलोकः

अयं भाव: - योग्यता नाम एकस्मिन् अपरवस्तुसंबन्धार्हता सा चात्र सादृश्यप्रतियोग्यनुयोगित्वरूपा, तादृशधर्मीविशिष्टयोः साधर्म्यं साधारणधर्मसंबन्धः उपमा । यद्वा - इदमनेन सदृशम् इत्येवरूपाबाधितव्यवहारिवषययोः कविपरम्पराप्रसिद्धयोः यत् साधर्म्यं समानधर्मप्रतियोगिकः सम्बन्धः, सा उपमेति पर्यवस्यति ॥

तेन 'यत्र उपमानोपमेयभावयोग्यतास्ति तत्र 'पितेव पुत्रस्सुगुणस्सुरूपः' इत्यादौ कार्यकारणयोरिप उपमा अस्त्येवेति भावः । यत्र 'आयुः घृत'मित्यादौ उपमानोपमेययोग्यता नास्ति तत्र नोपमा, किन्तु हेत्वलङ्कारिवशेषः ।

किंच - यत्र कार्यकारणभाव एव सम्बन्धतामनुभवित तत्र 'आयुर्घृत'-मित्यादौ इयं न भवित । किन्तु कार्यकारणभावमुपगतयोः केनचित्समानधर्मेण सम्बन्धे विविक्षते इयं भवत्येवेति बोध्यम् ॥

तद्योग्यताऽभाववत्स्थलं प्रदर्शयित - अत एवेति । यद्यपि कुमुदे मुखे च आह्वादकरत्वं समानमनुभूयते, अथापि मुखनिष्ठसादृश्यप्रतियोगित्वेन कुमुदम्, कुमुदानुयोगिकसादृश्याश्रयत्वेन मुखं च न कविसमयसिद्धमिति कुमुदमुखयोः नोपमानोपमेयभावः ॥

उपमानोपमेयत्वयोग्ययोरिप अचमत्कारिणं धर्ममादाय नोपमेत्याह-तथाभूतयोरपीति । तथाभूतयोरिप कविसम्प्रदायसिद्धयोरिप वस्तुनोः

# न तथा, किन्तु हृद्यमेव कान्तिमत्वादिकम्। तत्त्वलोकः

वर्तमानम्, अहद्यं चमत्काराऽजनकं वस्तुत्वद्रव्यत्वादिकृतं वस्तुद्वय साधारणं यत् साधर्म्यं - समानेन धर्मेण सम्बन्धः सः, न तथा-नोपमाव्यपदेश भाक् । अत एव साधर्म्यं हृद्यमिति विशेषितमित्यभिसन्धिः ।।

अत्र उपमादीनामलङ्कारणां काव्यशोभाकरत्वम् । काव्यशोभातिशयंहे तुत्विमिति पक्षद्वयम् । तयोराद्यं दिण्डिनः अभिमतम् । उक्तं च काव्यादर्शे -दिण्डिना - द्वितीयपरिच्छेदोपऋमे -

'काव्यशोभाकरान् धर्मानलंकारान् प्रचक्षते । (का० २-१) इति ।

द्वितीयं तु आचार्यदण्डिन अभिमतं अनिभनन्दतेव वामनेन स्वकीये काव्यालंकारसूत्रे तृतीयेऽधिकरणे -

'काव्यशोभायाः कर्तारो धर्माः गुणाः । तदितशयहेतवस्त्वलंकाराः' (वा.का०.सू.३.प्र०अ.१-२-सू) इति लक्षितम् ।

# मम्मटस्तु -

ये रसास्याङ्गिनो धर्माः शौर्यादय इवात्मनः। उत्कर्षहेतवस्ते स्युरचलस्थितयो गुणाः। उपस्कुर्वन्ति तं सन्तं येऽङ्गद्वारेण जातुचित्। हारादिवदलंकारास्तेऽनुप्रासोपमादयः॥ (का. प्र.)

इत्यभिधाय गुणानां समवायवृत्या काव्यात्मभूतरसोपस्कारत्वम्, अलंकारणां । संयोगवृत्त्या काव्यशरीरभूतशब्दार्थोपस्कारकत्विमिति अभिप्रैति ।

# सर्वोऽपि ह्यलंकारः कविसमयप्रसिद्ध्यनुरोधेन हद्यतया काव्यशोभाकर एव अलंकारतां भजते ॥

# तत्त्वलोकः

ग्रन्थकृतस्तु अलंकाराणां दण्ड्यादिवत्काव्यशोभाकरत्वम् । गुणानां तु तदितशयाधायकत्वं चेष्टम् । तदेतदाह - सर्वोऽपीतिं । अपिरवधारणे । अलंकारसामान्यमेवेत्यर्थः । काव्यशोभाकर एव - रसात्मनः काव्यस्य सौन्दर्यजनक एवेत्यर्थः । तेन काव्यशोभातिशयाधायकत्वं गुणानामेवेति फलित । तथा च अनियमेन रसोपस्कारकत्वम्, रसावृत्तित्वे स्ति रसोपस्कारकत्वम्, रसावृत्तित्वे सित रसव्यभिचारित्वम् इति लक्षणित्रतयमलंकाराणाम् ।

एतेनैतदुक्तं भवति - काव्यात्मभूतरसानुगुण्येन योजितस्य शब्दार्थयुगेलस्य स्वतो मनोज्ञस्यापि कान्तामुखस्य कटककुण्डलनासामौक्तिकताटङ्काद्यभावे, न सुशोभिता तथा निरलंकृतस्य तस्येति तच्छोभाधायकत्वमलंकाराणामिति ।

उक्तं च -

'रूपकादिरलंकारस्तस्यान्यैर्बहुधोदितः । न कान्तमपि निर्भूषं विभाति वनितामुखम् ॥' इति ।

वाल्मीकिनाप्यादिकविना - सूर्यविरहितामुत्तरां दिशमवलोक्य अभिहितम् -

'विहीनतिलकेव स्त्री नोत्तरा दिक् प्रकाशते ॥' इति ।

इत्यं शोभाकराणामेवार्थविशोषाणां उपमादीनामलंकारता, अन्यथा तु न

अतः 'गोसदृशो गवयः' इति नोपमा । 'गौर्वाहीकः' इति न रूपकम् । 'स्थाणुर्वा पुरुषो वे'ति न सन्देहः । 'इदं रजतम्' इति न भ्रान्तिमान् । 'नायं सर्पः' इति नाप ह्वतिः । 'पीनो देवदत्तो दिवा न भुङ्के' इति न पर्यायोक्तम् । 'पर्वतो वह्निमान्' इति नानुमानम् ।'स देवदत्त' इति न स्मरणम् । 'तस्थस्थिमिपांतान्तंतामः इति' न यथासंख्यम् । 'पुत्रेण सह आगतः पिता' इति न सहोक्तिः । 'श्वेतो धावति' इति न श्लेषः । इत्याद्यूह्यम् ।।

अत्रेदं विचार्यते - 'द्वयोः' इति विशेषणम् इह किमर्थम् ? स्वस्य स्वेनैव साधर्म्यवर्णनात्मकस्यानन्वयस्य

# तत्त्वलोकः

इति प्रत्युदाहरणमुखेन प्रदर्शयित - अत इति । प्रथमे गोगव्ययोः प्रतीतस्य सादृश्यस्य, द्वितीये गोवाहीकयोः अभेदस्य, तृतीये स्थाणुर्वा पुरुषों वेति सन्देहस्य, चतुर्थो शुक्तौ रजतभ्रमस्य, पञ्चमेरज्जौ नायं सर्प इति निषेधस्य, षष्ठे देवदत्तः रात्रौ भुङ्ते इति भङ्गचन्तरस्य, सप्तमे साध्यसाधनभावस्य, अष्टमे स्मृतेः, नवमे क्रमिकान्वयस्य, दशमे साहित्यस्य, एकादशे विनाभावस्य, इत्येतेषाम् उपमादिप्रयोजकत्वेऽपि चमत्कारित्वाभावात् । तत्तदलंकारोपयोगित्वं नास्तीति भावः ।।

दूष्यं लक्षणमनूक्तम् । इदानीं तद्धटकदलानामेकैकं व्यर्थमित्युपपादियतुम् । पत्रक्रमते - अत्रेदिमिति । अत्र - एतह्रक्षणघटकदलेषु इत्यर्थः ; इदम् - गार्थक्यमस्ति न वेति, विचार्यते-चिन्त्यते इत्यर्थः ।

व्युदासार्थमिति चेत्, एवमपि उपमानस्योपमेयत्वकल्पनात्मके प्रतीपे, द्वयोः पर्यायेण उपमेयत्वकल्पनात्मिकायाम् उपमेयोपमायां चातिव्याप्तिः ।।

# तत्त्वलोकः

पूर्वोक्तलक्षणे द्वयोरिति अर्थिवशेषणमुपात्तं तत् किमर्थम् ? यदि 'उष्णोऽग्निः' इतिवत् स्वभावकीर्तनार्थं' तदा - इदं लक्षणे घटकं न भवेत् । लक्षणघटकदलानां सम्भवमात्रेण सार्थक्यानुपगमात् । किन्तु सम्भवव्यभिचारयोः सतोः तदुपगमात् । उक्तं च -

'सम्भवव्यभिचाराभ्यां स्याद्विशोषणमर्थवत्' इति ।

अत एव 'नीलोत्पलम्' इत्यादौ विशेषणसार्थक्यम् । यत स्तत्र उत्पलविशेषणस्य नैल्यस्य उत्पले संभवः । रक्तोत्पलादौ नैल्यस्य व्यभिचारश्चेति रक्तोत्पलव्यावर्तकतया नीलोत्पले सम्भवाच्च सार्थक्यम् । अत एव हि तयोः विशेषणविशेष्यभावो घटते । अव्याववर्तकस्य अतिव्याप्तस्य वा अंशस्य लक्षणे उपादानं कथं घटते इति प्रश्नाशयः ।

यद्यपि - 'मुखं चन्द्र इव' इत्यत्र द्वयोरित्यंशस्य संभवः । 'मुखं मुखमिव' इति अनन्वये व्यभिचारश्चेति तद्विशेषणस्य सार्थक्यं सम्भवतीति कैमर्थ्यापादनं न युक्तमिति चेत्तथाऽपि प्रतीपे उपमेयोपमायां च अतिव्याप्ति दुविरित्याह - स्वस्य स्वेनेति । 'गगनं गगनाकारम्' इत्यादौ गगनत्वा विच्छिन्नप्रतियोगिताकसादृश्ये गगनत्वाविच्छिन्नानुयोगिताकत्वमस्तीति तत्राति व्याप्तिवारणाय द्वयोरिति अर्थविशेषणं सार्थकिमिति चेत् अन्यत्राव्याप्तिः इत्याह - एवमपीत्यादिना । एवमपि-अनन्वयव्युदासफलकत्वे सत्यपीत्यर्थः ।

तयोः सादृश्यवर्णनसत्वादुपमात्वेन संग्राह्यत्वे तथै वानन्वयोऽपि संग्राह्यः स्यादिति व्यर्थं द्वयोरितिः दम्।

# तत्त्वलोकः

एवंचालक्ष्यत्वाभिमते सर्वत्र अतिव्याप्तिपरिहारः विशेषणस्य आवश्यकः । अस्य तु क्रचिदेव परिहारो दृश्यत इति सर्वात्मना न साफल्यमिति भावः ॥

व्यभिचाराभावमेवोपपादयित - उपमानेत्यादिना । ''मुखिमव चन्द्रः'' इति प्रतीपोदाहरणे, 'धर्मोऽर्थं इव अर्थो धर्म इवे'ति उपमेयोपमोदाहरणे च द्वयोरेवोपमा परिकल्प्यत इत्यतिव्याप्तिः प्रसज्यत इति परिहाराभावः ।

न च - 'मुखमिव चन्द्रः' इति प्रतीपेऽतिव्याप्तिः । यतोऽत्र उपमानोपमेयत्वयोग्ययोरित्युच्यते । तत्र च मुखस्य न उपमानत्वयोग्यता, चन्द्रस्य न उपमेयत्वयोग्यतेति वाच्यम् ।

यतश्च न्यूनगुणस्योत्कर्षप्रतिपादनायैव ह्यलंकारच्छायानुसरणम् , प्रतीपेऽपि लोकप्रसिद्धवैपरीत्येन उपमापरिकल्पनम् उपमेयोत्कर्षायैव भवतीति मुखचन्द्रयोरुपमानोपमेयत्वार्हताऽस्त्येव । अत एव तदुपादानं कुमुदिमव मुखिमत्यादिव्यावर्तनफलकत्वेन इति प्रागुपपादितम् । एवमुपमेयोपमायामिप द्वितीयवाक्ये प्राथमिकवाक्योपात्तोपमानस्य उपमेयत्वाभिधानमन्यसदृशिनषेधार्थमिति उपमेयतार्हताऽस्त्येवेत्युभयत्रातिव्याप्तिस्तदवस्थैवेति भावः ।।

यदि तु - प्रतीपे वैपीत्यकल्पनम्, अन्यसदृशनिषेधश्च नोपमा बहिर्भावं गाधियतुमलम्, अपि तु तिद्वशोषत्वसाधकमेवेति तयोर्लक्षणस्य व्यापनम् हर्ण्यमवेति चेत् सादृश्यं वर्ण्यमानमनन्वयेऽप्यविशिष्टमिति तस्याऽपि गणाह्यत्वमेवेति 'द्वयोः' इति विशेषणमनुपादेयमेवेत्याह - तयोरिति ।।

# तत्त्वलोक:

अयं भावः - प्रतीपोपमोयोपमयोः यथा उपमानोपमेययोर्भेदः वास्तव स्तथा भेदाऽभावेऽपि 'यावान् वा अयमाकाशस्तावानेषोऽन्तर्हृदय आकाशः' इति विषयवाक्यमादाय शरीरकशङ्करभाष्ये - आकाशस्य एकत्वेन श्रूयमाणः उपमानोपमेयभावो न संभवतीत्याशङ्क्य बाह्याकाशहृदयाकाशयोर्भेदमारोप्य पूर्वपक्षानुरोधेन उपमानोपमेयभावस्समर्थितः । सिद्धान्तेऽपि आगतिका हि इयं गितः यत्काल्पनिकभेदाश्रयणम् इत्युक्तम् शंकराचार्यः । तद्व्याख्यानसमये च भामत्यां वाचस्पतिमश्रैः (दहराधिकरणे)

> तेन तस्योपमेयत्वं रामरावणयुद्धवत् । अगत्यां भेदमारोप्य, गतौ सत्यां न युज्यते ॥ इत्युक्तम् ।

एवं च 'गगनं गगनाकारं' इत्यत्र भेदारोपेणोपमेतिपक्षे द्वयो स्सादृश्यम् अविशिष्टमिति तयोरिव अयमपि संग्राह्य एवेति ॥

वस्तुतस्तु - वास्तवो भेदो यत्र तत्रोपमा, यत्र वा काल्पनिको भेदः तत्राऽपि अन्यसदृशनिषेधविवक्षायामुपमैव । परं तु अन्यसदृशनिषेधविवक्षायां अनन्वय इति तत्र न द्वयोस्सादृश्यमिति नातिव्याप्तिः । तदर्थमेव द्वयोरिति पदं सार्थकम् । अत एव अनन्वये ग्रन्थकृताप्यग्रे काल्पनिकभेदो निराक्रियत इति द्वयोरिति विशोषणवैयऽर्थ्योपपादनं न क्षोदक्षमिति प्रतिभाति ।।

एतह्रक्षणघटकस्य द्वयोरितिविशेषणस्य वैयर्थ्योपपादनेनैव काव्यप्रकाशो-क्तलक्षणघटकं भेदग्रहणमपि प्रतीपाद्यतिव्यापकत्वाद्वचर्थमिति न पुर्नवक्तव्य

'एतेन साधर्म्यपमा भेदे' (का.प्र.उ.१०.१२५) इति काव्यप्रकाशोक्तलक्षणेऽनन्वयव्युदासाय कृतं भेदग्रहणमपि प्रत्युक्तम् ॥

### तत्त्वलोकः

मित्याह - एतेनेति । काव्यप्रकाशकृता 'साधर्म्यमुपमा भेदे' इति सूत्रितम् । अस्यायमर्थः - उपमानोपमेययोः भेदप्रतीतौ यस्समानधर्मसम्बन्धस्स उपमेति । अत्र साधर्म्यपदम् ''आयुर्घुत''मित्यादिकार्यकारणभावप्रतीतिस्थले, ''मुखं चन्द्रं मन्ये'' इत्याद्युत्प्रेक्षासु चातिव्याप्तिवारणाय । एवं च साधर्म्यग्रहणादुपमानोप मेययोराक्षेपः । 'नितम्बिनी सैव नितम्बिनीव' इत्यत्रापि साधर्म्ये संभवात् अतिव्याप्तिः तद्वारणाय भेदग्रहणम् । अनन्वये च एकस्यैवोपमनोपमेयभावः न पुनिभिन्नयोरिति नातिव्याप्तिः इति विद्याचन्नवर्तिनः काव्य प्रकाशव्याख्यातुराशयः ।।

यदि तु संभवत्साधर्म्यं, किल्पितसाधर्म्यं चेति साधर्म्यं द्विविधं, तत्रानन्वये साधर्म्यं किल्पितमिति तद्वारणाय भेदग्रहणप्रयुक्तिः घटत इति शङ्कचते तदा वैषम्यं प्रसज्यते ।

तथाहि - स्वस्य स्वेन साधर्म्यासंभवात् अनन्वयस्य व्यवच्छेदः कृतः। न पुनः प्रतीपोपमेयोपमयोः। यतः प्रतीपोपमेयोपमयोः व्यवच्छेदः न कृतस्तस्मात् ज्ञायते तयोस्संग्राह्यत्विमिति।

एतेनेदमुक्तं भवति - प्रतीपेऽप्रकृतानुयोगिकत्वम् , उपमेयोपमायां पक्ताऽप्रकृतविषयोपमाद्वयरूपत्विमिति नालंकारान्तरत्वतिमिति योः संग्रा मान्यमिति । अत एव अनन्वयो व्युदस्तः, न पुनः प्रतीपविशेषोपमेयोपमे

न हि संभवत्साधर्म्यवर्णन एवोपमात्वम् । येन स्वस्य स्वेन साधर्म्यासंभवादनन्वयस्य व्यवछेद्यत्वम् इतरयोः सङ्गग्राह्यत्वं स्यात् । तथात्वे

'हंसीव धवला कीर्ति: स्वर्गङ्गामवगाहते' इत्यादौ कविकल्पितसाधर्म्योपमायां अनुपमात्वप्रसङ्गात् ।।

### तत्त्वलोकः

इति । यद्येवं तदा काल्पनिकं भेदमादाय अनन्वयोऽपि संग्राह्यः न पुन र्व्युदस्य इति वैषम्यमिति । तदेतन्मनसि निधायाह - न हीति ।

ननु संभवत्साधर्म्ययोरेवोपमेति प्रकाशकाराभिप्रायः कथमवगतः ? इति चेदुच्यते । 'राकायाम् अकलङ्कं चेत्' इत्यादो 'उभौ यदि व्योम्नि' इतिवत् कल्पितोपमात्वे संभवत्यपि 'यद्यर्थोक्तौ च कल्पनम्' इति अतिशयोक्तिविशेषतोपगमात् संभवत्साधर्म्ययोरुपमा, असंभवत्साधर्म्ययोः अतिशयोक्तिप्रभृतीति ।

साधर्म्यसंभव एवोपमेत्युपगमे यत्रालंकारत्वप्रसिक्तर्नास्ति तत्रोपमा-प्रतीतावप्यनुपमात्वं प्रसज्यत इत्यव्याप्तिमुद्धावयति - तथात्वेति । उक्तोदा हरणे उपमाने धावल्यसद्धावेऽपि उपमेये तत्सम्भवो नास्ति । अथापि कविसमयानुरोधेन क्वचित्सत्यासत्यगवेषणस्य परित्यागः आलंकारिकसंमतः। अतोऽत्र उपमात्विमष्यते । न चात्रान्यमलंकारमुपलभामहे । अतश्च संभवत्साधर्म्य एवोपमेति विषयविभागध्वननमयुक्तम् । अत एव काव्यादर्शकारेण दिण्डना -

# तत्त्वलोकः

चन्द्रबिम्बादिव विषं चन्दनादिव चानलः । परुषा वागितो वक्त्रादित्यसंम्भावितोपमा ॥ [का.द.२.३९] इत्युपमा लक्षिता उदाहृता च ।

### न चैवं सति -

'निपेतुरास्यादिव तस्य दीप्ताः शरा धनुर्मण्डलमध्यभाजः । जाज्वल्यमाना इव वारिधाराः दिनार्धभाजः परिवेषिणोऽर्कात् ॥

इति भामहीयेऽसम्भवोदाहरणेऽतिव्याप्तः । तत्रापि तथा कल्पयितुं शक्यत्वादित्यसंभवस्य अदोषता प्रसज्येत इति वाच्यम् । युक्त्यनिबद्धस्यापि असंभवात् दोषतैव । उक्तोदाहरणे च अम्बुधाराणां ज्वलनम्, विवस्वतः सकाशात् पतनं च कल्पितमपि संभवदिव नानुभूयते । नैवमत्र, किन्तु प्रकृतस्य राज्ञः वक्तात् परुषवाचः असंभवं द्रढयन्नेव असंभावितमेवोपमानं कविः कल्पयति सम इति बाधकं न किमपि ॥

किंच काव्यप्रकाशोक्तलक्षणस्य -

''मुखेन निष्कलंकेन न समस्तव चन्द्रमाः'' इति व्यतिरेकोदाहरणे निषेध्यत्वेन साधर्म्यप्रतीतेः अतिव्याप्तिः । तथा 'ढुंढुंकृत्वा मरिष्यसि' इति तदुदाहृतलुप्तधर्मोपमानोपमायां अतिव्याप्तिः । तत्र माधर्म्यानुयोगिनिषेधेन सःदृश्यस्यापि निषिद्धप्रायत्वात् ॥

किंच, सत्यामप्युपमानोपमेयत्वयोग्यतायां, सत्यपि हृद्यत्वे लिङ्गवचनभेदादिदुष्टायामुपमायाम्

'हं सी व धवलश्चन्द्रः सरां सी वामलं नभः' इत्यादिरूपायामतिव्याप्तिः ।

### तत्त्वालोकः

वस्तुतो विचार्यमाणे - लक्षणे उपमानोपमेयत्वयोग्ययोरित्यर्थविशेषणो पादानादेव प्रतीपोपमेयोपमयोः व्यावृत्तिर्भवति, प्रतीपे उपमेयत्वयोग्यस्य उपमानत्वं परिकित्पतम् । उपमेयोपमायामिप द्वितीये वाक्ये उपमेयत्वयोग्यस्यैव उपमानत्वं परिकित्पतिमिति तद्धटकयोः किवसमयसिद्धोपमानत्वयोग्यता नास्त्येवेति अतिव्याप्तेरभावात् अनन्वयव्युदासार्थं प्रकाशकृता कृतं भेदग्रहणं युक्तमित्युभ्युपेयम् ।

सत्यम् ; अथापि अहमेव गुरुः सुदारुणानामिति
हालहल मा स्म तात दृष्यः ।
ननु सन्ति भवादृशानि भूयो
भवनेऽस्मिन् वचनानि दुर्जनानाम् ॥

इत्यादि प्रतीपविशेषे उपमेयत्वयोग्येष्वेव दुर्जनवचस्सु साधर्म्यं वर्ण्यत इति अतिव्याप्तिरिति तद्योग्यतोपादानेनाऽपि न निस्तार इति विभावनीयम् ।

पुनरिप सिंहावलोकनन्यायेन 'उपमानोपमेयत्वयोग्ययो'रिति लक्षणघटकस्य अस्यैव विशोषणस्य उपमाभासेषु उपमाध्वनौ चातिव्याप्तिरित्याह - किंचेति । हंसीवेति ।

# उदाहरिष्यमाणे चोपमाध्वनावतिव्याप्तिः ॥

# तत्त्वालोकः

'हंसीव धवलश्चन्द्रः, सरांसीवामलं नभः। भर्तृभक्तो भटः श्वेव, खद्योतो भाति भानुवत्।।' इति दण्डिना काव्यादर्शे (काव्यादर्शे २-५५) यथाक्रमम् उपमानानां लिङ्गभेदः, न्यूनत्वं, अधिकत्वं च सहृदयानां वैरस्यावहिमत्यभिप्रायेण प्रत्युदाहृतम्। एषु कस्यापि वस्तुनः उपमानार्हता नास्तीति न वक्तुं युज्यते। अथापि लिङ्गभेदादिद्ष्टत्वादुपमाभासत्विमिति एवमादौ अतिव्याप्तिः।।

वस्तुतस्तु - 'जाति-प्रमाण-धर्मन्यूनता उपमानस्य हीनत्वम् । एतेनाधिकत्वं व्याख्यातम्' इति काव्यालंकारसूत्रे वामनोक्तिदशा (का.सू.१०-११) दुष्टत्वे उपमानत्वयोग्यतासत्वेऽपि अहृद्यत्वादुपमानत्वमेव तादृशेषु न निष्पद्यते । अतश्च लक्षणम् नातिव्याप्तमिति वक्तुमप्यलम् ॥

# उदाहरिष्यमाणे चेति ॥

'किरित प्रकरं गवां प्रकामं
सुमनस्स्वच्छतरं निधौ कलानाम् ।
कितचित्कलयन्ति यत्प्रबोधं
कितिचित्नेति स तत्स्वभाव एव ॥'
इत्यत्र चन्द्रे किरणजालं साधारण्येन प्रसारयत्यिप कानिचित्पुष्पाणि विकसन्ति,
नान्यानीत्येव विशेषो यथा तत्तत्पुष्पस्वभावकृत एव, न पुनश्चन्द्रकृतिकरणप्रसरणविशेषकृतः तथा सर्वेष्विपि शिष्येषु एकरूपतया गुरौ प्रवचनं

निह सोऽप्यलंकारः, अलंकार्यत्वात् । ब्राह्मण - श्रमणन्यायेन तत्र अलंकारध्वनिव्यपदेश इति सिद्धान्तात् ।।

#### तत्त्वलोकः

कुर्वत्यपि केचित् प्रगल्भन्ते नान्ये इत्येष विशेषः तत्तच्छिष्याधीतविषयधारण सामर्थ्यतदभावरूपांशकृतः, शिष्याणां गुरौ प्रतिपत्तितारतम्येन वेति उपमाध्वन्यते । न चात्रोपमाया अलंकारता, ध्वन्यमानत्वेन अलंकार्यत्वात् । न चैतद्द्वारकं विशेषणं प्राचीनैर्लक्षणेऽनुप्रवेशितम् ॥

न च ध्वन्यमानेषु एतादृशेषु अलंकारत्विमध्यम्, तथासित - 'यत्र शब्दशक्त्या साक्षादलंकारं वाच्यं सत्प्रितभासते स सर्वोऽिप वाच्यालंकारस्य विषयः । यत्र तु शब्दार्थशक्तिभ्यामन्यतरया वा आक्षिप्तं वाच्यव्यतिरिक्तं यङ्गचमेवालंकाररूपं प्रितभासते स ध्वनेविषयः ।' इति वाच्यप्रतीयमानयोरलंकारयोः विषयविभागप्रदर्शनं यत् आनन्दवर्धनाचार्यैः कृतं तदप्रयोजकं स्यात् । उक्तं च - 'व्यज्यन्ते वस्तुमात्रेण यदालंकृतयस्तदा । धवं ध्वन्यङ्गता तासाम्' इति व्यज्यमानानामिप अलंकारादीनां ध्वनित्विमिति । तेन च ध्वन्यमानतादशायाम् उपमादीनां अलंकार्यत्वम् इत्युक्तं भवति । एवं चोक्तलक्षणम् उपमाध्वनावितव्याप्तिमिति भावः ॥

न चैवंतर्हि - ध्वन्यमानेषु उपमादिषु 'उमालंकारो ध्वन्यते, रूपकालंकारो ध्वन्यते' इति व्यवहारात् उपमादिध्वनिषु अलंकारतैवास्तु व्यवहारानु-सारित्वह्यक्षणप्रणयनस्येति शंकाम्, तादृशव्यवहारस्य अन्यथोपपादितत्वात् एवमादौ नालंकारतेत्याह - निह सोऽपीति । अयं भावः - यत्र ''उपमा ध्वन्यते'' ''रूपकं ध्वन्यते'' तत्र वस्तुतः उपमालंकारो ध्वन्यते रूपकालंकारो ध्वन्यते इति

#### तत्त्वलोकः

ध्वनित्वसामानाधिकरण्येन अलंकारस्यापि ध्वनित्वाभिधानं न घटते विरोधात् । विरोधश्च सहानवस्थानलक्षणः । आत्मत्वकटकत्वादिवत् । ध्वनित्वं नियमेन व्यज्यमानेष्वेव, अलंकारत्वं च वाच्यवाचकेष्वेवेति नियमस्य दृष्टत्वात् ।

किंतु व्यज्यमानोपमारूपकादौ अलंकारध्विनव्यपदेशः श्रमणे भूतपूर्वं ब्राह्मण्यमनुसंस्मृत्य यथा ''ब्राह्मणश्रमण'' इति व्यपदेशः तथात्रापि व्यज्यमान-तादशायाम् अलंकारत्वाऽभावेऽपि तस्यैवार्थस्य वाच्यतादशायां अलंकारता आसीदित्येतावता तद्यपदेशः । दृष्टान्तेऽपि श्रमणत्वावस्थायां न ब्राह्मण्यम् । ततः पूर्वमेव ब्राह्मण्यस्य निवृत्तेः । दार्ष्टीन्तिकेऽपि तथाव्यपदेशस्योपपत्तेः सामानाधिकरण्यं नानुपपत्तं भवतीति अभिनवगुप्तपादादीनां मतमनुसृत्य तद्यपदेशोपपत्तिः प्रदर्शिता । उक्तं च लोचनकृता - यः पूर्वं क्रापि वाक्यार्थेऽलंकारभावमुपमादिरूपतयान्वभूत् । इदानीं तु अनलंकाररूप एव अन्यत्रगुणीभावाभावात् अपूर्वप्रत्यभिज्ञानबलादलंकारध्वनिरिति व्यपदिश्यते । ब्राह्मणश्रमणन्यायेन तद्रूपताभावेन तूपलक्षितं वस्तुमात्रमुच्यते (ध्व.लो.) इति । अमुमेवाभिप्रायं काव्यप्रकाशकारोऽपि - 'निरूपादानसंभारम्' इति शब्दशक्तिमूलालंकारध्वनिमुदाहृत्य 'अत्र व्यतिरेकस्य अलंकार्यस्यापि ब्राह्मणश्रमणन्यायेन अलंकारता' (का.प्र.) इत्याह ।

वस्तुतस्तु - वाच्यतादशायां यस्यार्थस्य अभिव्यक्तौ उपमाद्यलंकार व्यपदेशस्तस्यैवार्थस्याभिव्यज्यमानत्वे सादृश्यमूलकस्तदलंकारध्वनिव्यपदेशः।

रसगङ्गाधरकृतस्तु - उपमाध्विनिनिरूपणप्रसङ्गे 'एषैव च यदा सकलेन वाक्येन प्राधान्येन ध्वन्यते तदा परिहृतालंकारभावा ध्विनव्यपेशहेतुः।

यदि च दुष्टादुष्टालंकार्यालंकारसाधारणोपमासामान्यलक्षणमिति नोक्तातिव्याप्ति:, तदा 'उपमानोपमेयत्वयोग्ययो'रिति ''हृद्यमि''ति च व्यर्थम् । कविसमयसिद्धचभावादिदुष्टोपमाया अपि संग्राह्यत्वात् ।!

#### तत्त्वलोकः

अस्यां च अलंकारव्यपदेशः कदाप्यलंकारभावमप्राप्तेषु मञ्जूषादिगतेषु कटकादिषु अलंकुर्वाणगतधर्ममात्रसंस्पर्शनिबन्धनः' इत्याहुः (रस.पु. २४५) ।

एवं च एकत्र उपमाद्यलंकारभावमुपगतस्यैवार्थस्य अन्यत्र प्राधान्यमनुभवितुं अशक्यत्वात् ब्राह्मणश्रमणन्यायस्य नैवंविधस्थलेषु प्रसक्तिः। अपि तु यत्र धर्मी अभिन्नस्सन् अवस्थान्तरमापद्यते तादृशस्थलेषु अयं न्यायः प्रसजित । एवंविधेषु तु स्वरूपयोग्यतासद्भावात् सादृश्याद्वा तद्यपदेशः उपपद्यते । विशेषस्तु उत्तरत्र अलंकारभूतोपमालक्षणव्याख्यावसरे वक्ष्यते । एतेन उपमाध्वनावितव्याप्तिः प्रसज्यत एवेति भावः ।

यदि तु उक्तं लक्षणं दुष्टालंकार्यालंकारसाधारण्येन कृतिमत्युच्यते तदा 'उपमानोपमेयत्वयोग्ययोरिति' हृद्यमित्यनयोरुपादानं व्यर्थं स्यात् इत्याह-यदि चेति ।

न च - दुष्टादुष्टालंकारसाधारण्येनोपमालक्षितेत्यभ्युपगमेऽपि न तयोः वैयर्थ्यम् । 'तरलं लोचनयुगलं कुवलयमचलं किमेतयोस्साम्यम्' इत्यादि व्यतिरेके निषेधप्रतियोगितया प्रतीते साधर्म्येऽतिव्याप्तिवारणाय 'उपमानो पमेयत्वयोग्ययोर्द्वयोः हृद्यं पर्यवसितं साधर्म्यमुपमे'ति परिष्कियते । तथा सित

यतु विद्यानाथेन लक्षणमुक्तम् -स्वतिसद्धेन भिन्ने सम्मतेन च धर्मतः । साम्यमन्येन वर्ण्यस्य वाच्य चेदेकदोपमा ॥ (प्र.रु.)इति ।

#### तत्तवालोकः

दुष्टोपमाव्यावृत्तिर्भविष्यतीति कथं तयोः वैयर्थ्यम् ?, उच्यते व्यतिरेकेऽति व्याप्तिर्नैव भवति, यतस्तत्र 'व्यतिरेक एव कवेस्तात्पर्यं न पुनस्साधर्म्यं' इति नच वक्तुं शक्यम् । यं कंचिद्धर्ममुपादाय सादृश्ये सत्येव धर्मान्तरप्रयुक्त - सादृश्यभावस्यैव व्यतिरेके विवक्षितत्वेनातिव्याप्तेरवारणात्, अतश्च ''हृद्यमि''ति साधर्म्यविशेषणमुपादेयमेवेति वाच्यम् ।

तथा सित - उक्तिविशेषणेनैव निषेधपर्यवसायिनोऽनन्वयघटकसाधर्म्यस्यापि व्यावृत्तिसिद्ध्या अनन्वयवारणाय कृतं 'द्वयो'रितिविशेषणम्, प्रकाशकारीयलक्षणे भेदग्रहणं च व्यर्थमेवेति तयोर्लक्षणं दुष्टमेव ।

किंच - वाच्यालंकारस्वरूपकथनावसरे तद्विरुद्धतया दुष्टव्यङ्गचसाधारण्येन उपमासामान्यलक्षणप्रणयनस्यानुचितत्वाचेति दिक् ।

इत्यं प्राचीनानां लक्षणे द्वे अपि अव्यापके अतिव्यापके चेति प्रतिपाद्य सम्प्रति विद्यानाथोक्तमुपमालक्षणम् खण्डियतुं तदीयं लक्षणमनूद्य तद्धटकदलानि तन्मतानुसारेण सार्थकयित - यतु इत्यादिना ।

वर्ण्यस्य, स्वतिस्सिद्धेन भिन्नेन सम्मतेन च अन्येन धर्मतस्साम्यम् एकदा वाच्यं चेत् उपमा इति योजना ।

# अत्र 'स्वतिस्सिद्धेन' इत्युत्प्रेक्षाव्यावृत्तिः । तत्रोपमानस्य कविकल्पितत्वेन लोकसिद्धित्वाभावात् ॥

#### तत्त्वलोकः

वर्ण्यस्य - उपमेयस्य, स्वतिस्सिद्धेन-लोकानुभवगोचरेण, किवमितिविकासानुिक्षिखितेन, भिन्नेन-वर्ण्यादन्येन उपमानेनेत्यर्थः, संमतेन - किवसमयप्रसिद्धेन लिङ्गभेदादिदोषरिहतेन, अन्येन-अवर्ण्येनोपमानादिना धर्मतः-गुणिक्रययोरन्यतरेण, एकदा - एकवाक्यतया, साम्यं-सादृश्यं वाच्यं चेत् - शब्दशिक्तप्रतिपाद्यं यदि, तदा उपमा - तन्नाम्नी उपमालंकृतिरित्युच्यते इति कारिकार्थः । 'चन्द्र इव मुखम्' इत्यत्र मुखस्य लोकिसिद्धेन, मुखाद्धिन्नेन, किवसम्मतेन चन्द्रेण आह्लादकरत्वरूपधर्मनिबन्धनं सादृश्यं प्रतीयत इति लक्षणसमन्वयः ।

लक्षणधटकदलप्रयोजनं प्रदर्शयति - अत्रेति । तद्यथा -कीर्तिः काकतिवीररुद्रनृपतेः सिंहासनाध्यासिनः प्राचां भूमिभुजां यशः पिदधती कोटिन्दुतुल्यद्युतिः । रक्षादिष्षणराजलाभजनितामन्दप्रमोदोत्थिता त्रैलोक्याट्टहसप्रभेव ककुभां प्रान्तेषु विद्योतते ॥ इति ।

अस्यामुत्रेक्षायां कीर्तौ अट्टहास्प्रभातादात्म्यं संभाव्यते । संभाव्यमानायाश्च कविमतिविकासकिल्पतत्वमेव न लोकिसिद्धत्विमिति अतिव्याप्तेर्नावकाशः । अत्र स्वतिस्सद्धेनेत्यनुपादाने तु अतिव्याप्तिस्यादिति भावः ॥

'भिन्नेन' इत्यनन्वयव्यावृत्तिः । 'सम्मतेन' इति सर्विविधदुष्टोपमाव्यावृत्तिः । किवसमयप्रसिद्यभावेन लिङ्गवचनभेदादिना वा यद्यदसम्मतम्, तस्य सर्वस्यापि सम्मतपदेन व्यावर्तनात् ।

#### तत्त्वलोक

भिन्नेनेति पदव्यावर्त्यमाह - भिन्नेनेति । तद्यथा -सन्तु लोके सुवर्णीद-रत्नाकर-सुधाकराः । तथापि वीररुद्रोऽयं वीररुद्र इव स्वयम् ॥

अस्मिन् अनन्वये उपमानोपमेयोर्भेदो नास्ति । परं तु वर्ण्यस्य वीररुद्रस्य तैनैव साम्यं वाच्यमिति नातिव्याप्तिरिति भावः ॥

सम्मतेनेति पदव्यावर्त्यमाह - सम्मतेनेति । तद्यथा -

हंसीव धवलश्चन्द्रः, सरांसीवामलं नभः। भर्तृभक्तो भटः श्वेव, खद्योतो भाति भानुवत्।।

इत्यादौ लिङ्गभेद-वचनभेदन्यूनताधिक्यानां सहृदयोद्वेजकतया दूषकत्वं न्यायसम्मतिमिति एवंविधेष्वितव्याप्तिवारणाय, 'कुमुदिमव मुखम्' इत्यादौ कविसम्मत्यभावेनातिव्याप्तिवारणाय च सम्मतेनेति विशेषणिमिति भावः।

अत्र सम्मतेनेत्यनेन यत्र लिङ्गवचनभेदहीनताधिक्यानां न सहदयोद्वेजकत्वं नेषाम संग्राह्यत्वमेवेति फलित ॥

अत एव भामहः स्वकीये काव्यालंकारे मेधाविनाम्ना आलंकारिकेणोदितान् -

> 'हीनताऽसंभवो लिङ्गवचोभेदो विपर्ययः। उपमानाधिकत्वं च तेनासदृशतापि च। त एते उपमादोषास्सप्त मेधाविनोद्धृताः॥ इत्यनूद्य, 'स मारुताकम्पितपीतवासाः

> > विभ्रत्सलीलं शशिभासमब्जम्।

यदुप्रवीरः प्रगृहीतशार्ङ्गः

सेन्द्रायुधो मेघ इवाबभासे ॥'

अत्र उपमेये यदुवीरे वासश्शंखश्चाप इति त्रीणि विशेषणान्युपात्तानि, उपमाने मेघे शार्ङ्गसदृशं शक्रधनुर्मात्रमुपात्तम्, न पुनर्वासश्शंखसदृशे इति हीनंत्वदोष इति मेधाविनः अभिप्रायं निराचष्टे स्म -

> सर्वं सर्वेण सारूप्यं नास्ति भावस्य कस्यचित् । यथोपपत्ति कृतिभिः उपमासु प्रयुज्यते ॥ इत्यनेन ।

अन्यथा 'मुखं चन्द्र इव' इत्यादवापि न्यूनतैव प्रसज्येत । तदपि **भामहेन** अभिहितम् -

> अखण्डमण्डलः क्रेन्दुः क्र कान्ताननमद्युति । यत्किञ्चत् कान्तिसामान्याच्छशिनैवोपमीयते ॥ किंच काव्यानि नेयानि लक्षणेन महात्मनाम् । दृष्टं वा सर्वसारूप्यं राजिमत्रे यथोदितम् ॥

इति । उदाहृतं च -

सूर्यांशुसम्मीलितलोचनेषु दीनेषु घर्मानिलनिर्मदेषु ।

साध्यः स्वगेहेष्विव भर्तृहीनाः

केकाः विनेशुः शिखिनां मुखेषु ॥

इति । अत्र यद्यपि उपमेये मुखे लोचनसम्मीलन-दैन्यनिर्मदत्वानां धर्माणामाधिक्यं प्रतीयते । उपमाने गेहे तु धर्माणां तादृशानामुपादानं नास्ति । न चैतावता उपमाने धर्मकृतन्यूनतेत्यनुपमात्वं वक्तुं युक्तम् ।

अमुमेवाभिप्रायं परिपुष्णतेव दण्डिना -

न लिङ्गवचने भिन्ने न हीनाधिकते अपि । उपमादूषणायालं यत्रोद्वेगो न धीमताम् ॥ इत्युक्त्वा, स्त्रीव गच्छिति षण्डोऽयं वक्त्येषा स्त्री पुमानिव । प्राणा इव प्रियोऽयं मे विद्या धनिमवार्जिता ॥ भवानिव महीपाल देवराजो विराजते । अलं अंशुमतः कक्ष्यामारोढुं तेजसा नृपः ॥ इत्युदाहृत्य,

इत्येवामादौ सौभाग्यं न जहात्येव जातुतिक् ।। (का.व्या २.५१-५४) इति निगमितम् । परन्तु यत्र धीमतामुद्वेगो जायते तादृशः परिहर्तव्यः इत्यपि तेनैव दिण्डिना उक्तम् -

> 'अस्त्येव कचिदुद्वेगः प्रयोगे वाग्विदां यथा । ''हंसीव धवलश्चन्द्रः''। ''ईदृशं वर्ज्यते सिद्धिरिति'' ॥

एवं च संमतेनेति विशेषणमसंमतव्यावर्तकं संग्राह्यसंग्राहकं चेत्युक्तं भवित । अत एव उपमानिरूपणान्ते दोषाणामपवादाः ग्रन्थकृतापि प्रदर्शियष्यन्ते इति बोभ्यम् ॥

'धर्मतः' इति श्लेषव्यावृत्तिः । श्लेषे हि - 'सकलकलं पुरमेतज्ञातं सम्प्रति सुधांशुबिम्बिमव' इत्यादौ शब्दसाम्यिमवशब्देनोच्यते, न गुणिक्रयारूपधर्मसाम्यम् ।

'अन्येन वर्ण्यस्य' इत्यनेन प्रतीपव्यावृत्तिः । तत्र वर्ण्येन प्रकृतेन सहाप्रकृतस्य सादृश्यवर्णनात् ।

#### तत्त्वलोकः

धर्मतः इति विशेषणात् श्लेग्ट्यावृत्तिरित्याह - धर्मत इति । श्लेषे हि 'सकलकलं पुरम्' इत्यादौ पुरे चन्द्रबिम्बसाम्यं किवनोपिनबद्धम् । उपमालंकार इति प्रकाशकारः, श्लेषालंकार इति सर्वस्वकारः । तयोः सर्वस्वकारसिद्धान्तश्रद्धालुना विद्यानाथेन - शब्दसाम्यमात्रे श्लेषः, गुणिक्रयासाम्ये उपमेति उपमाश्लेषयोर्विषयविभागं प्रदर्शितवतो रुय्यकस्य अनुरोधेन उपमाप्रतिभोत्पत्तिः श्लेष एवायं नोपमेति मत्वा धर्मत इति विशेषणात् न श्लेषेऽतिव्याप्तिरिति भावः आविष्कृतः। एवं च ''सकलकलं पुरिम''त्युदाहरणे पुरे कलकलध्वनिमत्त्वम् चन्द्रबिंबे सकलकलापरिपूर्णतेति धर्मसाम्यं न भवित इति नात्रोपमा, शब्दसाम्यमात्रप्रतीतेः श्लेष एवेति ॥

'अन्येन वर्ण्यस्य' इति दलनिवेशात् तद्विपरीते प्रतीपे नातिव्यप्तिः इत्याह-अन्येनेति ।

तद्यथा -

'लोकोऽयमविशेषज्ञः किं कुर्मः कस्य कथ्यते । यत् काकतिनरेन्द्रेण सुमेरुरुपमीयते ॥' इति ।

# एक्देत्यनेनोपमेयोपमाव्यावृत्तिः । 'वाच्यम्' इत्युपादानात् व्यङ्ग्योपमाव्यावृत्तिः इति ।।

#### तत्त्वलोकः

अत्र वर्ण्येन राज्ञा सुमेरोस्सादृश्यं परिकल्पितम् । उपमायां तु वर्ण्यस्य अवर्ण्येन साम्यं कल्प्यत इति प्रतीपे नातिव्याप्तिरिति भावः ।

एकदेति विशेषणव्यावर्त्यं प्रदर्शयति - एकदेति ।

तद्यथा - 'धर्मोऽर्थ इव पूर्णश्रीरर्थो धर्म इव त्वयि' इति ।

अत्र प्रथमवाक्ये धर्मार्थयोः, द्वितीयवाक्ये अर्थधर्मयोश्च सादृश्यं वाक्यभेदेन इवशब्दद्वयमुचार्य प्रतिपाद्यते इत्युपमेयोपमा । अस्यां तु एकवाक्यतयेति तत्र नातिव्याप्तिरिति भावः ॥

वाच्यमित्युपादानात् व्यङ्गचोपमाव्यावृत्तिरित्याह - वाच्यमितीति । तद्यथा -

'एष सत्यं राजा श्यामा खलु त्वं समागमो द्वयोः । किंपुनर्न प्रदोषकथा दृश्यते एतत्खल्वाश्चर्यम् ॥'

इत्यत्र श्यामा-राजशब्दवाच्ययोः कान्ताृनृपयोः प्रकृतयोः अप्रकृतिशाचन्द्रा-भेदाध्यवसायेन प्राप्तस्य कालिवशेषस्य प्रदोषस्य प्रतिषेधेन विरोधाभासः प्रतीयते । प्रकरणबलाच्च कान्तां-नृपवाचकाभ्यां श्यामाराजशब्दाभ्यां निशाचन्द्रयोः प्रतीतेः श्यामानिशयोः, राज-चन्द्रयोश्चौपम्यं ध्वन्यते । एवमादौ च साम्यस्य शब्दशक्तिवेद्यत्वं नास्तीति नातिव्याप्तिरित

तत्र उत्प्रेक्षाव्यावृत्तये 'स्वतिस्सिद्धेन' इत्युक्तमयुक्तम् । उत्प्रेक्षयामिवकारस्य विषयविषयिणोस्तादात्म्यादिसंभावनावाचकत्वेन तत्र साम्यस्य अवाच्यतया तत एव तब्यावृत्तेः ।। उक्तं हि चक्रवर्तिना-

#### तत्त्वलोकः

भावः । इतिशब्दः विद्यानाथाभिमतलक्षणसमन्वयदलकृत्ययोः परिसमाप्तिं द्योतयति ॥

एवं विद्यानायोक्तं लक्षणं सदलकृत्यमुपपाद्यं तदीयं लक्षणं निराकर्तुं उथ्येक्षाव्यावर्तकं स्वतिस्सिद्धेनेति विशेषणमनुपादेयम्, साम्यिमत्यने नान्यथासिद्धत्वादित्याह - तत्रेति । तद्यथा -

पुञ्जीभूतिमव ध्वान्तं एष भाति मतङ्गजः ।

सरः शरत्प्रसन्नाम्भो नभःखण्डिमवोज्ज्ञितम् ॥ (भा.का.२-५२) इत्यत्र मतङ्गजे पुंजीभूतध्वान्ततादात्म्यमुत्प्रेक्ष्यते । तथा शरत्प्रसन्नाम्भसि सरिस भूतलस्थितनभःखण्डतादात्म्यं चोत्प्रेक्ष्यते । अत्र ध्वान्तस्य पुंजीभवनम्, आकाशखण्डस्य भूमावुज्झितत्वं वा न लोकसिद्धामित्येवमादौ इवशब्दः सम्भावनावाचक एव न साम्यवाचक इति साम्यं वाच्यमित्यनेनैव उत्प्रेक्षाव्यावृत्तेः स्वतस्मिद्धेनेति विशेषणं व्यर्थमिति भावः ॥

उपमानस्य लोकप्रसिद्धितदभावाभ्याम् इवशब्दस्य उपमासंभावनाबोधकत्वं सम्प्रतिपन्नमित्यत्र **अलंकारचऋवर्तिना** उक्ते संमितकारिके प्रदर्शयित - **उक्तं हि इत्यादिना ।** 

यदायमुपमानांशो लोकतः सिद्धिमृच्छति । तदोपमैव येनेवशब्दः साधर्म्यसूचकः ॥

यदा पुनरयं लोकादिसद्धः किवकिल्पितः । तदोत्रेक्षैव येनेवशब्दः संभावनापरः ॥ इति । दृष्टं च लोके संभावनापरत्विमवशब्दस्य - 'दूरे तिष्ठन् देवदत्त इवाभाति' इति ।

#### तत्त्वलोकः

अस्यायमर्थः - कविना उपादीय.मानः उपमानांशः - उपमानभागः अलंकारैकदेशः, लोकतस्सिद्धम् - लोकानुभववेद्यताम् , ऋच्छति - प्राप्नोति ।

यद्वा उपमानांशः उपमानविशेषणतया भासमानो यो भागः लोकतः सिद्धिम् ऋच्छति तदा उपमैव अलंकारः, येन इवशब्दः साधर्म्यसूचक इति निश्चीयत इति ।

## उपमात उत्प्रेक्षायां वैलक्षण्यमाह - यदा पुनरिति ।

यदा पुनः, अयं उपमानांशः - उपमालंकारैकदेशः उपमानम्, तिद्वशेषणं वा, लोकादिसद्धः - लोकानुभवाऽगोचरस्सन्, किवकिल्पितः - किवप्रौढोिक्तिसिद्धो भवित तदा उत्प्रेक्षैव अलंकारः, येन हेतुना इवशब्दः संभावनापरः - संभावनामेव प्राधान्येनाहेति यावत्।

ननु इवशब्दस्य साधर्म्यप्रतिपादकत्वमेव न संभावनाप्रतिपाकत्वम् इति ।
कर्मामयं विषयव्यवस्थोपपद्यते इत्यत्राह - दृष्टं चेति ।

कथं च स्वतिस्सिद्धेनेत्यनेनोत्रेक्षाव्यावृत्तिः ?

न नित्यमिस्मन् परिपूर्णतेति

त्यक्त्वा नभः क्षोणितलावतीर्णः ।

आनन्दयन्निन्दुरिव स्वधाम्ना

विभाति लोके नवकाकतीन्द्रः ॥

इति तदीयोत्रेक्षोदाहरण एवोपमानस्य स्वतिस्सद्धत्वात् ॥

#### तत्त्वलोकः

एवं च 'चन्द्र इव मुख'मित्यादौ मुखे चन्द्रसादृश्यम् 'दूरे तिष्ठन् देवदत्त इवाभाति' इत्यादौ पुरुषान्तरे उपमानकोटिकः प्रायो निश्चयः प्रतीयत इति भेद आविष्कृतो भवति ।

यद्यपि चक्रवर्तिमतमनुरुध्य स्वतिस्सद्धेनेति विशेषणमुत्प्रेक्षां व्यावर्तयतीत्युप-गमेऽपि विद्यानाथोदाहरिष्यमाणोत्प्रेक्षोदाहरणे लोकप्रसिद्धोपमानोपादानादितव्याप्तिः अपिरहार्येति मनिस निधाय पृच्छिति - कथं चेति । न नित्यमिति । अस्मिन् परिदृश्यमाने नभिस, नित्यं सर्वकालावच्छेदेन, परिपूर्णता-कलासाकल्यं नेति मत्वा, नभः - अन्तरिक्षम् त्यक्त्वा क्षोणितलावतीर्णः - क्षितितलमवतीर्णः इन्दुरिव नवकाकतीन्द्रः, काकितर्नाम दुर्गाशिक्तरेकिशिलानगरेश्वराणां कुलदेवता इति कुमारस्वामिसोमपीथी ।

एवञ्च भक्तैः स्वेष्टदेवतानामधारणस्य 'चामुण्डरायः' इत्यादि नामसु प्रसिद्धत्वात् काकतिश्चासौ इन्द्रश्च काकतीन्द्र इति समासः ।

(गुणैरपूर्वः) लोके भुवने स्वधाम्ना स्वतेजसा लोके आनन्दयन् सन्तोषमुत्पादयन् विभाति अधिकं शोभते इत्यर्थः ।

# इन्दुः क्षेणितलावतीर्णत्वाकारेण कविकल्पित इति चेत् ,

#### तत्त्वलोकः

एवं चात्र उपमानभावमनुभवतः चन्द्रस्य लोकसिद्धत्वम् अस्त्येवेति स्वतस्सिद्धेनेत्यनेन उत्प्रेक्षाव्यावृत्तिः न भवतीति उपमालक्षणम् अतिव्याप्नोत्येवेति भावः ॥

ननु - 'दण्डी नास्ति' इत्यादिप्रतीतौ यथा पुरुषसत्वेऽपि दण्डरूपविशेषणाभावप्रयुक्तदण्ड्यभाव उपेयते, तद्वत् इहापि उपमानस्येन्दोः लोकसिद्धत्वेऽपि क्षितितलावतीर्णत्वरूपविशेषणांशस्य तद्वृत्तित्वेन लोकप्रसिद्धयभावात् 'न नित्यमस्मिन्नि'त्युदाहरणे उपमानस्य स्वतिसद्धत्वं नास्ति विशिष्टाकारस्य कविषौढोक्तिकित्यतत्वादिति स्वतिस्सिद्धेनेति विशेषणं युक्तमेवेति शङ्कते - इन्दुरित्यादिना ।

वस्तुतस्तु - उत्प्रेक्षात्वावच्छेदेन उपमानस्य तदंशस्य उभयोर्वा कविनिबद्धत्वमेवेति नियमोऽभ्युपगन्तुं न शक्यः । उपमानस्य लोकसिद्धत्वेऽपि उत्प्रेक्षोपगमात् । तद्यथा -

ज्ञाने मौनं, क्षमा शक्तौ, त्यागे श्लाघाविपर्ययः । गुणाः गुणानुबन्धित्वात् तस्य सप्रसवा इव ॥ इत्यत्र ज्ञानादिसाहित्येन मौनादीनां सप्रसवत्वमुत्प्रेक्ष्यते । उपमानांशश्च सप्रसवत्वं लोकानुभवसिद्धमेव न कविनिबद्धमिति ।

अयं चांशः विद्यानाथस्याप्यसंमत इति न शक्यं वक्तुम् । यतः गौय स्वतिस्सिद्धेनेति दलकृत्यप्रदर्शनावसरे 'उत्प्रेक्षायामप्रसिद्धस्याऽपि'

# तर्हि 'चन्द्रिबम्बादिव विषं चन्दनादिव चानलः । परुषा वागितो वक्त्रादित्यसंभावितोपमा ॥'

इत्युक्तायां असंभावितोपमायामव्याप्तिः । विषानलयोः स्वतःसिद्धत्वेऽपि चन्द्रचन्दनप्रभवत्वेन कविकल्पितत्वात् ॥

#### तत्त्वलोकः

इति अपिशब्दः प्रयुक्तः उत्प्रेक्षायां लोकसिद्धमुपमानं न निरुणिद्ध ।

एतेन 'यदायमुपानांशः' इत्यादि चक्रवर्तिना यदुक्तं तदिप चिन्त्यमेव । अत एव ग्रन्थकारः उत्प्रेक्षाप्रो जकत्वं 'अप्रबृत्ततादात्म्य संभानोपयुक्तविशेषणकल्पन'स्येत्यभिधास्यित । अत एव च 'दूरे तिष्ठन् देवदत्त इवाभाति' इत्यादिप्रदेशे देवदत्तादेः प्रसिद्धत्वेऽिप विप्रकर्षस्थित पुरुषे तत्तादात्म्यसंभावनमेवानुभिवकमुन्नीयते, न पुनस्साम्यमात्रम् इत्यलमितिवस्तरेण । एवं च उत्प्रेक्षायां साम्यस्यावाच्यत्वादेव तब्धावृत्तिरिति यत्प्रतिपादितं तदेव समीचीनम् ।

'तुष्यतु दुर्जन' इति नीत्या ''न नित्यिम''त्युदाहरणे उत्येक्षोपगमेऽपि न निस्तारः, अन्यत्र अव्याप्तेरेव प्रसङ्गादिति समाधत्ते - तहीति । चन्द्रिबम्बाद्विषमिव, चन्दनात् अनल इव इतो वक्त्रात् परुषा वाक् इत्युक्त्या चनद्रचन्दनाभ्यां विषपावकयोः निस्सरणं यथा न संभावितं तथा भवद्वक्त्रात् परुषवाङ्निस्सरणमसंभावितिमिति तयोरुपमा असंभावितोपमा । अत्र विषानलयोः स्वतिस्सद्धत्वेऽपि तद्विशोषणयोः चन्द्र-चन्दन प्रभवत्वयोः विषानलवृत्तित्वमनुभवदूरिमिति अव्याप्तिः प्रसज्येतेति भावः ॥

उभौ यदि व्योग्नि पृथक् प्रवाहौ
आकाशगंगापयसः पतेताम् ।
तेनोपमीयेत तमालनील मामुक्तमुक्तालतमस्य वक्षः ॥

#### तत्त्वलोकः

यदि तु - ''चन्द्रिबम्बिद्विति'' पद्ये चन्द्रप्रभविवषस्य, चन्दनप्रभावानलस्य च वाचा सह उपमा न किविविवक्षोपारूढा, अपि तु चन्द्रिबम्बिद्धिषं यथा असंभावितं, यथा च चन्दनादनलः असंभावितः, तथा त्वन्मुखात् परुषोक्तिरसंभावितेति असंभाविवत्वसाधारणधर्मिका उपमा असंभावितोपमेति दिण्डिना व्यवहृतेते विष-परुषवचनयोरुपमायां चन्द्रचन्दनादेः मुखस्य च बिम्बप्रतिबिम्बभावः। एवंच चन्द्रिबम्बजन्यविषत्वम्, चन्दनजन्यानलत्वं नोपमानतावच्छेदकम् इति नाव्याप्तिः । यत्र तु उपमानतावच्छेदकविशिष्टमुपमानमप्रसिद्धं तत्रोत्प्रेक्षेव । अत एव चक्रवर्तिना - 'यदायमुपामानांशः' इत्यत्र अंशपदमुपात्तमिति समाधीयेत तदापि उदाहरणान्तरे - अव्याप्तिरुद्धाव्यत इत्याशयेनोदाहरति - उभौ यदीति ।

तमालनीलं आमुक्तमुक्तालतम् अस्य वक्षः यदि आकाशगंगापयसः उभौ प्रवाहौ पृथक्पतेतां तर्हि तेनोपमीयेत इत्यन्वयः ।

शिशुपालवधे - भगवतो वसुदेवनन्दनस्य वक्षःस्थलरामणीयकास्वादानु-भूतिप्रदर्शकमिदम् । तमालः - तापिच्छः तद्वत् नीलम्, आमुक्ते-आसञ्जिते मृक्तालते-लतातुलितमुक्ताहारे यस्मिन् तत् अस्य भगवतो वक्षः उरस्थलं यदि आकाशगंगापयसः - वियद्गंगातः, उभौ प्रवाहौ व्योग्नि आकाश

# इति कविकल्पितोपमानायामुपमायां सर्वथैवाव्याप्तिः ॥

#### तत्त्वलोकः

एव पृथक् विभज्य पतेतां प्रवहेतां, संभावनायां लिङ् । तेन-तमालनीलेनाकाशेन उपमीयेत - सदृशीिक्रयेत । नास्योपमानं किञ्चिदिति अर्थः । अनुपमं भगवद्वक्षःस्थलिमित यावत् ॥

अत्र कवेरयमभिप्रायः - कण्ठालिम्बतमुक्ताहारान्तरालपिरदृश्यमान तमालोपिमतभगवदुरस्थलानुकारि न किमिप लोकदृष्टमुपलभामहे । यदि विष्णुपद एव विष्णुपदी सान्तराला एकदैव द्विधा प्रवृत्ता भवेत् तदा तादृक् व्योम सदृशं भवेत्, न च तथा संभाव्यते अतश्च अनुपमं एतद्वक्षः इति ।

## एवमादौ च उत्पाद्योपमेति रुद्रटादिभि: उपगतम् । तद्यथा -

अनुपममेतद्वस्त्वित्युपमानं तिद्वशेषणं चासत्। संभाव्य स यद्यर्था क्रियते सोपमोत्पाद्या ॥ (रुद्रट) इति । ग्रन्थकृता चेयं कित्पतोपमेति व्यविह्रयते । एवं च तादृशस्याकाशस्य किवमितिविकासमात्रोत्प्रेक्षितत्वेन स्वतिस्सिद्धत्वं नास्तीत्यव्याप्तिरिति तिद्वशेषणमव्यापकत्वादयुक्तम् । तदाह - **इति किवकिल्पितेति ।** 

यद्यप्यत्र - गगनात् गलन्त्याः वाहिन्याः एकप्रवाहोत्प्यनन्तरं प्रवाहान्तरस्य तत्पतनस्य च खण्डशः स्वतिस्सद्धत्वमस्ति । अथापि पृथक्पातिविशिष्टस्य प्रवाहस्य व्योम्ना संबन्धमात्रं किवना परिकित्प्यते । अतः प्रवाहकर्तृकपातमात्रमेव किवकित्पितमित्युपमानांशस्य किवकित्पिततोक्तिः न हृदयंगमा बिभाति । इति चेत् - उच्यते ।

विशिष्टस्य शुद्धादितरेक इति पक्षे उभयतःप्रवहद्गंगाविशिष्टव्योम्नः कविकल्पितत्विमिति अव्याप्तिरिति ग्रन्थकृदाशयात् ।

यत्त्वत्र कौस्तुभकृता - 'विशेष्यस्य किल्पतत्वादव्याप्तिरिति तन्न समीचीनम्, तत्रातिशयोक्तेरेवाङ्गीकारात्' इति तदयुक्तम् । विद्यानाथेन यद्यर्थातिशयोक्तेः संभावनालंकारस्य वा अनभ्युपगमेन किल्पतोपमैव युक्ता, न पुनर्निरलंकारतेति प्रत्यायनाय ग्रन्थकृता किवकिल्पतेत्यभिधानम् ।

**कुवलयानन्दानुसारे तु** - प्रकाशकाराभिमतयद्यर्थातिशयोक्त्युदाहरणेषु संभावनालंकारस्यैव उपगमेन तत्रैवास्योदाहरणस्य गतार्थत्वात् । अत एव **कुवलयानन्दे -**

'कस्तूरिकामृगाणाम् अण्डात् गन्धगुणमखिलमादाय । यदि पुनः अहं विधिः स्यां खलजिह्वायां निवेशयिष्यामि ॥'

इति पद्ये संभावनालंकारमुपपाद्य 'यद्यर्थोक्तौ च कल्पनिति काव्यप्रकाशोक्तातिशयोक्तिभेदः' इति हि परपक्षत्वेनोपन्यासः कृतः ॥

वस्तुतस्तु - 'यदि शेषो भवेद्वक्ता कथितास्स्युर्गुणास्तव' इत्यत्र यथा वक्ता शेषो न भवित अतस्त्वदीया गुणा अपि कथियतुं न शक्याः इत्यन्यादृशगुणवत्वप्रतिपादने तात्पर्यम्, तद्वदत्रापि दिव्यापगाप्रवाहद्वयान्तरालवर्ती आकाशदेशः यदि स्यात् तदा तादृशेनाकाशेन उपमीयेत । न च तथा द्रष्टुं शक्यम् । अतश्चानुपमं भगद्वक्षस्स्थलमित्यत्रैव पर्यवसानं युक्तमिति पर्यवस्यित । न चात्र उत्पाद्योपमेति व्यवहार एव युक्त इति भाति ।

# 'भिन्नेन' इत्यनन्वयव्यावृत्यर्थमुपात्तमप्ययुक्तम् ।

#### तत्त्वलोकः

यच्चाप्युक्तं कौस्तुभकृता - 'प्रवाहस्य स्वतिस्सद्धत्वेन पृथक्त्वेन पातस्यैव कविकल्पितत्वात् विशेष्यस्यापि कविकल्पितत्वात् इइत्युक्तेरसंगतत्वाच'(अ.कौ. १२पु) इति ।

तदयुक्तम् - यतोऽत्र न प्रवाहस्य विशेष्यत्वं, किन्तु व्योम्नः । स्वच्छ प्रवाहद्वयमध्यपरिदृश्यनानेन व्योम्ना भगद्वक्षसः सादृश्यं संभावतिम्, न पुनः प्रवाहेणेत्यत्र कवेर्यन्थकर्तुश्च तात्पर्यात् ।

उपमाने कविकल्पितत्वोक्तिः पूर्वं कथंचित्समाहिता । प्रवाहे विशेष्यत्वस्य सिद्धत्वस्य च कल्पनाद्वारा खण्डनं आग्रहकृतमेव ।

'तत्रातिशंयोक्तेरङ्गीकारात्' इति कौस्तुभोक्तिरिप वक्ष्यमाणसिद्धान्तभागानू व्यमन-काव्यप्रकाशिकानुवादरूपैवेति चर्वितचर्वणरूपैवेति बोध्यम् ।

एतेनेदमुक्तं भवति - उपमालक्षणे स्वतस्सिद्धत्वोपादानं अनपेक्षितम् अव्यापकं चेति अयुक्तमेवेति । अधिकमन्यत्र ।

इत्यं प्रथमदलं अयुक्तमिति उपपाद्य 'भिन्नेन' इति द्वितीयमिप दलं अयुक्तमित्युपपादियतुमुपक्रमते - भिन्नेनेत्यादि । अत्र भेदस्य सप्रतियोगिकतया किंप्रतियोगिको भेदः विविक्षतः ? किं उपमेयसामान्यप्रतियोगिकः? उत उपमेयतावच्छेदकधर्मावच्छिन्नप्रतियोगिकः ? अथ स्वोपमेय-तावच्छेदकधर्मावच्छिन्नप्रतियोगिकः ? आद्ये उपपादकोपमासु अव्याप्तिः

अनन्तरत्नप्रभवस्य यस्य हिमं सौभाग्यविलोपि जातम् । एको हि दोषो गुणसन्निपाते निमञ्जतीन्दोः किरणेष्विवाङ्कः ॥

तत्त्वलोकः

## प्रसज्यत इत्युदाहृत्य उपपादयति - अनन्तरह्नेति ।

हिमं अनन्तरत्नप्रभवस्य यस्य सौभाग्यविलोपि न जातम् , यतः एको दोषः गुणसंनिपाते इन्दोः किरणेषु अङ्क इव निमज्जितं हि इत्यन्वयः । हिमं - प्रालेयं कर्तृ, अनन्तरत्नप्रभवस्य अनन्तानि असंख्यातानि रत्नानि श्रेष्ठवस्तूनि तेषां प्रभवस्य कारणस्य 'रत्नं स्वजातिश्रेष्ठेऽपि' इति कोशात् । यस्य हिमवतः कुलाचलस्य, सौभाग्यविलोपि-सुभगस्य भावः सौभाग्यम् सौन्दर्यम् 'हब्द्रगिसन्ध्वन्ते पूर्वपदस्य च' (पा.सू.७.३.१९) 'इत्युभयपदवृद्धिः । तस्य विलोपि विशेषतो नाशकं न जातम् नाभवत् । यतः लोके एको दोषः एकत्वसंख्याविशिष्टः गुणाभिभावकः, एक एव दोषः इति यावत् । गुणसंनिपाते गुणैस्सहावस्थाने आपितते, इन्दोः सकलजगदाह्वादकामृतिकरणप्रचुरस्य चन्द्रस्य, किरणेषु - रिमषु, अङ्क इवक्लंक इव निमज्जित-न व्यज्यते अन्तर्लीयते इत्यर्थः ।

न हि अल्पीयान् दोषः कदाचिदिमतगुणं वस्तु अभिभवित । किंतु गिंश्रत् इन्दुकलङ्कवद्वुणैरभिभूयते । इतस्था रम्यतराणामिष वस्तूनाम् अनुपादेयता प्रगज्येतेति भावः ।

## इत्यस्यामुपपादकोपमायामव्याप्तेः ।

#### तत्त्वलोकः

उपपादकोपमायामिति । अत्र गुणसमवाये दोषनिमज्जनात्मनः नैराकांक्ष्येण सिद्धस्य सामान्यस्य विशेषस्वरूपः इन्दोः किरणेषु अङ्क इवेति एकदेशः अनन्तरत्नप्रभवस्य हिमवतः हिमं सौभाग्यविलोपि न जातम् इत्येतत्र्यतियोतिया उपातः।

एवं चात्र हिमलक्षणस्य दोषविशेषस्य असंख्यातश्रेष्ठवस्तुस्त्रष्टुः हिमाचलस्य सौभाग्यापहारकत्वशक्तिः नासीदिति विशेषवाक्यार्थे समर्थ्ये तत्समर्थकतया गुणसमवाये पतितस्य दोषविशेषस्य गुणसमवायाभिभावकत्वशक्तिः नास्तीति सामान्यात्मा वाक्यार्थस्समर्थकतया उपात्त इत्यर्थान्तरन्यासो वाच्यः । अथापि 'स्याद्वपुः सुन्दरमपि श्वित्रैणैकेन दुर्भगम्' 'अमितगुणोऽपि पदार्थः दोषेण एकेन निन्दितो भवति ।' इति न्यायेन कदाचिदनुपादेयत्वमपि भवेदिति सन्देहे, उपपादकमुपादाय सः निवर्त्यः भवतीति इन्दोः किरणेषु अंक इवेति उपमानमुपात्तमित्युपमाया अर्थान्तरन्यासोपपादकत्वम् । एवं च इन्दोः किरणेषु अङ्कः यथा सौभाग्यविलोपी न जातः तथा अनन्तरत्वप्रभवस्य हिमवतः हिमं सौभाग्यविलोपि न जातमित्युपमानोपमेयभावेऽवगते अर्थान्तरन्यासः स्थेमानं लभते ।।

नन्वत्र - गुणराशिगतस्य एकस्य दोषस्य चन्द्रिकरणगतकलंकस्य च सामान्यविशेषभावेनावस्थितस्य 'निर्विशेषं न सामान्यम्' इति न्यायेत कलंकस्य दोषविशेषरूपत्वेन दोषकलंकयोः मिथः भेदाऽभावात् कथमुपमा, सादृश्यस्य भेदघटितत्वेन पदार्थ भेदे सत्येव उपमानोपमेयभावस्य सर्वसम्मतत्वात् इति चेत्।

# तत्रोपमेयसामान्यान्तर्गतानामुपमानानां गुणदोषगुणविशेषाणां कलङ्ककिरणानां तद्भिन्नत्वाभावात् ॥

#### तत्त्वलोकः

उच्यते - 'उपाददे तस्य सहस्ररिंमः' इत्यादौ अभेदेऽप्युपमायाः स्वीकारात् ।

अत्र प्राञ्चः 'निर्विशेषं न सामान्यम्' इति सामान्यस्य यक्तिञ्चिद्विशेषज्ञानमन्तरा सामान्यं प्रस्तुतं वस्तु न ज्ञायेत, तदा तत्समर्थनार्थं विशेषोल्लेखोऽसंगतो भवेत् अतश्च सामान्यस्यापि प्रकरणबलात् विशेषे पर्यवसानं स्वीकार्यमेव । तथासित तमेव विशेषमादाय अपरस्य विशेषस्य स्फूर्तौ बाधकाऽभावात् आपाततः प्रतीयमानस्यापि सामान्यविशेषभावस्य अन्ततो गत्वा विशेष (सादृश्य) एव पर्यवसानमिति । एवं च विशेषाकारेण भेदे सत्यपि सामान्याकारेण भेदाऽभावादव्याप्तिरिति ग्रन्थकाराशयः ॥

अन्यथा - **मिल्लनाथादिभिः** - (प्राचीनैः) उक्तोदाहरणे उपमाया अर्थान्तरन्यासोपपादकत्वाभिधानमसमञ्जसं स्यात् । तदेतदाह - तत्रेत्यदिना ।

तत्र - अर्थान्तरन्यासोपपादकोपमायाम्, उपमेयभूतं यत् दोषसामान्यं गुणसामान्यं च, तत्र अन्तर्गतानां, अनुप्रविष्टानां - उपमानानां-उपमानरूपाणां दोषविशेषाणां कलंकानाम्, गुणविशेषानां किरणानां च, तिद्धन्नत्वाभावात् - उपमेयभिन्नत्वाभावात् ।

एतेनैतदुक्तं भवति - विशेषस्य सामान्यधर्माविच्छिन्नत्विनयमात् कलंकिकरणेषु उपमानोपमेयभूतपदार्थतावच्छेदके दोषत्वगुणत्वे न स्त इति प्रतीत्यभावात् , प्रत्युत 'कलंकः दोषः अनुपादेयत्वात् ' किरणा गुणाः

अथोपमेयतावच्छेदकभिन्नोपमानतावच्छेदकाविच्छन्नत्वं उपमानस्य तद्भिन्नत्वम् । एतदपि न युक्तम् -

अनवरतकनकवितरणभृतजललवकरतरङ्गितार्थिततेः । भणतिरिव मतिर्मतिरिव चेष्टा चेष्टेव कीर्तिरतिविमला ॥

#### तत्त्वलोकः

उपादेयत्वात्' इति व्यवहारदर्शनाच्चोपमेयापेक्षया अभेदो नास्तीति भिन्नेनेति विशेषणं अव्यापकमिति । अधिकं तु 'सेयमुपमा संक्षेपतस्त्रिधा' इत्यत्र वक्ष्यामः ॥

ननु - उक्तपद्ये उपमेयोपमानतावच्छेदकयोः कलंकत्व - दोषत्वयोः भेदः अवच्छेदकभेदेन भवतीति नाव्याप्तिरिति आशङ्कते - अथेति । अत्र दोष - कलङ्क्रयोः, गुण-किरणानां चोपमायां उपमेयतावच्छेदकं दोषत्वं, गुणत्वं च तिद्धन्न उपमानतावच्छेदको धर्मः कलंकत्वं किरणत्वं च तदविच्छन्नत्वरूपं तिद्धन्नत्वम् उक्तोपमायाम् इत्यव्याप्तेर्नावकाश इत्यर्थः । अवच्छेदकभेदेनाऽपि अव्याप्तिवारणमयुक्तम् अन्यत्राव्याप्तेः, विशेषणान्तरवैयर्थ्याचेति अभिप्रायन्नाह-एतदपीति ।

एतदिप - अवच्छेदकभेदमादाय अव्याप्तिवारणमपि न युक्तम् - न समीचीनम् अव्याप्तेरवारणात् इत्यर्थः । अव्याप्तेः लक्ष्यं प्रदर्शयति अनवरतेति ।

हे नृप ! अनवरतकनकवितरणभृतजललवकरतरङ्गितार्थिततेः तव मितः भणतिरिव विमला, मितिरिव चेष्टा विमला, चेष्टेव कीर्तिर्विमला इति

इति रशनोपमायामव्याप्तेः, मतित्वाद्युपमानतावच्छेदकानां उपमेयावच्छेदकभिन्नत्वाभावात् ।

उपमेयोपमायां उपमानतावच्छेदकयोर्द्वयोरिप तद्भिन्नत्वाभावेन उक्तविशेषणेनैव तब्यावृत्तिसिध्या 'एकदा' इत्यस्य वैयर्ध्यापत्तेश्च ।

#### तत्त्वलोकः

योजना ।। अनवरतं निरन्तरं,कनकस्य सुवर्णस्य, वितरणसमये भृताः ये जललवाः जलकणाः यस्मिन् सः करः हस्तः तस्मिन् तरङ्गिताः तरंगवत् पूर्वपश्चाद्भावेन श्रेणीभूय सततं मिलिताः ये अर्थिनः याचकाः तेषां तितः पङ्किः यस्य तव मितः भिणितिरव विमला शुद्धा, मितिरव चेष्टा व्यापारः, विमला परिहंसादिदोषदूग, चेष्टेव कीर्तिर्विमला व्यापारानुगुणा दिगन्तविश्रान्ता कीर्तिरिति यावत् ।

अत्र सर्वत्र वैमल्यं साधारणो धर्मः । पूर्वपूर्वोपमेयं प्रति उत्तरोत्तरोपमानं शृंखलावदुपनिबध्यते इति रशनोपमा । तह्नक्षणं च काव्यप्रकाशकृता - उक्तं - 'यथोत्तरमुपमानस्योपमानत्वे पूर्ववदिभन्नधर्मत्वे रशनोपमा' इति । इत्यं च पूर्वोपमायां उपमेयतावच्छेदकस्यैव उत्तरोपमायां उपमानतावच्छेदकत्वेन तिद्धन्नत्वं नास्तीत्यव्याप्तिप्रसंगादिति भावः ।

उपमेयोपमायामिति । 'अनन्तरत्नप्रभवस्येति' पद्ये अर्थान्तरन्यासोपपादकोपमायां अव्याप्ति परिहर्तुं तथा भिन्नेनेत्यस्मिन् परिष्कृते तेनैव

'धर्मोऽर्थं इव पूर्णश्रीः अर्थो धर्म इव त्विय'

रजोभिः स्यन्दनोद्धूतैः गजैश्च घनसन्निभैः । भुवस्तलमिव व्योम कुर्वन् व्योमेव भूतलम् ॥

# इत्युपमेयोपमाप्रकरणोदाहरिष्यमाणपरस्परोपमायामव्याप्तेश्च ।।

#### तत्त्वलोकः

इत्युपमेयोपमायामेकस्यैव उपमानोपमेयतावच्छेदकत्विमिति तिद्धन्नत्वं नास्तीति अतिव्याप्तिवारणसंभवात् तदर्थं 'एकदा' इति विशेषणान्तरोपादानं व्यर्थं स्यात् । यदि तु एकदेत्येतत्सार्थकियतुं भिन्नपदार्थः न परिष्क्रियते तदा उपपादकोपमायामव्याप्तिः अपरिहार्येति भावः ॥

एवमुपमाविशेषे अव्याप्तिश्चेत्याह - रजोभिरिति । सः स्यन्दनोद्धूतैः रजोभिः गजैश्च, व्योम भुवस्तलमिव कुर्वन् भुवस्तलं व्योमेव कुर्वन् ययौ इत्यन्वयः ॥

सः - रघुः, स्यन्दनेन समरथवेगेन, उद्धतैः - क्षिप्तैः, रजोभिः-धूलिभिः घनसिनभैः परिमाणतः आकारतः वर्णतश्च मेघसंकाशैः गजैश्च, यथाक्रमं व्योम आकाशं भुवस्तलिमव कुर्वन्, भूतलं व्योमेव कुर्वन् दिग्वजयार्थं ययौ इति पूर्वेण संबन्धः ॥

यद्यपि - व्योमभूतलयोः द्वयोरिप वाक्यभेदेन सादृश्यप्रतियोगित्वं प्रतिपाद्यत इति उपमेयोपमा आपाततः प्रतीयते, तथापि 'धर्मोऽर्थ इव पूर्णश्रीः अर्थो धर्म इव त्विय' इत्यत्र यथा पूर्णश्रीत्वं साधारणो धर्मः तथा अत्र स न प्रतीयते । यतश्चेह - व्योम्नः भूतलेन सादृश्ये वर्ण्यमाने रजोव्याप्तत्वं साधारणधर्मः, भूतलस्य व्योम्ना सादृश्ये वर्ण्यमाने गजानां

मेघानां च बिम्बप्रतिबिम्बभावम् लकतया साधारण्यमिति अत्यन्तिवलक्षणत्वात् । अत एव तृतीयसब्बद्यचारिव्यावृत्तिरिप न फलित । धर्मस्य साधारण्येन वस्तुप्रतिवस्तुभावेन वा परस्परसाम्ये वर्ण्यमाने अनयोरिस्मन् विषये तृतीयः सब्बद्यचारी नास्तीति फलित । न चैतद्धर्मसाधारण्य इव धर्म भेदेऽपि भवति । रजोभिः गगनस्य भृतलस्य मेघाकारैर्गजैर्गगनसादृश्यस्य अर्थतः सिद्ध्यभावात् । अतश्चात्र गगने भूतलसाम्येन असिद्धमेव भूतले गगनसम्यं वर्ण्यत इति परस्परोपमैवेति भावः ॥

उक्तिभिप्रायं मनिस निधाय उपमेयोपमाप्रकारणोदाहरिष्यमाणेत्युक्तिः। वस्तुतस्तु-'रजोभिः स्यन्दनोद्धृतैः' इत्यत्र दिग्विजयप्रवृत्तस्य रघोः बलाढ्यता वर्ण्या इति तदानुगुण्येन उपमेयोपमाया एव युक्तत्वात् । तथाहि - यदा रघुः षोढावस्थितं बलमादाय प्राचीं ययौ तदा व्योम रजसा, भूतलं गजैश्च व्याप्तमिति तयोस्सदृक् वस्त्वन्तरं किमिप न बुध्युपारूढिमिति, सदृशान्तरं व्यवच्छिन्दती भूतलव्योमनी स्यन्दनवेगातिशयं महाप्रमाणगजबाहुल्यं प्रत्याययतो राज्ञः अप्रतिहतां दिग्विजययात्रां व्यङ्कः इति वीररसपरिपोषकत्वमेवेति उपमेयोपमैव युक्ता।

न च - धर्मे साधारण्येन, (अनुगमितया) वस्तुप्रतिवस्तुभावेन वा साधारण्यं न संभवतीति कथं सा वक्तुं शक्येति शङ्क्यम् । रजसां मेघतुल्यगजानां च वर्णतः परिमाणतः व्याप्तेश्च तुल्यतया बिम्बप्रतिबिम्बभावेन साधारण्यस्य सुव-चत्वात् । अन्यथा - 'भवदिभमतोपमोदाहरणे - 'गुणदोषौ बुधौ गृह्णन्' इत्यादाविप चन्द्रगुणयोः, गरलदोषयोश्च धर्मयोर्भेदात् ईश्वरबुधयोरुपमा न स्यात् अतः - । यम्बप्रतिबिम्बभावमूलतया निरुद्धात इति चेत् तदुभयत्राप्यविशिष्टम् ।

उपमायामेव बिम्बप्रतिबिम्बभावमूलकतया धर्मे साधारण्यं नोपमेयोपमायामित्यत्र गमकाभावात् ।

न च - उपमेयवृत्तिधर्मस्यैव बिम्बत्वम्, उपमानवृत्तिधर्मस्यैव प्रतिबिम्बत्वमिति नियमः । अत्र च पूर्वोपमायां रजसां बिम्बत्वं, गजानां प्रतिबिम्बत्वम्, अपरोपमायां गजानां बिम्बत्वम्, रजसां प्रतिबिम्बत्वमिति वैपरीत्यमितिवाच्यम् । अभेदसादृश्यादिना रजसां गजानां चोभयत्रापि साधारणधर्मत्वे विरोधाभावात् , अन्यथा बिम्बप्रतिबिम्बभावापन्नधर्मप्रयोज्योपमेयोपमाया निर्विषयत्वप्रसङ्गात् ॥

अभ्युपगतं चोपमेयोपमायां बिम्बप्रतिबिम्बभावमूलकतया धर्मे साधारण्यं कौस्तुभकारेण -

युधि निसर्गनिरर्गलमार्गणः प्रविगलन्निरवग्रहवर्षणः । वसुमतीतिलक त्विमवाम्बुदोऽम्बुद इव त्वमुदेषि महीमुदे ॥

इत्यत्र वृष्टिबाणानां निरन्तरपातित्वशीघ्रपातित्वादिसादृश्यमूलकतया बिम्बप्रतिबिम्बभावमभ्युपगम्य साधारण्यमिति राज्ञः अम्बुदस्सदृशः, अम्बुदस्य राजेति न तयोरन्यस्सदृश इति तृतीयसदृशव्यवच्छेदः फलतीति । एवं सत्यपि उपमेयोपमायां बिम्बप्रतिबिम्बाभावाभावाभिप्रायेण 'रजोभिः स्यन्दनोद्भृतैः' इत्यत्र परस्परोपमैवेति यः संरम्भः; ग्रन्थकृतो जगन्नाथस्य च सः आग्रहमूल एव ॥

**किंच** - उपमेयोपमासिद्धान्तेऽपि वस्तुप्रतिवस्तुभावकरम्बितबिम्ब-प्रतिबिम्बभावे सित द्विप्रकारमात्रमुदाहरणे प्रदर्शितम् - 'सच्छायाम्भोज

वदनाः' 'वक्त्रं पद्मिवैतस्याः' इति । न पुनर्बिम्बप्रतिबिम्बभावमात्रेणापीति न्यूनतैव ।

यद्वा - 'रजोभिः स्यन्दनोद्धूतैः' इत्यत्र धर्मे साधारण्यमपि कवेरभिमतिमिति उपपादियतुं शक्यम्, तथाहि - स्यन्दनोद्धूतैः घनसित्रभैः रजोभिः घनसित्रभैः गजैश्च व्योम भुवस्तलमिव, भुवस्तलं व्योमेव कुर्वित्रिति योजनायां रजस्यु गजोषु च घनसादृश्यं वर्णतः प्रमाणतश्च संभवतीति मेघसादृश्याविच्छिन्नानां रजसां, मेघसादृश्याविच्छिन्नानां गजानां च बिम्बप्रतिबिम्बभाव इति उपमाद्वयेऽपि धर्मे साधारण्यं संभवतीति उपमेयोपमा अक्षतैव।

अत एव **सर्वस्वविमर्शिन्यां जयरथेन -** 'रजोभि इति पद्ये वाक्यभेदस्य शाब्दत्वे सत्युपमेयोपमायामुदाहतं (अ.स.वि.३९पु) सङ्गच्छते ।

एतेन - 'द्वयोः पर्यायेण तस्मिन् उपमेयोपमा' इति सर्वस्वलक्षणं 'रजोभिः' इति परस्परोपमायामितव्याप्तमिति दीक्षितच्छायानुवर्तिना पण्डितराजेन यदुक्तं (रस.२०१) तदिप मन्दम्, प्राचीनग्रन्थ खण्डनमात्राभिनिवेशमूलत्वात् । यदि उपमेयोपमा महाकवेरनभिमता स्यात्तदा -

'रजोभिः स्यन्दनोद्धूतैः घननीकाशदन्तिभिः।' इति दन्ति मात्रान्वयानुकूलतया निरदेक्ष्यत्, न च तथा निरदेशि कविनेति

अत्र उपमेयोपमानिराकरणं चिन्त्यमेव । अधिकं तु उत्तरत्र उपमेयोपमायां वक्ष्यते ।

यदि तु - परस्परोपमायामवश्यमव्याप्तिरुद्धाव्या, तदा -

# अथ स्वोपमेयतावच्छेदकभिन्नधर्मावच्छिन्नत्वमुपमानस्य तद्भिन्नत्विमिति विवक्षितम् ? इदमपि न सम्यक्,

#### तत्त्वलोकः

'सविता विधवति विधुरिप सवितरित तथा दिनन्ति यामिन्यः । यामिनयन्ति दिनान्यिप सुखदुःखवशीकृते मनिस ॥' इति उदाहर्तव्यम् ।

अत्र च विधुसिवत्रोः सुखदुःखवशीकृतमनसां विषये सुखसमये दुःखदत्वं, दुःखसमये सुखदत्विमिति वैपरीत्यमात्रप्रतीत्या परस्परसादृश्यमेव न तृतीयसदृशव्यवच्छेदः इति उपमानोपमेयतावच्छेदकयोः भेदाऽभावात् अव्याप्तिरिति विभावनीयम् ॥

पूर्वोक्त एव तिद्धन्नत्वपरिष्कारे स्वपदिनवेशे कृतेऽव्याप्तिः परिहर्तुं शक्येत्याशंकते- अथेति । स्वस्येति षष्ठ्यर्थो निरूपितत्वम्, स्वपदस्य उपमानमर्थः। तथाच स्वोपमेयतावच्छेदकेत्यस्य उपमानिक्षपितोपमेयता-वच्छेदकेत्यर्थः। प्रकृतोपमानिक्षपितं यदुपमेयतावच्छेदकं तदपेक्षया भिन्नो यो धर्मः, अर्थात् उपमानतावच्छेदकरूपः तदविच्छिन्नत्वम् उपमानस्य तिद्धन्नत्विमितिपदेन विविक्षतिमित्यर्थः।

एवं च 'रजोभिः' इत्यत्र परस्परोपमेति पक्षे स्वं भूतलं तिन्नरूपितं यदुपमेयतावच्छेदकं व्योमत्वं भूतलत्विविशष्टे उपमाने इति नाव्याप्तिः। तथा 'सिवता विधवित' इत्यत्र स्वं - विधुः तिन्नरूपितं यदुपमेयतावच्छेदकं सिवतृत्वं, तिद्धन्नत्वं विधुत्विविशष्टे विधौ इति नाव्याप्तिः॥ एवं - 'भणितिरिव मितः' इति रशनोपमायां स्वं भणितिः

उपाददे तस्य सहस्ररिम स्त्यूवा नवं निर्मितमातपत्रम् ।
स तदूदुकुलादिवदूरमौलिः
बभौ पतद्रङ्ग इवोत्तमाङ्गे ॥

#### तत्त्वलोकः

तिन्नरूपितं यदुपमेयतावच्छेदकं मितत्वं तिन्दिन्नत्वं भिणितित्वविशिष्टभिणतौ इति नाव्यप्तिः ।

सत्यम् - अथापि

'सुगन्धि नयनानन्दिमदिरामदपाटलम् । अंभोजिमव ते वक्त्रं त्वद्वक्त्रमिव पङ्कजम् ॥'

इत्युपमे योपमायां अतिव्याप्तिः स्यात् । तत्र अंभोजनिरूपितोपमेयतावच्छेदकवक्त्रभिन्नाम्भोजत्वावच्छिन्नत्वमुपमानेस्तीति न च वाच्यम् , उपमेयोपमायाम् अतिव्याप्तिवारणायैव लक्षणे एकदेत्युपादानेन तत्परिहारादिति चेत् ;

इदमपि न समीचीनम् , यत्र स्वोपमेयतावच्छेदकस्यैवोपमानतावच्छेदकत्वं तादृशाभित्रधर्मिकोपमासु अव्याप्तेरपरिहरात् इत्यभिप्रायेण तादृशस्थलं दर्शयित -उपादद इत्यादि । सहस्ररिमः तस्य त्वष्ट्रा निर्मितं नवम् आतपत्रम् उपाददे, तद्दुकूलात् अविदूरमौलिः सः उत्तमाङ्गे पतदृङ्ग इव बभौ इत्यन्वयः ।

सहस्रं रश्मयो यस्य सः सहस्रिकरणस्सूर्यः, तस्य हरस्य त्वष्ट्रा देविशिल्पिना विभकर्मणा 'त्वष्टा नाम सदेवानाम्' **इत्यमरः ।** 

#### तत्त्वलोक:

निर्मितं - कृतं - नवं नूतनम्, आतपत्रम्, छत्रम्, उपाददे - धृतवान् । उपिममीते, तद्दुकूलादिति । तस्य आतपत्रस्य दुकूलात् प्रान्तलम्बनः क्षौमात्, अविदूरे सित्रहितदेशे मौलिः किरीटं संयतकेशा वा यस्य सः अविदूरमौलिः। 'मौलिः संयतकेशेषु चूडायां मुकुटेप्यषणू' इति वैजयन्ती । तद्दुकूलात् इत्यत्र 'अन्तिकार्थकाविदूरशब्दयोगे' दूरान्तिकार्थैः षष्ठ्यन्यतरस्याम् (पा.सू.२.३प३४) इति षष्ठी विकित्यतेति, दूरान्तिकार्थैभ्यो द्वितीया च (पा.सू.२-३-३५) इत्यस्मादनुकृष्टा पञ्चमी । सः हरः उत्तमाङ्गे शिरसि पतन्ती गङ्गा यस्य सः पतदूगंगः शिव इव बभौ - बभासे इत्यर्थः।

अत्र उत्तमाङ्गनिपतद्गङ्गप्रान्तलप्रबदुकूलसिन्निहितमौलेश्चोपमा निबद्धा । उभयत्रापि शिवत्वमेवोपमेयतावच्छदकं चेति स्वोपमेयतावच्छेदकभिन्नधर्माविच्छिन्नत्वं नोपमानस्येति अव्याप्तिः ।.

नन्वत्र - एकस्यैवेश्वरस्य सादृश्यप्रतियोगितया अनुयोगितया चान्वयो नोपपाद्यते, सादृश्यस्य भेदघटितत्वादितिचेत् ; 'सिवशेषणे हि विधिनिषेधौ विशेषणमुपसंक्रामतः सित विशेष्ये बाधे' इति न्यायेन दुकूलसिन्नधान विशिष्टस्य ईश्वरस्य निपतदृङ्गाविशिष्टस्य ईश्वरस्यैव उपमा निबद्ध्यमाना बाधिता सती तिद्वशेषणयोः दुकूलसिन्नधानगंगापतनयोः दुकूलगंगयोर्वा सादृश्ये पर्यवस्यतीति काव्याप्तिरिति चेन्न,

न ह्यलंकारघटनाऽघटनाविवादं पुरस्कृत्य कवेरभिप्रायोऽन्यथियतुं युक्तः । यतोऽत्र पूर्वं शिरिस निपतन्मन्दािकनीविशिष्ट ईश्वरः अनुभूतः इदानीं अधोलम्बमानापत्रदुकूलसिन्नहितमौलिस्सन् अनुभूयमानः कालान्तरानुभूतेश्वरसदृशो दृष्ट इति हि कवेरभिष्रायः । अन्यथा,

उपाददे तस्य सहस्त्ररिंगः त्वष्ट्रा नवं निर्मितमातपत्रम् । यन्मौलिसंसर्गिततद्दुकूलं बभौ पतत्तत्कसुरापगेव ॥

इति निर्मातव्यं स्यात् । पतन्ती तस्य के शिरिस सुरापगेव - देवगंगेव इत्यर्थः ॥ न च तथा निर्मितं कविना ।

किंच - ''सिवशेषणे हीति''न्यायोपगमे मीमांसाकुशलता आविष्कृता स्यात्, न पुनः कविहृदयसंस्पर्शिता भावुकता वा । अतः अनुभवानुसारेण अभिन्नधर्मिकोपमाऽपि इष्यते ।

यतु कौस्तुभकृतोक्तम् - नात्र परमेश्वरत्वमुपमानोपमेयतावच्छेदकं किन्तु दुकूलिविशिष्टपरमेश्वरत्वमुपमेयतावच्छेदकं, गंगाविशिष्टपरमेश्वरत्वम् उपमानतावच्छेदकमिति भेद एव । अतश्चात्र उपमानतावच्छेदकता पर्याप्त्यिषकरणस्य उपमानतावच्छेदकतापर्याप्त्यनिषकरणत्वरूपस्यैव उपमेयोपमापेक्षया उपमाने भिन्नत्वस्य विवक्षोपारूढत्वात् । तेन चात्र उपमानतावच्छेदकता गंगाविशिष्टपरमेश्वरत्व एव पर्याप्ता न पुनः परमेश्वरत्वमात्रे, उपमेयतावच्छेदकता च दुकूलिविशिष्टपरमेश्वरत्व एव न पुनः परमेश्वरत्वमात्रे इति तादृशभेदस्यात्रापि संभवान्नाव्याप्तिरिति विद्यानाथाशयात् इति ध्वनितम्, तत् धर्मिभेदारोपाभिप्रायेण न तु धर्मिणः ऐक्येऽपि उपमा इत्यभिप्रायेण । अत एव 'गगनं गगनाकारम्' इत्यत्र भेदिववक्षायामुपमा, सदृशान्तरव्यवच्छेदिवविश्वायामनन्वयः इति विवक्षापर्यन्तानुश्वावनं कर्नीमिति बोध्यम् ॥

ं तुष्यत्वितिन्यायेन उपमानरूपधर्मिणः एकत्वेऽपि तदवच्छेदकीभूत विनेषोः दुकूलसिन्नधानगंगापतनयोः भेदात् नाव्याप्तिरित्युच्यते, तदा

द्वारं द्वारमटन् भिक्षुः शिक्षते न तु याचते । अदत्वा मादृशो मा भूः दत्वा त्वं त्वादृशो भव ॥

### तत्त्वलोकः

उभयत्रापि धर्मभेदेऽसित यत्र धर्मिणः ऐक्यं तादृशोदाहरणिवशेषे अव्याप्तिः इत्युदाहरित - द्वारं द्वारमिति । भिक्षुः द्वारं द्वारं अटन् (एवं) शिक्षते, न तु याचते 'अदत्वा मादृशः त्वं मा भूः, दत्वा त्वादृशः त्वं भवे'त्यन्वयः ।

भिक्षुः - भिक्षुकः न तु मस्करी तिद्धिषणस्य शास्त्रानुमतत्वात् । अत एव स्वेन जन्मान्तरदानाभावनिबन्धनदारिद्र्यनिमित्तकः स्वीयसादृश्य निषेधः उपपद्यते । द्वारं द्वारं - प्रतिप्रतीहारम्, दृष्टिगोचरं द्वारं कमिप अपिरत्यज्य(पिरिपाट्या) इत्यर्थः । अटन् भ्रमन् वीप्सायां आनुपूर्व्ये वा द्विभीवः । एवं वक्ष्यमाणक्रमेण गृहिणः शिक्षते बोधयित । किमिति शिक्षते ? अदत्वा क्षुधितादेरन्नादिकम् किमिप अवितीर्य, मादृशः अहमिव त्वं मा भूः, मा भवेत्यर्थः । प्रवर्तनायाम् लिङा भाव्यम्, अथापि माङ्युपपदे लिङपवादः लुङिति बोध्यम् । 'माङि लुङ्' (पा.सू. ३.३१७) इति सर्वलकारापवाद इत्यन्यत्र व्यक्तम् । दत्वा वितीर्यं त्वादृशः त्विमव, त्वं भव ।

> उत्पतन्नपि चाकाशं विशन्नपि रसातलम् । अटन्नपि महीं कृत्स्त्रां नादत्तमुपतिष्ठते ॥

ह्रारिद्रियमप्रदानेन' इत्याद्युक्तनीत्यनुसारेण अहं अतीतजन्मनि अवितरणात् अस्मिन् जन्मनि दरिद्रो भूत्वा त्वामपि याचमानः अस्मि ।

# इत्याद्यभिन्नधर्मिकोपमासु अव्याप्तेश्च, तत्र परमेश्वरत्वादेः स्वोपमेयतावच्छेदकस्यैव उपमानतावच्छेदकत्वात् ॥

# श्लेषव्यावृत्यर्थम् 'धर्मतः' इतिविशेषणमप्ययुक्तम् ।

#### तत्त्वलोकः

एतादृशी दुरवस्था भवतः आगमिजन्मिन मा भूत् अतो दानपरो भवेति । एवं च दिखाणां भिक्षणं गृहिणां शिक्षणे पर्यवस्यतीति भिक्षुकविषये अद्वत्वे परिदृश्यमाना अनास्था अनुचितेति कवेराशयः ॥

अत्र अतीतजन्मिन अदातुर्मम अहं सदृशः अतीतजन्मिन दानात् यदृातृत्वं भवता उपलब्धं तादृशस्य तव त्वमेव सदृशः भवेः इत्यर्थानुगुणतया स्वस्य स्वयमेवोपमानम् तस्य स एवोपमानिमित तदवच्छेदकीभूत धर्मश्च अदातृत्वादिरूप एक एवेति स्वोपमेयतावच्छेदकिभन्नधर्माविच्छन्नत्वमुपमानस्य न दृश्यत इत्यव्याप्तिरिति भावः ॥

अत्र अव्यप्तिप्रकारमुपपादयित इत्यादीति। अभिन्नधर्मिकेत्यत्र द्वेधा विगृह्यते-अभिन्नः धर्मी यस्यां उपमायां सेत्येका - तदा - 'उपाददे' इतीदमुदाहरणम् । अभिन्नः धर्मः यस्यां सा उपमा अभिन्नधर्मिकोपमा तासु अभिन्नधर्मिकोपमासु इति विगृह्यते, तदा 'द्वारं द्वारम्' इत्युदाहरणम् ।

यद्यत्रापि जन्मभेदेन भिन्नं अवच्छेदकं शरीरमुपादाय भेद उपपाद्यते, तदा अव्याप्तेर्नावकाश इत्यपि बोध्यम् ।

इत्यं भिन्नेनेत्युपादाने दोषं प्रदश्यं 'धर्मतः' इति विशेषणमपि अयुक्तमिति खण्डियतुमुपक्रमते - श्लेषेति ।

## 'सकलकलं पुरमेतज्जातं संप्रति सुधांशुबिम्बिमव'

इत्यत्र पुरसुधांशुबिम्बयोः कलकलध्वनिमत्व - अखिलकलापरिपूर्णत्वयोः धर्मयोः ऊदेऽपि तादृशार्थद्वयबोधिकायाः 'सकलकलम्' इत्येवंरूपायाः शक्ततावदच्छेकानुपूर्व्याः अभेदात् शब्दसाम्यमादाय श्लेषालंकारता । उपमायामिव श्लेषे गुणिक्रयासाम्यं नापेक्ष्यते किन्तु शब्दसाम्यमात्रम् । अत एव - सर्वस्वकारेण - 'एवं च 'सकलकलं पुरमेतत्' इत्यादौ न गुणिक्रयासाम्यवत्शब्दसाम्यमुपमाप्रयोजकम्, अपि तु उपमाप्रतिभोत्पित्तहेतुः श्लेष एवावसेयः' इत्यिभिहितम् । एवं चात्र उपमायाः प्रतिभानमात्रम् । न तु तत्रैव विश्रान्तिः ।

अत एव विद्यानाथेन - अलंकाराणां वैलक्षण्यकथनावसरे 'अर्थ साम्यशब्दमाम्याभ्यामुपमाश्लेषयोः भेदः' इत्युक्त्वा उपमालक्षणघटकस्य 'धर्मतः इति दलस्य कृत्यप्रदर्शनावसरे श्लेषे शब्दसाम्यमात्रमुपगतम्, न गुणिक्रयासाम्यम्' इति, प्रतिपाद्य श्लेषोदाहरणे उपमालक्षणस्या तिव्याप्तिवीरिता । इत्यं च 'सकलकल'मित्यत्र शब्दमात्रसाम्यमिति श्लेष एव नोपमेति 'धर्मतः' इति विशेषणं सकलिमिति विद्यानाथाशयः सर्वस्वकाराद्यनुगुणः भामहादीनामपि सम्मत इति प्रतिभाति ॥

अत्रेदमवधेयम् - यद्यपि श्लेषालंकारः साधर्म्यमूलः इति भामहादीनां-सम्मतम् । अथापि उपमापेक्षया श्लेषस्य नानाधर्मनिमित्तवत्वकथनेन व्यापकत्वम् इति श्लेषविषये सर्वत्रोपमायाः प्रसरो नास्तीति भामहः । इत्यंसित श्लिष्टप्रयोगेषु किं श्लेषः आहोस्विदुपमा प्राधान्यं भजते इति सन्देहः । तत्र उद्धटमतानुयायिनां सर्वस्वकारविद्यानाथादीनां इदं समाधानम् ।

तथाहि - 'येन नाप्राप्ते यो विधिरारभ्यते स तस्य बाधको भवती'ति वैयाकरणपरिभाषाम् अनुरुध्य बाध्यसामान्यचिन्ताश्रयणेन स्वविषये प्राप्तस्य सर्वस्याप्यलङ्कारस्यायं श्लेषः बाधकः । तथा च श्लेषप्रवृत्ययोग्यलक्ष्येषु उपमादीनां चारितार्थ्यात्, अस्याचारितार्थ्यात् तेषां बाधः । बाधबीजं तु श्लेषस्य चमत्कारित्वं तुल्ययोगितादिवत् । उपमादीनां तु अङ्गत्वं तुल्ययोगिताव्यतिरेकादौ उपमादिवत् इति । अत एव 'प्राधान्येन व्यपदेशा भवन्ति' इत्युच्यते । यदा श्लेषः तदा उपमायाः उपस्कारकत्वमेव तदा च न तया व्यपदेशः उपस्कारकत्वावस्थामनुभवन् तदैव कथमुपस्कार्यतां भजेत विरुद्धत्वादिति ।

किं च - उपलब्धेष्वालंकारिकेषु आद्येन भामहेन - उपमां लक्षयता

विरुद्धेनोपमानेन देशकालिक्रयादिभिः । उपमेयस्य यत्साम्यं गुणलेशेन सोपमा ॥ (भा.का.१-३०) इति केनिचत् गुणेन साम्ये उपमेति प्रदर्श्य,

'दूर्वीकाण्डमिव श्यामं, तन्वी श्यामा यथा लता' इति अश्लिष्टैरेव पदैः गुणसाम्ये उदाहरणं प्रदर्शयता, तैनैव तृतीयपरिच्छेदे -

> 'उपमानेन यत्तत्वं उपमेयस्य साध्यते । गुणिकयाभ्यां नाम्ना च श्लिष्टं तदभिधीयते ॥

छायावन्तो गतव्यालाः स्वारोहाः फलदायिनः । मार्गद्रुमा महान्तश्च परेषामेव भूतये ॥'

इत्युदाहरणे श्लिष्टशब्दैः गुणसाम्ये क्रियासाम्ये शब्दसाम्ये च श्लेष इति श्लेषमुदाहरता प्रदर्शित इव भाति ॥ एवं -

यच्चेतोहारि साधर्म्यं उपमानोपमेययोः ।

मिथोविभिन्नकालादिशब्दयोरुपमा तु तत् ॥ ( उ.का.१-१५)
इति लक्षयता, (प्रथमवर्गे)

नेत्रैरिवोत्पलैः पद्मैः मुखैरिव सरिश्र्रयः ।

तरुण्य इव भान्ति स्म चक्रवाकैस्तनैरिव ॥ (उ.का.१-१९)
इत्यिष्टिण्टामुपमामुदाहरता, तथा श्लेषप्रकरणे 
एकप्रयत्नोच्चार्याणां तच्छायां चैव बिश्रताम् ।

स्वरितादिगुणैभिन्नैः बन्धः श्लिष्टमिहोच्यते ॥

अलंकारान्तरगतां प्रतिभां जनयत्पदैः । द्विविधैरर्थशब्दोक्तिविशिष्टं तत्प्रतीयताम् ॥ इति श्लेषं लक्षयित्वा -

स्वयं च पल्लवातामभास्वत्करविराजिता। प्रभातसन्ध्येवास्वापफललुब्धेहितप्रदा।। इत्युदाहरता भट्टोब्हटेन - तदेतद्विवृण्वता भट्टेन्दुराजेन -

'अर्थभेदेन तावच्छब्दाः भिद्यन्ते' इति भट्टोब्रटस्य सिद्धान्तः । शब्दार्थश्लेषौ उपमाप्रतिभानद्वारा अलंकारतां भजेते । अतोऽनेन अनवकाशत्वात् स्वविषये प्राप्तान्यलंकारान्तराणि अपोद्यन्ते । तेषां विषयान्तरे सावकाशत्वात् 'इत्याद्यक्त्वा' शब्दव्यतिरेकेण तु साधारणो धर्मोर्थाधि-

करणोऽत्र न विद्यते । तेन नेयमुपमा । अपि तु श्लेषः उपमाप्रतिभोत्पत्तिहेतुः इत्याद्यभिहितम् ॥

एवं - वामनेनापि - स्वकीये काव्यालंकारे - 'उपमानेनोपमेयस्य गुणलेशतः साम्यमुपमा' (वा.का. सू. ४-१-१) इति लक्षयित्वा - 'कमलिमव मुखं मनोज्ञमेतत्' इत्यिष्टिष्टमुदाहरता, तथा तेनैव चतुर्थतृतीये - प्रतिवस्तुप्रभृतिरुपमाप्रपंचः (वा.का.सू.४-३-१) इति प्रतिज्ञाय 'सधर्मेषु तन्त्रप्रयोगे श्लेषः'(का.सू.४-३-७) इति लक्षयित्वा उपमानेनोपमेयस्य धर्मेषु-गुणिक्रयाशब्दरूपेषु सः - तत्त्वाध्यारोपः तन्त्रप्रयोगे - तन्त्रेणोच्चारणे सित श्लेषः इति वृत्तिं प्रदर्श्य 'आकृष्टमण्डलाग्ररुचयः' इत्यत्र मनाक् शब्दसाम्यमपि प्रयोजकिमिति सूचितम् ।

सर्वस्वकारस्तु - श्लेषे शब्दसाम्यमात्रं समस्ति । न पुनः गुणिकवासाम्यमिति उपमाप्रतिभोत्पत्तिहेतुः श्लेषं एवेत्युपपाद्य उपमाया अत्र प्रतिष्ठा नास्तीत्येवाह । एतावतैव विद्यानाथः श्लेषोपमयोः विषयविभागं प्रदर्शितवान् । शब्दसाम्ये श्लेषः । गुणिकयादिसाम्ये उपमेति ।

विद्यानाथ एव श्लेषनिरूपणावसरे -

'प्रकृताऽप्रकृतोभयगतमुक्तं चेत् शब्दमात्रसाधर्म्यम् । श्लेषोऽयम् (श्लिष्टत्वं सर्वत्राद्यद्वये नान्त्ये)' इति लक्षयित्वा -

'राज्ञः पूजाविधि धत्ते स्फुरदब्जमणित्विषि । विजितारिपुरो मूर्तौ विलसत्सर्वमङ्गलः ॥'

# तत्र न शब्दसाम्यमात्रमिवेनोच्यते किंतु गुणसाम्यमपीति तसावृत्तेः ।।

#### तत्त्वलोकः

राजमौलिः प्रतापङ्करद्रो रुद्र इव स्थितः ।

इति सभङ्गाभङ्गश्लेषौ शब्दालंकाौ अर्थश्लेषेऽनुप्रवेशय श्लेषस्य विविक्तो दाहरणालाभं मन्यमानः उपमाश्लेषयोः विषयविवेकं कृतवान् । स न युक्त इति प्रतिपादयति - तत्रेत्यादिना ।

तत्र - सकलकलिमत्यादौ, इवेन - इवपदेन शब्दसाम्यमात्रम् - शब्दसाम्यमेव । न उच्यते - न प्रतिपाद्यते । किंतु इवेन गुणसाम्यमप्युच्यते - प्रतिपाद्यते । एवं च शब्दसाम्यं यथा इवशब्दो बोधयित तथैव गुणिक्रयासाम्यमिप स एव इवशब्दो बोधयित । बाधकाभावात् । न च शब्दसाम्यमेव इवशब्देनोच्यते नार्थसाम्यमित्यस्ति वेदाज्ञा राजाज्ञा कुलधर्मो वा । तथा सित - भामहेन - श्लेषप्रकरणे - 'गुणिक्रयाभ्यां नाम्ना च' इति वामनेन च श्लेषिनरूपणावसरे 'उपमानेनोपमेयस्य धर्मेषु गुणिक्रया शब्दरूपेषु सः' (का.सू.४-३७) इति गुणिक्रयाभ्यां साधम्यमवलम्ब्य श्लेषोपपादनमयुक्तं स्यादिप । अतश्च विद्यानाथोक्तः विषयविभागो न युक्त इति 'धर्मतः' इति पदम् अव्यावर्तकिमिति ॥

ननु - ''सकलकल''मित्यत्र शब्दमात्रसाम्यमेव लभ्यते न गुणिक्रया-न्तरसाम्यम् । यतश्च पुरे कलकलध्वनिमत्वरूपं सकलकलत्वम्, सुधांशु-

ननु पुरे सकलकलत्वं कलकलशब्दसाहित्यम् । सुधांशुबिम्बे कलासाकल्यमिति नैको गुणो लभ्यत इति, मैवम्,

श्लेषभित्तिकाभेदाध्यवसायमूलया 'भेदेऽभेदः' इत्येवंरूपया अतिशयोक्त्या धर्मसाधारण्यलाभात् ॥

## तत्त्वलोकः

बिम्बे च कलापरिपूर्णत्विमिति नैकोऽनुगतो धर्मो लभ्यते इत्यगत्या अत्रत्येन इवशब्देन शब्दसाम्यमात्रमुच्यत इत्याश्रयणीयमिति शंकते - नान्विति ।

एवं च 'सकलकलिम'ित पद्ये पुरसुधांशुबिम्बोभयानुगतधर्माऽभावात् उपमा न योग्येति पारिशेष्यात् श्लेष एवेति 'धर्मतः' इत्युपादाने सत्यप्यतिव्याप्तिः परिहर्तुं शक्यैवेति पूर्वपक्षाशयः। श्लेषिभत्तीति । श्लेषः एकया आनुपूर्व्या अनेकार्याभिधानम्, भित्तिः अवलम्बनं यस्य सः श्लेषिभित्तिकः स चासौ अभेदाध्यवसायश्च, तन्मूलया-तद्द्वारया 'भेदेऽभेदः' इत्येवंरूपया अतिशयोक्त्या-अनैक्यैऽपि एक्यम् इत्येवंरूपया आहार्यबुध्या, धर्मसाधारण्यं-पुर-बिम्बविशेषणयोः 'सकलकल'पदश्लेषावगतयोः कलकलध्वनिमत्वषोडशकलापूर्णत्वरूपयोधर्मयोः सामान्यरूपतापादनिमत्यर्थः। अन्यत्राप्युपमादौ उपमेयोपमानगतानां असाधारणानामिप धर्माणां सादृश्यादिद्वारकाभेदाध्यवसायेन साधारण्यम् उपगतम्।

यदि तु - उपमायां धर्मस्यानुगतत्वेन यन्मुख्यं साधारण्यं तस्मिन् सत्येव तदलंकारता इति नियम्यते तदा -

न ह्युपमानोपमेययोरनुगत्या धर्मस्य मुख्यसाधारण्य एवोपमालंकारः,

पाण्ड्योऽयमंसार्पितलम्बहारः क्रुप्ताङ्गरागो हरिचन्दनेन । आभाति बालातपरक्तसानुः सनिर्झरोद्गार इवाद्रिराजः ।। इत्यादौ हरिचन्दन बालातपहारनिर्झरादीनां बिम्ब - प्रतिबिम्बभावेन निर्दिष्टानामपि साधारणधर्मत्वाङ्गीकारात् ।।

#### तत्त्वलोकः

वागार्थविव सम्पृक्तौ वागर्थप्रतिपत्तये । जगतः पितरौ वन्दे पार्वतीपरमेश्वरौ ॥

इत्यादिप्रसिद्धोपमोदाहृतिष्वेव अव्याप्तिः प्रसज्येत, यतस्तत्र वागर्थयोः पार्वतीपरमेश्वरयोश्च उपमायां सम्मृक्तत्वं साधारणो धर्मो मुख्य इति वक्तव्यं भवित । न च तथा वक्तुं शक्यम् । वागर्थयोः सम्मृक्तत्वं वाच्य वाचकभावरूपः सम्बन्धः, पार्वतीपरमेश्वरयोस्तु नित्यसंयोगरूप इति भेदात् ।

यदि तु सम्बन्धत्वेन साधारण्यम् उपदीयते तदा द्रव्यत्वप्रमेयत्वादिनाऽपि तत्सुकरमिति प्रकारान्तराणां विलयप्रसङ्गात् ॥ प्रकारान्तरेणाऽपि धर्मे साधारण्यं संपाद्य उपमा निव्यूढा वामनादिभिः प्राङ्भिः इत्याह - न हीति । धर्मस्येति । धर्मस्यानुगतिर्नाम - धर्मवृत्तिसामान्योपस्थापक पदैक्यम् । तन्मूलतया साधारण्यस्य मुख्यत्वमेवेति न हि वक्तुं शक्यम् इति शेषः । अमुख्यतयापि धर्मे साधारण्यं सम्पादितमिति प्रदर्शयितुमुदाहरति - पाण्ड्योऽयमिति ।

अंसार्पितलम्बहारः, हरिचन्दनेन कूप्ताङ्गरागः अयं पाण्ड्यः बालातपरक्तसानुः सिनर्झरोद्वारः अद्रिराज इव आभाति इति योजना ॥ अंसयोः - भुजिशिरसोः, अर्पितः लम्बो हारः - मुक्तावली यस्य सः, तथा हरिचन्दनेन-पीतवर्णगोशीर्षाख्येन चन्दनेन ('अरिशिनद चन्दन' इति कर्णाटभाषायाम्) 'पीतचन्दनमर्केष्टं गोशीर्षं हरिचन्दनम्' इति वैजयन्ती । कूप्ताङ्गरागः - सिद्धानुलेपनः, अयं पाड्यः - पाण्डूनां जनपदानां राजा इत्यर्थे जनपदक्षत्रियवाचकात् पाण्डुशब्दात् 'पाण्डोर्ड्यण्' (वार्ति २५७१) इति ड्याण्प्रत्ययः 'तस्य राजन्यपत्यविद'त्यनुसारेण भवति । बालातपरक्तसानुः, तथा सिनर्झरोद्वारः - निर्गतप्रवाहोदकयुतः, अद्रिराजः-हिमाचल इव, आभाति शोभते । अद्रिराज इत्यत्र 'राजाहस्सिखिभ्यः' (पा.सू.५.४.९१) इति समासान्तष्टच् ।

अत्र अद्रिराज पाण्ड्ययोः उपमा साधारणधर्ममन्तरा नोपपद्यते। स च वस्तुतः पाण्ड्ये हरिचन्दनहारात्मकः, अद्रिराजे बालातपनिर्झरात्मक इति धर्मः विभिन्न एव। अनयोरुपादानं च प्रकृते धर्मिणि विशेषप्रतिपादनाय। प्रकृते च धर्मिणि विशेषे प्रतिपादिते प्रवृत्तिः निवृत्त्वित्तं योयुज्यते। प्रकृते च स्वयंवरप्रवृत्तायाः इन्दुमत्याः पाण्ड्ये सित संभवे अनुरागसंजननाय विशेषोल्लेखः सुनन्दाभिप्रायारूढः। अलंकृतं हि वचः हृदयग्राहि भवति। अलंकृतत्वसम्पत्तये एतादृशविशेषणोपादानमुभयत्र। एवं च सानौ संक्रान्तबालातपारुणः निपतिद्धमपयः प्रवाहः हिमवान् यथा शोभते तथा अयं पाण्ड्यः हरिचन्दनकृताङ्गरागः, कण्ठलम्बितहारः शोभते इत्युपमायां तात्पर्यात्। एवं च हरिचन्दन - बालातपयोः हारनिर्झरयोश्च विशेषणीभूते धर्मे उपमानोपमेयोभयसाधारण्यं विना उपमा न घटते।

अतश्च असाधारणानामिप येनाकेनाप्युपायेन साधारणतासम्पादनं अवश्यंभावि । तदर्थं च बिम्बप्रतिबिम्बभावः आस्थेयः । आस्थितश्च सर्वस्वकृता । स च 'वस्तुतो भिन्नयोधर्मयोः परस्परसादृश्यादभिन्नयोः द्विरुपादानम्' इत्येवं परिभाषितः । तेन च साधारणीकृतयोः धर्मयोः सम्बन्धादुपमानिर्वाहः । मुख्यं तु साधारण्यं क्वाप्यालंकारिकसम्मते उदाहरणे नैव संभवति । यथा 'मुखं चन्द्र इव' इत्यन्नाऽपि न हि वस्तुतो धर्मैक्यम् । यतश्च मुखगतं लावण्यमन्यत् । चन्द्रगतधर्मसजातीयोऽन्योऽस्ति धर्मः । अतश्च यथाकथंचित्सहृदयहृद्धं साधारणं धर्ममादायोपमा निर्त्यूढा प्राचीनैः । उक्तं च भामहेन -

अखण्डमण्डलः केन्दुः क्क कान्ताननमद्युति । यत्किंचित्कान्तिसामान्यात् शशिनैवोपमीयते ॥ (भा.का.२-४४) इति ।

यदि मुख्यमेव साधारण्यमित्यागृह्येत तर्हि उपमा नैव निर्व्यूढा भवेत् । अत एव नव्याः सर्वस्वकारादयः धर्मे साधारण्यसंपादानायोपायान्तरमातिष्ठन्ते ।

एतेन - उक्तोदाहरणे काव्यालंकारसूत्रकृता वामनेन - गुणसाम्यनिबन्धना वाक्यार्थोपमेति या परिकल्पिता सा निरवकाशा । वाक्यार्थोपमा च अनेकेषां धर्मिणां परस्परावच्छित्रानां तादृशैरैव धर्मिभिः साम्ये भवति । यथा -

जनियत्र्याः कुलाल्याश्च रिक्षत्र्याः विदितोऽभवत् । रत्नसूतेर्भुजङ्गचाश्च प्रच्छन्न इव शेविधः ॥ इत्यादौ ।

ननु 'सकलकलम्' इत्यादाविष गुणसाम्यं चेदुपमैव स्यादिति चेत्, शब्दसाम्यमात्रं चेदिष किंमित्युपमा न स्यात् ? न हि शब्दान्यगुणादिसाम्यमेवोपमाप्रयोजकं न शब्दसाम्यमिति कुलधर्मः,

## तत्त्वलोकः

बिम्बप्रतिबिम्बभावः पुनः धर्मिणि विशेषप्रतिपादनोन्मुखानां धर्माणां भवति यथात्रेति । बिम्बप्रतिबिम्बभावेन धर्मसाधारण्ये च बहून्युदाहरणानि । तद्यथा - मेघदूते -

> विद्युत्वन्तं लिलतविनताः सेन्द्रचापं सिचत्राः संगीताय प्रहृतमुरजाः स्त्रिग्धगंभीरघोषम् । अन्तस्तोयं मणिमयभुवः तुङ्गमभ्रंलिहाग्राः प्रसादास्त्वां तुलयितुमलं यत्र तैस्तैर्विशेषैः ॥

इति । अत्र विद्युद्धनितादीनां मेघप्रासादिवशेषाधायकतया धर्मत्वेनोपादानम् । अत एव तैस्तैरित्युक्तम् । तेषां सकृत् निर्देशाऽभावान्नानुगामित्वम् । एकार्थत्वाऽभावात् न शुद्धसामान्यरूपत्वम् । किंतु पारिशेष्यात् बिम्बप्रतिबिम्बरूपत्वम् । अतश्च एवंविधेषु अभेदिववक्षैव जीवितम् ॥

यदि तु - 'सकलकलं पुरमेतत्' इत्यत्र श्लेषमूलकाभेदाध्यवसायेन गुणसाम्यं संपाद्यते । ततः उपमैवास्तु इत्युपगम्यते तदा शब्दसाम्ये उपमा न भर्वात इति सिद्धान्तितं भवेत् तच्च न जाघटीति शब्दान्य गुणादिसाम्ये यथोपमा उपगता तथा शब्दसाम्येऽपि सेति उपगन्तव्या तथोदाहरणदर्शनात् इत्याचष्टे - नान्वित्यादिना ।

यथा प्रह्लादानाच्चन्द्रः प्रतापात्तपनो यथा । तथैव सोऽभूदन्वर्थो राजा प्रकृतिरंजनात् ॥ इत्यत्रोपमाप्रयोजकानुगतार्थनामरूपशब्दसाम्येऽपि उपमा दर्शनात् ॥

### तत्त्वलोकः

शब्दसाम्ये तदुदाहरणं दर्शयति - यथेति ।

यथा - येन प्रकारेण, प्रह्लादनात् - आह्लादकरणात् हेतोः, चन्द्रः, चन्द्रः अभूत् - चन्द्रपदवाच्योऽभूत्. चिद - आह्लादे इत्याह्लादार्थकच्चिदिधातोः णिजन्तात् 'स्फायितञ्चि' (उ.१७८) इत्यादिना रक्प्रत्ययः औणादिकः । यथा तपनः, सूर्यः, प्रतापात् - सन्तापोपजननात् अन्वर्थः तापनरूपार्था नुसारिनामधेयोऽभवत् । ''तप सन्तापे'' इति संतापार्थकात्तपतेःनन्द्वादित्वात् (पा.सू. ३-१-१३४) ल्युः अनादेशश्च । तथा सः दिलीपः प्रकृतिरंजनात् प्रजानुरागजननात् हेतोः अन्वर्थः राजा अभवत् ॥

यद्यप्यत्र - दीप्त्यर्थकाद्राजतेः 'कानिन्युवृषितिक्षराजि' (उ.१-२६२) इत्यादिना किनन् प्रत्यये रूपं राजेति । न तु रक्षेः । अथापि 'अनेकार्था हि धातवः' इति मताश्रयणेन रक्षनार्थकोऽपि भवति । अत एव किवः 'राजा प्रकृतिरक्षना'दित्याह ॥ अत एव च

'निपाताश्चोपसर्गाश्च धातवश्चेति ते त्रयः । अनेकार्थाः स्मृतास्सर्वे पाठस्तेषां निदर्शनम्' इति अभिहितं पूर्वैः ॥

किंतु श्लेषस्य अलंकारान्तरिविक्तिविषयाभावेन निरवकाशतया बलवत्वेन अलंकारान्तरबाधकत्वात् उपमाप्रतिभानेऽपि तत्प्रतिभोत्पत्तिहेतुः श्लेष एव, नोपमेति मङ्क्वकादिभिरभ्युपेयते ॥

## तत्त्वलोकः

किंच - पाणिनिना धातुपारायणं कृतम् न त्वर्थनिर्धेशः । स तु भीमसेनादिभिः संगृहीतम् इत्यैतिह्यम् । युज्यते चैवं । यतः पाणिने रिप प्राक्तनेन सुश्रुतमहर्षिणा स्वकीये वैद्यके तत्र तत्र धातूनां अर्थनिर्देशस्य कृतत्वात् धातूनां तदर्थानां च पारम्परिकत्विमिति ॥

अत्र चन्द्रसूर्ययोः राज्ञश्चोपमा उपनिबद्धा । सा च अनुगतार्थं नामरूपशब्दसाम्यनिबन्धनी न त्वन्यथेति शब्दसाम्यमप्युपमां प्रयोजयित । अत एव कुवलयानन्दे स्वीयग्रन्थे एकवाचकानुप्रवेशसंकरावसरे - 'शब्दतोऽर्थतो वा कविसंमतसाम्यप्रतिपादने सर्वत्राप्युपमालंकारस्वीकारात् । अन्यथा 'यथा प्रह्लादनात्' इत्यत्रोपमा न स्यात् इति ग्रन्थकृता प्रतिपादितम् ॥

एवं तर्हि - 'सकलकलम्' इत्यत्र किमुपमा ? उत श्लेषः? अथ संकरः? इति संशये अलंकारसर्वस्वकृतो महुकस्य मते श्लेष एवेति प्रदर्शयित - विन्विति । अत्र तुशब्दः शब्दसाम्ये सत्युपमायाः प्रसक्ताविप 'सकलकलम्' इत्यत्र न तस्याः पार्यन्तिकी प्रतीतिः अपितु प्रतिभानमात्रम् श्लेष एव पर्यवसानमित्यंशं द्योतयित । श्लेषस्य - अनेकार्यप्रतीतिनिबन्धस्य श्लेषालंकारस्य, अलंकारान्तरिविक्तविषयाभावेन अलंकारान्तरेभ्यः उपमातुल्ययोगितादीपकादेः अलंकारान्तरस्य, प्राकरिणका

प्राकर्राणकान्यतरमात्रार्थगोचरत्वे, तदुभयगोचरत्वे च व्याप्त्या, तेभ्यः विविक्तस्य असंस्पृष्टस्य विषयस्य - उदाहरणस्य अभावेन निरवकाशतया बलवत्वेन स्विवषये योऽयमलंकारः-प्रसजित स सर्वोऽिप निरवकाशेन श्लेषेण बाध्यत इति अलंकारान्तरबाधकत्वम्, तस्मात् उपमायाः श्लेषस्थले प्रतिभानेऽिप न सा, अपि तु उपमाप्रतिभोत्पत्तिहेतुः श्लेष एवालंकारः इति भट्टोब्हट मतप्रतिपादनावसरे मङ्खेकन प्रतिपादितम्।

अयं भावः - निरवकाशा हि विधयः सावकाशान् विधीन् बाधन्ते । 'उत्सर्गसमानदेशा अपवादाः' इति न्यायानुसारेण शब्दसाम्ये उपमायाः प्रसक्त्या तत्रैव श्लेषस्यापि प्रवृत्तिरिति निरवकाशेन श्लेषण सावकाशायाः उपमाया बाधो युक्तः । अन्यथा शब्दसाम्ये उपमाया अप्रवृत्तौ उपमाश्लेषयोः उत्सर्गापवादभाव एव न घटेत । एवं विविक्तोदाहरणालाभप्रयुक्तं श्लेषस्य उपमाबाधकत्वम् उद्भटादीनामभिमतम् । न पुनश्शब्दसाम्ये उपमा, अपि तु श्लेष एवेति । एवं च शब्दसाम्ये श्लेष एव नोपमेष्क्रि समर्थनं विद्यानाथस्य प्रमादमूलमेव । न पुनः प्राचीनानामभिमतम् ।।

वस्तुतस्तु - एतादृशोदाहरणेषु एकवाचकानुप्रवेशसंकरः, उपमा वा मह्नुकादीनाम् अभिमत इति सर्वस्वविमर्शिनीपर्यालोचनया ज्ञायते । यतश्च - 'एष च नाप्राप्तेष्वलंकारान्तरेषु आराभ्यमाणस्तद्वाधकत्वेन तत्प्रतिभोत्पत्तिहेतुरिति उद्धटादिमतमनूद्य 'येन ध्वस्तमनोभवेन बलिजित्कायः पुरास्त्रीकृतः' इत्यादिविविक्तोऽस्य विषय इति निरवकाशत्वाऽभावात् नान्यबाधकत्विमत्यन्यैस्सह संकरः । दुर्बलत्वद्वा बाध्यत्विमित्यन्ये (अ.स. १२५पु) इत्युक्तः । इत्यं चात्र मह्नुकादिभिरभ्युपेयत इत्युक्तश्चिन्त्या ॥

किंच - 'सकलकलं पुरम्' इत्यत्र यदा पदभङ्गमपेक्ष्य श्लेषः तेन सह सुधांशुबिम्बिमिवेत्युपमावाचकेवशब्देन उपमा संकीर्णा। तथा 'सत्पुष्करद्योतितरङ्गशोभिनीति' पद्येऽिप मृङ्खकेन श्लेषोपमयोः सांकर्यमेवोपपादितं, संकरिनरूपणावसरे (अ.स. २५५पु) न पुनश्शलेष एवेति, नवोपमेति। एवं च श्लेषप्रकरणस्थं - एवंचेत्यादि सर्वस्वस्थं वाक्यजातं उद्घटमतपरिमिति बोध्यम्।। परं तु अत्र शब्दसाम्यनिबन्धनी अर्थसाम्यनिबन्धनी वा उपमेति विचारोऽन्यः। शब्दसाम्यं श्लेषमात्रप्रयोजकिमिति विद्यानाथ एवाभिप्रैति। यतश्च तेनैव प्रतापरुद्धयशोभूषणे श्लेषप्रकरणे -

प्रकृताऽप्रकृतोभयगतमुक्तं चेच्छब्दमात्रसाधर्म्यम् । श्लेषोऽयं श्लिष्टत्वं सर्वत्राद्यद्वये नान्त्ये ॥ (प्र.रु.३१४) इति ।

'अर्थसाम्य-शब्दसाम्याभ्यां उपमाश्लेषयोर्भेदः' इति च अलङ्काराणां परस्परं वैलक्षण्यप्रतिपादनावसरे उक्तम् (प्र.रु. २-४५पु) । एवं च शब्दसाम्ये उपमां निरकुर्वतो विद्यानाथस्य मते 'यथा प्रह्लादनात्' इत्यादावुपमाया अव्याप्तिदुविरैव । । न वा तत्र उपमामन्तरा अन्योऽलंकारः प्रतिभासते । तथोपगमे निरलंकारता प्रसज्येत सा च न युक्ता । एवं च शब्दसाम्यार्थसाम्याभ्यां श्लेषोपमयोर्भेदप्रदर्शनं विद्यानाथकृतमयुक्तमेव - अव्यावर्तकत्वात् ।

यदि तु शब्दसाम्याश्रयणेन उपमाप्रतिभानेऽपि उपमाबाधकत्वं श्लेषस्य परिकल्प्यते तदा तद्वैपरीत्येन श्लेषमूलकाभेदाध्यवसानेन गुणसाम्यमानीय श्लेषबाधकत्वमुपमायाः परिकल्पयितुं शक्यमिति 'सकलकलमित्यत्र' गुण

ततश्च यथा शब्दसाम्यमाश्रित्योपमाप्रतिभाने तद्वाधकत्वं श्लेषस्य, तथा श्लेषभित्तिकाभेदाध्यवसायलब्धाभेदगुणसाम्यमात्र-माश्रित्योपमाप्रतिभानेऽपि तद्वक्तुं शक्यमिति न तदनुरोधेन तत्र गुणसाम्यपरित्यागः ॥

## तत्त्वलोकः

साम्यपरित्यागः कर्तुं न शक्यः विनिगमनाविरहादित्याह - तत्श्चेति ।

44

यथा - 'यथा प्रह्लादना'िटत्यत्र शब्दसाम्यं विना अन्यधर्मकृतं साम्यं न संभवित न तथा ''सकलकलम्'' इत्यत्र, वैषम्यात्, पदभङ्गमपेक्ष्य/कलासाकल्यकलकलध्वनिमत्वयोः श्लेषमूलकाभेदाध्यवसायमूलतया ऐक्य संभवात्।

श्लेषभित्तिकाभेदाध्यवसायेन धर्मसाम्यस्यानभ्युपगमे -उपोढरागेण विलोलतारकं तथागृहीनं शशिना निशामुखम् । यथासमस्तं तिमिरांशुकं तया पुरोर्ऽाप रागाद्रलितं न लक्षितम् ॥ इत्यादि श्लिष्टविशेषणसमासोक्त्युदाहरणे विशेषणसाम्याऽभावात् समासो क्त्यलंकारत्वाभावः प्रसज्येत । अतश्च श्लेषमूलकाभेदाध्यवसायेन धर्मे साम्यं अकामेनाप्यभ्युपगन्तव्यम् । तेनैव पथा अत्रापीति न गुणसाम्यपरित्यागः कर्तुं शक्यः । ततश्च तन्मूलकोपमया श्लेषोऽपि बाध्यो भविता ।

नन्वेवं तर्हि - काव्यालंकारकृंता कद्रटेनाऽपि 'सकलकलम्' इत्यादौ श्लेषमूलकाभेदाध्यवसायेनैव गुणादिसाम्यमानीय उपमा उपादियतुं शक्या स्यात्, न च तथा तेन साम्यमुपपदितम् प्रत्युत शब्दसाम्यमाश्रित्य,

यतु रुद्रटेन 'सकलकलम्' इत्यादौ उपमा समर्थयमानेन स्फुटमर्थालंकारौ एतौ उपमासमुचयौ किंतु । आश्रित्य शब्दमात्रं सामान्यमिहापिसंभवतः ॥

इति । शब्दसाम्यमात्रमिहोक्तम् । तदन्ततः शब्दसाम्यमाश्रित्याप्युपमा समर्थीयतुं शक्येति भावेन, न त्वभेदाध्यवसायेनाऽपि गुणसाम्यं न संभवतीति भावेन ॥

### तत्त्वलोकः

अतश्च उपमायां श्लेषमूलकाभेदाध्यवसायेन गुणसाम्यसंपादनं तस्यापि न संमतमित्याशंकायां, रुद्रटमतं स्वाभिप्रायानुगुण्येन योजयित - यित्विति ।

इदमत्राकूतम् - यत्पूर्वं वर्ण - पद-लिङ्ग-भाषा-प्रकृति-प्रत्यय-विभक्ति वचनभेदेनाष्ट्रधा श्लेषं विभज्य भाषाश्लेषव्यतिक्तश्लेषाणां उपमादिभि स्सह संस्पर्शं प्रतिपाद्य तत्रापि अयमुपमासमुच्चययोर्वैचित्र्यातिशयमादधातीति व्यक्तीकृत्य, श्लेषस्थले शब्दमात्रं श्लिष्टं भवित नत्वर्य इति अर्थालंकार योरुपमासमुच्चययोः वैचित्र्याधायकत्वं कथमस्येत्याशङ्क्र्याह - स्फुटिमिति । एतौ उपमासमुच्चयौ अर्थालंकारौ इति स्फुटम् । किंतु शब्दमात्रं सामन्यमाश्रित्य इहापि संभवतः इति योजना । समुच्चयपदं तुल्ययोगितादि परम् । एवं चेदं रुद्रटवचनं कस्यांचिदुपमायां अर्थसाम्यं न भवित चेत्तदा शब्दसाम्यमाश्रित्याप्युपमा समर्थीयतुं शक्या इत्यभिप्रायेण, न पुनः प्रकारान्तरेण अर्थसाम्यनिराकरणाभिप्रायेणीत ।।

वस्तुतस्तु - शब्दालंकारप्रस्तावे 'इहापि एतौ संभवतः' इत्युक्त्या

# श्लिष्टविशेषणेष्वपि अभेदाध्यवसायेनैक्यस्यालंकारान्तरेषु सर्वैरपि समाश्रयणात् ॥

## तत्त्वलोकः

उपमासमु चययो रथा लङ्कारमध्ये परिगणनं ऋियते प्राची नैः न पुनश्शब्दालंकारमध्ये । इत्यं सित तयोस्संस्पर्शः कथ्रमिति चेत् , अर्थसाम्यरिहत शब्दमात्रसाम्यवतोरुपमासमु चययोर्दर्शनात् तदानुण्येन शब्दालंकारेष्विप उपमासमु चयौ संभवतः । एवं च शब्दश्लेषेण शाब्द्या उपमायाः परिपोषः । तथा समु चयस्यापि इति भाति । यतश्चैतन्मते शब्दार्थालंकारयोः न साकर्यं किंतु शब्दालंकारयोः अर्थालंकारयोवी भवेत् इति तदीयदशमाध्याय स्थसंकरनिरूपणफिक्क कातो ज्ञायते । अन्यथा -

वसुधामिहत सुराजितनीरागमना भवांश्च वर्णाश्च । सुरचितवराहवपुषस्तव च हरेश्चोपमा घटते ॥ इत्यत्र राजपक्षे घनतेजोऽनुकूलदेवापराभूतरागरिहतमनस्त्वस्य, वर्षापक्षे भूपूजितशोभितजलागितमत्वस्य च वस्तुतो भेदेऽपि श्लेषमूलकाभेदाध्यवसायेनैवाभेदे संभवित तावत्पर्यन्तानुधावनस्य वैफल्यप्रसङ्गात् ।

यदि तु श्लेषादिमूलतया अभेदमध्यवस्य धर्मसाम्यनिराकरणाभिप्रायेण शब्दसाम्यमात्रो लेखः **रुद्रटाभिमतश्चेत्** सर्वालंकारिकाभिमते श्लिष्टिवशेषणसाम्यगम्याऽप्रस्तुतवृत्तान्तकसमासो क्तिस्थले, श्लिष्टमालापरम्परितरूपकस्थले च तत्तदलंकारा न भवेयुः इष्यते च तत्र श्लेषमूलकाभेदाध्यवसायेन साम्यादिकमित्याह - श्लिष्टेति ।

अलंकारान्तरेष्विति । उपमाव्यतिरिक्तेषु समासोक्त्यादिष्वित्यर्थः ।

# तस्मात् 'धर्मतः'इत्यनेन न श्लेषो व्यवर्तयितुं शक्यते ॥

## तत्त्वलोकः

#### तद्यथा -

निवृत्तव्यालसंसर्गः निसर्गमधुराशयः।

अयमम्भोनिधिः कष्टं कालेन परिशुष्यते ।। (का.दर्श. २-२१२) इत्यत्र व्यालमधुराशयपदार्थयोः न शुद्धसामान्यरूपत्वम् । विभिन्नार्थं वाचकत्वात्तयोः । तयोराद्यः सर्प-खलोभयवाची । द्वितीयः सुमिष्टजलाधार - समीचीनाभिप्रायोभयवची । इत्यं सित प्रकृताप्रकृतयोः समुद्रपुंसोः अन्वयिनी ये निवृत्तव्यालसंसर्गत्विनिसर्गमधुराशयत्वे तयोः साम्यं श्लेष - भित्तिकाभेदाध्यवसायमन्तरा नोपपद्यत इति समासोक्तिता न भवेत् ।

एवं 'विद्वन्मानसहंसे'ति पद्येऽपि विद्वन्मानसेत्यादौ मनो-मानसयोः भेदेऽप्य भेद इत्येवंरूफ्ल्रेम्मूलकाभेदाध्यवसायमन्तरा राज्ञि हंसत्वाद्यारोपस्य कर्तुमशक्यत्वात् प्राचीनानामभिमता मालापरम्परितरूपकालंकारता न सेस्यतीति एवंविधेषु ऐक्यस्य तथोपगन्तव्यत्वे तन्न्यान्यायादुपमायामपि तथा-श्रयणे बाधकाभावात्। ततश्चैतस्मिन् लक्षणे 'धर्मतः' इति विशेषणं श्लेषं न व्यावर्तयतीति आह - तस्मादिति । तस्मात्-श्लिष्टिवशोषणसमासोक्त्यादिषु अर्थभेदे सत्यप्यभेदोपगमेन धर्मे साधारण्यसम्पादनात् तत्रेवात्रापि ''सकलकलिम''त्यादौ सकलकलासाहित्य कलकलध्वनिमत्वयोः भेदेऽपि अभेदाध्यवसायेनैक्यस्य धर्मे सम्पादनात् 'धर्मतः' इति विशेषणोपादानेन श्लेषः व्यावर्तियतुं - अलक्ष्यतामापादियतुं न प्रान्यते। इत्यं च श्लेषेऽतिव्याप्तिर्दृढैवेति भावः।

वस्तुतस्तु 'सकलकलम्' इत्यादावुपमैवेति व्यर्थं 'धर्मतः' इति विशेषणम् । अलङ्कारान्तरिविक्तस्तु श्लेषस्य विषयः तत्रकरणे दर्शियष्यते ।।

### तत्त्वलोकः

'सकलकलिम'त्यादौ विमृश्यमाणे समासोक्तिविशेषे अभेदाध्यवसायद्वारा धर्मे साधारण्यं सम्पाद्व यथा तिन्नर्वाहः क्रियते तद्वत् अभेदाध्यवसायेन गुणसाम्यस्यैव संभवादुपमैव युक्ता न पुनश्शलेषः इति 'धर्मतः' इति विशेषणोपादानं वृथैवेति सिद्धान्तयित - वस्तुतिस्विति ।

नन्वेवं तर्हि श्लेषस्य अलंकारान्तरासंकीर्णोदाहरणानुपलम्भात् निर्विषयता स्यादित्याशंकायां समाधानमाह - अलंकारान्तरेति । अलंकारान्तरिविक्तः श्लेषातिरिक्तालंकाराविषयत्वे सित श्लेषिवषयः, तत्प्रकरणे - श्लेषप्रकणे दर्शियष्यते - उदाहरिष्यते मयेति शेषः । परन्त्वग्रे श्लेषप्रकरणंलुप्तम् ।

अयं भाव: - 'चारुत्वोत्कर्षनिबन्धना हि प्राधान्यविवक्षा 'इत्युक्तरीत्या येन ध्वस्तमनोभवेन बलिजित्कायः पुरास्त्रीकृतः यश्चोद्वृत्तभुजङ्गहारवलयो गंगां च योऽदीधरत् । यस्याहुश्शशिमच्छिरो हर इति स्तुत्यं च नामामराः पायात्स स्वयमन्धकक्षयकरः त्वां सर्वदोमाधवः ॥

इत्यादौ श्लेषकृत एव चमत्कारः । अत एव श्लेषव्यपदेशः । 'माधव एव उमाधव' इति रूपकप्रतीताविष तस्याभासतामात्रत्वम् । न पुनरस्तित्वम्, शुक्तौ यथा थालथळ्यादिना रजतत्वस्य प्रतीतौ सत्यामिष न तस्य प्रतिष्ठा

किंच, विविक्तविषयाभावेन अलंङ्कारान्तरबाधकत्विमिति वाचोयुक्तिरप्ययुक्ता, विषयसद्भावमात्रेण निरवकाशत्वहानेः विविक्तविषयानपेक्षणात् ॥

#### तत्त्वलोकः

तद्वदेवात्रापि रूपकस्य न प्रतिष्ठा इति अलंकारान्तरप्रसिक्तशङ्केति 'येन नाप्राप्ते यो विधिरारभ्यते स तस्य बाधको भवति' इति न्यास्यस्य सावकाशविषये प्रवृत्यभावात् **उद्धटानुरोधिना** रुद्रटेन अलंकारान्तरबाधकत्वं यदुक्तं तदयुक्तमिति सूचितं भवति ।

> एतेन - त्वमेव देव पातालमाशानां त्वं निबन्धनम् । त्वं चामरमरुद्भूमिः एको लोकत्रयात्मकः ॥

इति श्लेषस्यालंकारान्तरविविक्तोऽस्ति विषयः 'इति काव्यप्रकाशकृता (का.प्रा.९.3) प्रदर्शितं न तावत्समीचीनम् । यतोऽत्र राज्ञि लोकत्रयात्मकत्वं कविसम्मतं तच्च राज्ञि पातालाद्यथभिदारोपमन्तरा नोपपद्यत इति अलंकारान्तरेण रूपकेण अस्य संकरात् इत्यभिव्यञ्जितम् ॥

इत्थं श्लेषस्यालंकारविविक्तविषयाऽभावेऽपि विषयसद्भावमात्रेण निरवकाशत्वाऽभावात् अलंकारान्तरबाधकत्ववाचोयुक्तिरप्यसभीचीनेति प्रतिपादयति - किञ्चेति ।

अयं भावः -

विविक्तिविषयाऽभावेन अलंकारान्तरबाधकत्विमिति पक्षः उद्धटसंमतः। तस्यायभिप्रायः - प्रकृताप्रकृतोभयगोचरानेकार्थकशब्दविन्यास

स्थले श्लेषस्य प्रतिष्ठा वाच्या । तत्र केवलप्रकृतयोः, केवलाप्रकृतयोर्वा एकधर्मान्वये **तुल्ययोगितायाः,** प्रकृताप्रकृतयोः एकधर्मान्वये **दीपकस्य** प्रवृत्या श्लेषविषये सर्वत्र उक्तालंकारद्वयं व्याप्य अवितष्ठते इति श्लेषस्य विविक्तोविषयो नास्ति । अत एव स्वविषये प्राप्तं सर्वमप्यलंकारं बाध्यसामान्यचिन्ताश्रयेण बाधत इति अलंकारान्तरबाधकत्विमिति ॥

अयं च पक्षो न समीचीनः, स्वविषये सर्वत्र उपमारूपकादीनाम् अलंकारान्तराणां प्राप्तेरभावात् । यथा - 'येन ध्वस्तमनोभवेने'ति प्रागुदाहतपद्वे परस्पनिरपेक्षयोरुमाधव-माधवयोः उमाधवविषयकवाक्यार्थपरामर्शवेलायां माधववाक्यार्थस्य स्फूर्त्यभावात् तथैव माधवविषयकवाक्यार्थपरामर्शवेलायां उमाधवविषयकवाक्यार्थस्फूर्त्यभावात् को नामात्रौपम्यस्य अवसरः । इत्यं सित तुल्ययोगितादीपकरूपकादीनामौपम्यमूलानां का कथा । तस्मादेवमादौ अलंकारान्तरिविवक्तविषयसद्भावेन, तुल्ययोगितादीनां श्लेषोपस्कारकत्वेनावस्थानमात्रं न पुनस्तत्कृतो व्यपदेशः । ''प्राधान्येन व्यपदेशाः भवन्तीति'' व्यवस्थितेर्वा निरवकाशत्वस्य हानेः ।

किंच - बाध्यसामान्यचिन्ताश्रयणेन यदि अलंकारान्तरबाधकत्वमुच्येत तदा अत्रैव रूपकप्रकरणोदाहरिष्यमाणे 'विद्वन्मानसे'त्यादिष्टिल्ष्टमालापरम्परितरूपके 'अयमै न्द्री मुखं पश्य रक्तश्चुम्बति चन्द्रमाः' इति श्लिष्टिवशेषणसाम्यमूलकसमासोक्त्युदाहरणे च तयोः अनेन बाधप्रसक्त्या श्लिष्टिपरम्परितरूपकिष्लष्टिवशेषणसमासोक्त्युदाहरणे च तयोः अनेन बाधप्रसक्त्या श्लिष्टिपरम्परितरूपकिष्लष्टिवशेषणसमासोक्त्युदाहरणे च तयोः अनेन बाधप्रसक्त्या श्लिष्टिपरम्परितरूपकिष्लष्टिवशेषणसमासोक्त्योरुच्छेद एव भवेदिति न विविक्त विषयाभावमात्रेण, नापि बाध्यसामान्चिन्ताश्चरेण अलंकारबाधो युक्तः ॥

किंच - बाध्यविशेषचिन्ताश्रयेणापि इतरालंकारबाधो न युक्तः - यथा लोके 'ब्राह्रणोभ्यो दिध दीयतां तक्रं कौंडिन्याय' इस्यत्र दिधदानोत्तरं

तक्रदानस्य, दिधदानात्पूर्वं वा तक्रदानस्य संभवे सत्यिप तक्रदानिवधेः अभिमतासाधकतया 'सत्यिप संभवे बाधनं भवती'ति न्यायेन दिधदानस्य तक्रदानिविधः बाधकः । न चेह तथा बाधकत्वकल्पना आवश्यकी, अनेकालंकारसमावेश एव चारुतातिशयः हारदेर्मीणबन्धनादिनेवेति 'येन नाप्राप्त'न्यायस्य वैयाकरणसम्मतस्य प्रसरोवाऽस्ति ॥

## उक्तं च - वक्रोक्तिजीविते राजानककुन्तकेन -

अलंकारस्य कवयो यत्रालंकरणान्तरम् । असन्तुष्टा निबध्नन्ति हारादेर्मणिबन्धवत् ॥ ३५ ॥

रत्नरश्मिच्छटोत्सेकभासुरैभूषणैर्यथा । कान्ताशरीरमाच्छाद्य भूषायै परिकल्प्यते ॥ ३६ ॥

यत्र तद्वदलंकारैः भ्राजमानैर्निजात्मना । स्वशोभातिशयान्तस्थमलंकार्यं प्रकाश्यते ॥ ३७ ॥

यदप्यनूतनोल्लेखं वस्तु यत्र तदप्यलम् । उक्तिवैचित्र्यमात्रेण काष्ठां कामपि नीयते ॥ ३८ ॥ इति (व.जी.२-३८)

एवं च मुक्ताकलापप्रभृतेः पदकादिमणिबन्धं विना शोभातिशयाधानाभावमाकलयन्तो वैकटिकाः यथा आभरणेन सह आभरणान्तरं योजयन्ति तथा कवयोऽपि अलंकारेणसह अलंकारान्तरं योजयन्ति इति एवंविधे विषये बाध्यबाधकभावकल्पनं आलंकारिकाणां न शोभते। अत एव

सकलकल'मित्यत्र उपमा श्लेषेणोपस्कृता चमत्कृतिमाधत्ते, न पुनरुपमां श्लेषो बाधते श्लेषं वोपमा । परंतु वस्तुतस्त्वित्यादिना उपमैवेत्याभिधानं 'चारुत्वोऽकर्षनिबन्धनमिति मन्तव्यम् । प्राधान्यमूलको व्यपदेशः, प्राधान्यं च चारुत्वोत्कर्षनिबन्धनमिति ध्वनिकारेणाऽप्युक्तम् । अत एव उपमोत्कर्षकतया श्लेषमुपनिबबन्ध कविः ॥

यदि तु - 'कमलिमव मुखं' इत्यादिः साधारणधर्मयोगशून्यः उपमा विषय इत्युच्येत । तदा पूर्णोपमा निर्विषया स्यात् । साधरणधर्मप्रयोगे उपमात्वाभावात् तदप्रयोगे त्वपूर्णत्वादिति । अतः सकलकलिमत्यत्रोपमैव युक्ता ।

एवं च विषयसद्भावमात्रेण निरवकाशता हीयत इत्यत्र न कस्यापि विवादः। अत एव वैयाकरणै: - 'रामाणाम्' इत्यादौ सुपि च इति दीर्घं 'नामि'(प.सू.६-४-३) इति दीर्घः न निरवकाशत्वात् बाधते । तयोः विभिन्नोदाहरणेषु 'हरीणाम्' 'रामाभ्याम्' इत्यादौ 'नामि' (?) सुपि च (पा.सू.७३.१०२) इत्यनयो झारिताध्यात् । विंक तु सिन्नपातपरिभाषाविरोधाश्रयणेन 'रामाणाम्' इत्यत्र दीर्घः परिहृतः । अन्यथा 'येन नाप्राप्तन्यायेन' तद्बाधकत्वमुक्तं भवेत् । न च तैः तथोक्तमित्यपि विभावनीयम् ॥

एतेन श्लेषस्य उपमाबाधकत्वप्रकल्पनरीतिः न वैयाकरणसंमतेति पदकाराणामनुग्रहाऽभावःसूचितः ॥

न ह्ययमलंकारगोचरो लोकन्यायः यद्विविक्तविषयो वक्तव्य इति, अरस्यरत्नानां सुवर्णविविक्त विषयाभावेऽपि सुवर्णाश्रितानामेव चारुताहेतुत्वेन अलङ्कारान्तरत्वव्यवस्थितेः । अन्यथा निरवकाशैररस्थप्रत्युप्तरत्नैः सावकाशस्य तदाश्रयसुवर्णस्य अलंकारता बाध्येत ।।

## तत्त्वलोकः

सम्प्रति 'सर्वपथीनाः खल्वालंकारिकाः' इति नयमनुसृत्य विविक्तविषयाभानेनालंकारान्तरबाधकत्वं लोकनीत्यनुसारेणाभ्युपगम्यत इति चेत्तदनुग्रहोऽपि नोपलभ्यत इत्युपपादयति - **न ह्ययमिति ।** 

अयं भावः - लोके सुवर्णाभरणम् रत्नाभरणम्, इत्यादिव्यवहारो दृश्यते । तत्र रत्नाभरणमिति व्यपदेशः सुवर्णघटिते एव रत्नाभरणे न पुनस्सुवर्णविविक्ते, सुवर्णविविक्तेषु 'रत्नम्' इत्येव व्यपदेशः, नतु रत्नाभरणमिति । एवं च व्यवहारानुरोधेन विविक्तविषयाभावेऽपि सुवर्णाश्रितानामेव 'रत्नाभरणम्' इति व्यवहारः, न सुवर्णाभरणमिति । अतश्च सुवर्णप्रत्युप्तरत्नजिटले रत्नाभरणमिति व्यपदेशः चारुतातिशयनिबन्धनः न पुनर्विविक्तविषयाऽभाव निबन्धनः, तथानुभवात् ।

किंचात्र श्लेषस्य विविक्तविषयाभावसंभावनायामि तदाश्चयस्योपमालंकारस्य बाधो नोचितः अप्रतिष्ठेन श्लेषेण उपस्कृता उपमा प्रतितिष्ठतीति गणिबन्धादिना हारादेरिव चारुतातिशय एवेत्येवमादौ बाध्यबाधकभाव-गंभावनाऽपि नोचिता । यतः उपमामात्रेण चारुतातिशयं असम्मन्यमानः

नाप्ययं वाक्यवित्सम्मतःशस्त्रीयन्यायः । 'पदेजुहोति' इत्यादीनामिव 'उत्तरार्धे जुहोति' इत्यादीनां आहवनीयशास्त्रादिविविक्तविषयाऽभावेऽपि सविषयत्वमात्रेण प्रतिष्ठितत्वात् ।।

## तत्त्वलोकः

किवः श्लेषमलंकारान्तरं निबबन्ध । यदि श्लेषेण उपमा बाधिता स्यात् तर्हि अ नौचित्यमेवापतेत् इति ।

इत्यं बाध्यबाधकभावकल्पने लोकन्यायासंमर्ति प्रदर्शय **मीमांसक** संमत्यभावमि प्रदर्शियतुमाह - नाप्ययमिति ।

विविक्तविषयाभावेन बाधकत्विमित्ययं न्यायः न वाक्यवित्सम्मतः। वाक्यं मीमांसान्यायः तिद्वदन्तीति वाक्यविदो मीमांसकाः, तेषामिभमतः शास्त्रीयन्यायः। अपिशब्दः एवकारार्थकः, नेवैत्यर्थः। वाक्यवित्संमतंन्यायं प्रदर्शीयतुं पूर्वतन्त्रे दशमाध्यायाष्टमपादाष्टमाधिकरणे (पदशास्त्रेण आह वनीयस्य बाधाधिकरणे) स्थितं वाक्यमुपादते - पदे जुहोतीति। 'अविशेषेण यच्छस्त्रमन्याय्यत्वाद्विकल्पस्य तत् सन्दिग्धमारात् विशेषशिष्टं स्यात्।' (१०-८-८-१६ पू.मी.सू) इत्यत्र सामान्यविशेषभावापत्रं विषयवाक्यद्वयमुपात्तम् 'यदाहवनीये जुहोति' इत्यनारभ्याधीतं सामान्यशास्त्रं ज्येतिष्टोमे श्रुतम्, 'पदे जुहोति,वर्त्मीन जुहोति' इति विशेषशास्त्रम्, तयोः विशेषशास्त्रेण अनारभ्यवादे, होमसामान्यानुवादेन विहितं आहवनीयं विशेषण पदहोमेन बाध्यते, न पुनर्विकल्पः बहुदोषत्वात्। तथापि

नाप्यसाधारण्येनैतच्छास्त्रन्यायः सहोक्त्यादीनाम् अतिशयोक्त्यादिविविक्तविषयाऽभावेऽपि तदबाधेन अलंकारान्तरत्वव्यवहारादविरोधः इहाप्यविशिष्टः ॥

#### तत्त्वलोकः

'उत्तरार्धे जुहोति' इत्यस्य 'आहवनीये जुहोती'त्यादिविविक्तविषयाभावेन सापेक्षत्वेऽपि न तयोः बाध्यबाधकभावः । न चैतावता उत्तरार्धहोमस्याप्रतिष्ठितत्वम् विषयसद्भावमात्रेण निरवकाशत्वहानेः प्रतिष्ठानात् । तद्वदेवात्रापि श्लेषस्य विविक्तविषयाऽभावेऽपि विषयसद्भावमात्रेण प्रतिष्ठानाद् नोपमाबाधकत्वम् । प्रत्युत उपमाश्रयेणैव श्लेषस्य प्रतिष्ठा प्रतीयते इति ॥

न वयं केवलमीमांसकाः न वा केवलवैयाकरणा अपि तु आलंकारिका अपि । अत एवास्माकं विविक्तविषयसद्भाव एव अलंकाराणां प्रतिष्ठा नोचेत् बाध्यबाधकभाव इत्युच्यते चेत् तदिप न सेत्स्यित तथा सकलालंकारिकैरनभ्युपगमात् । प्रत्युत द्वयोरलंकारयोः प्रतीतौ यश्चमत्कारातिशयाधायकः सः स्वामिष्य्यां लभते अन्यः तमुपस्कुर्वन् स्वामिष्य्यां त्यजित । यथा परगृहस्थितोजनः स्वगृहस्थितत्विनबन्धनं प्राधान्यं न लभते तद्वदत्रापि उपमोपस्कारतया स्थितः श्लेषः स्वामिष्य्यां त्यजित उपमा तामुपादत्ते । अत एव च 'प्राधान्येनव्यपदेशः भवन्ती'ित न्यायः आलंकारिकैरनुस्त्रियते । अन्यथा अतिशयोक्त्यादिविविक्तविषयाभावेऽपि सहोक्त्यादीनाम् अतिशयोक्त्य बाधेन अवस्थानं अवगम्यते तदसंगतं स्यात् । एवं च 'यश्चोभयोः' इति न्यायात् परिहारस्तुल्य इति वाभ्यबाधकभावकथनमुद्धटादीनामनुचितमेवेति मनसि निधायाह - नापीति ।

तस्मादत्र उपमाप्रतिभोत्पत्तिहेतुः श्लेषालंकारः इत्युक्तम् । प्रत्युत उपमैवात्र श्लेषप्रतिभोत्पत्तिहेतुः । न हि पुरवर्णनप्रकरणे सकलकलमिति तद्विशेषणपदस्य सुधांशुबिम्बमेवेत्युपमाया अनिबन्धने कलासाकल्यलक्षणार्थान्तरप्रतिभा संभवति ॥

### तत्त्वलोकः

अयंभावः - अलंकारान्तरासहकृतसहोक्त्यादिनामनुलम्भात् उपलम्भे वा अचमत्कारित्वेनालंरयपदेशानर्हत्वात् विविक्तविषयासद्भावो न बाधक नोपयोगी, नत्वलंकारान्तरत्वाभावप्रयोजक इति ॥

इत्यं उपमाश्लेषयोरिवरोधं विविक्तविषयसद्भावं च प्रदर्श्य 'उपमा प्रतिभोत्पत्तिहेतुः श्लेषः' इति मङ्खकादिमतं निरस्य वैपरीत्यमेव सयुक्तिकं स्थापयति - तस्मादन्नेति ।

अयं भावः - 'सकलकलं पुरमेतत्' इत्यत्र श्लेषविषये उपमायाः प्रतिभानमात्रं न पुनः प्रक्रिष्ठा, सा च श्लेषस्यैव इति हि **सर्वस्वकारादयः आहुः -** तत्र युक्तम् - ''सकलकलं पुरमेतत्'' इत्यत्र 'सकलकलम्' इत्येतावन्मात्रमुपादाय कलासाकल्यलक्षणार्थान्तरप्रतीतिप्रयोजिकायाः सुधांशुबिम्बमिवेत्युपमाया अघटनायां सत्याम् अस्मादेव पदात् तादृशार्थान्तरप्रतीतेस्सम्भवाऽभावात् तादृशार्थान्तरप्रतीतिरुपमानिबन्धन्येव । तस्माच्छब्दसाम्येप्युपमायाः सुघटत्वात् 'धर्मतः' इतिपदोपादानं व्यर्थमेव ।

इत्यं च श्लेषः उपमां निर्वहन् तदङ्गं भवति । श्लेषेणोभयोरर्थयोः प्रतीति विना उपमायाः अप्रतिष्ठानात् । श्लेषश्च तां प्रतिष्ठापयित । प्रतिष्ठिता चोपमा चमत्कारातिशयं आधत्ते । चमत्कारातिशयमादधाना स्वामिभख्यां लभते अतश्चात्रोपमैव । श्लेषस्तु स्वामिभख्यां पिरत्यजित, दीपकादौ उपमावत् । अत एवं प्राधान्येन व्यपदेशाः भवन्ति इति अभियुक्तानाम् अभिधानम् ।

एवमादौ शब्दसाम्यस्य इवशब्दप्रतिपाद्यत्वात् श्लेषवाचकत्वम् इवादीनामनुपपन्नमेव तस्मादत्रैकवाचकानुप्रवेशसंकराभिधानमप्ययुक्तमेव । एवमादिषु अङ्गाङ्गिमावसंकाराभिधानस्योचितत्वात् । अत एव **कुवलयानन्दे** अप्पय्यदीक्षितैः - 'सत्पुष्करद्योतितरङ्गशोभिनी'ति पद्ये सर्वस्वकारेण उपपादितमेकवाचकानुप्रवेशसंकरं परित्यज्य अङ्गाङ्गिभावसंकरोपपादनं कृतमिति मन्तव्यम् ॥

नव्यास्तु - इवशब्दस्य श्लेषवाचकत्वेऽिप श्लेषावगतयोरर्थयोः साधारणधर्मत्वेन इवशब्दबोध्यत्वावश्यकत्वात्, तावतैव प्रकृतोदाहरणतोपपत्तेः 'सत्पुष्करे'त्यादि पद्येषु एकवाचकानुप्रवेशसंकराभिधानं युक्तमेव । इवशब्दस्य साधारणधर्मवाचकताया अप्यभ्युपगमात् इत्याहुः । एवं च अत्राप्येकवाचकानुप्रवेशसंकरोऽिप कथंचिद्धटते इत्येषामाशयः स्यात् ॥

वस्तुतस्तु - 'सकलकलं पुरमेतत्' इत्यत्र चतुष्षिष्टिकलावत्त्वस्य कलकलध्वनिमत्त्वस्य च प्रकरणवशादेव प्रतिपत्त्या श्लेषः प्रतिपद्यते । अथापि नालंकाररूपस्सः । अलंकारताप्रयोजकश्लेषस्तु उपमाया निबन्धनमपेक्षत इति तयोरङ्गाङ्गिभावसंकरः । उपमाया अङ्गित्वं श्लेषस्याङ्गत्विमिति व्यवस्था उचिता । न पुनरेकवाचकानुप्रवेशसंकरः इति ॥

प्रतीपव्यावृत्त्यर्थं 'अन्येन वर्ण्यस्य साम्यम्' इत्युक्तमपि अयुक्तम् । तत्र अन्येनेत्यस्य भिन्नमितिविशेषणेन पौनरुक्त्यात् ।

किंच, वर्ण्यात् प्रकृतादन्येन अप्रकृतेनेति यद्यर्थस्तदा -इतराण्यपि रक्षांसि पेतुर्वानरकोटिषु । रजांसि समरोत्थानि तच्छोणितनदीष्विव ॥

#### तत्त्वलोकः

इत्यं 'धर्मतः' इत्यस्योपादानमव्यावर्तकमव्यापकं चेति दूषणमभिधाय 'वर्ण्येन अन्यस्य साम्यम्' इत्यत्र अन्येने ति पुनरुक्तामित्याह - प्रतीपव्यावृत्त्यर्थमित्यादिना ।। प्रतीपव्यावृत्यर्थम् - प्रतीपे 'त्वह्नोचन समं पद्मम्' इत्यादौ उपमानस्योपमेयत्वकल्पनात्मके प्रतीपोदाहरणे व्यावृत्यर्थम् अतिव्याप्तिं वारियतुम् अन्येन वर्ण्यस्य साम्यमिति विशेषणं यद्दत्तं तदयुक्तम्, तत्र अन्येनेत्येतत्समानार्थकस्य भिन्नेनितिवशेषणस्योपादानादेव प्रतीपव्यावृत्तेः पुनरन्येनेत्युक्तं पौनरुक्तयदोषग्रस्तमिति भावः ।।

यदि अन्यपदार्थस्य प्रतियोगिपदार्थसाकांक्षतया वर्ण्यात् प्रकृतादन्येन अप्रकृतेन इति अर्थः तदा अन्यपदमप्रकृतार्थकं भवति । तथा च समुच्चितोपमायामव्याप्तिरित्याह - किचेति । यद्यपि अत्र युद्धवर्णनस्य प्रकृतत्वात् रक्षश्शोणितनदीषु रजःपतनस्य वानरकोटिषु इतररक्षःपतनस्य चेत्युभयोः प्रकृतत्वमेव, अथापि शोणितनदीषु रजःपतनवत् इतररक्षसां वानरकोटिषु पतनवर्णनद्वारा इतररक्षस्य अचेतनतुल्यतां विवेकराहित्यं च व्यञ्जयितुं प्रकृतेनैव प्रकृतस्योपमा परिकल्पिता इत्येतावन्मात्रेण अनुपमात्वं

इति समुचितोपमायामव्याप्तिः । तत्र समराङ्गत्त्वेन रजसां शोणितेषु पतनस्यापि वर्ण्यत्वात् ।।

यदि तु स्वयं वर्ण्येन अवर्ण्येन वा कुतश्चिद्वर्ण्यादन्येनेत्यर्थः, तदाप्युड्टकृष्टगुणत्वादुपमानभावमप्यसहमानस्योपमानत्वकल्पनरूपे प्रतिपेऽतिव्याप्तः यथा -

## तत्त्वलोकः

प्रसज्येत इत्याशंकायामाह - तत्र समरेति । एवं चात्र वर्ण्यत्वाविच्छित्र - प्रतियोगिताकभेदो नास्ति । न च शोणितनदीषु रजःपतनस्य प्रकृतत्वं मास्तु इति वाच्यम् । 'यथा अद्यैव रक्षश्शोणितनदीषु पिततानि रजांसि प्रविलयं गतानि तद्वत् वानरकोटिषु रक्षसां पतनं स्वस्वरूपहानिकरं न पुनर्वानराणा'मिति प्रात्यक्षिकानुभवद्योतनाय तथा प्रकृतयोरुपादानात् । तथा च प्रकृतेन साम्यं नाभिधीयत इति लक्षणसमन्वयाभावादव्याप्तिः इत्यर्थः ॥

यदि तु 'अन्येने'त्यस्य पूर्विस्मिन् इव वर्ण्यत्वाविच्छन्नप्रतियोगिताकभेदवता इति नार्थः, किंतु वर्ण्यप्रतियोगिकभेदवता इत्येवार्थः। तथा सित इतराण्यपीति पद्ये रजसां समराङ्गत्वेन स्वतो वर्ण्यत्वेऽिष वर्ण्यरक्षोनिरूपितभेदवत्वमस्त्येवेति नाव्याप्तिरित्या शङ्कते - यदित्विति । उक्तोदाहरणेऽव्याप्तिपरिहारेऽिष तृतीये प्रतीपभेदे अतिव्यापकिमिति उक्तामाशङ्कां निराकरोति तदपीति ।

उत्कृष्टगुणत्वात् - अतिशयितगुणयुक्तत्वात् हेतोः इति शेषः, उपमान भावमपि - वस्त्वन्तरनिष्ठसादृश्यप्रतियोगितामपि, असहमानस्य - असोदुः, उपमानत्वकल्पनरूपे प्रतीपे - प्रतीपोदाहरणे अतिव्याप्तिः । प्रत्युदाहरित

अहमेव गुरुः सुदारुणाना मिति हालाहल तात मास्म दृष्यः । ननु सन्ति भवादृशानि भूयो भुवनेऽस्मिन् वचनानि दुर्जनानाम् ॥

अत्र हि वर्ण्यानां दुर्जनवचसां हालहलेन अति-प्रकृष्टदोषत्वात् उपमानभावमप्यसहमानेन साम्यनिबन्धनं प्रतीपम् ॥

## तत्त्वलोकः

अहमेवेति । हे हालहल तात !

'गोस्तनाभफलो गुच्छः तालपत्रच्छदस्तथा। तेजसा यस्य गृहयन्ते समीपस्थाः द्रुमादयः॥ असौ हालाहलो ज्ञेयः' इत्युक्तलक्षण!

कालकूटं वत्सनाभः शृङ्गकश्च प्रदीपनः । हालाहलो ब्रह्मपुत्रो हारिद्रः सक्तुकस्तथा । सौराष्ट्रिक इति प्रोक्ताः विषभेदा अमी नव ॥

इति नरहिरपिण्डतिवरिचतराजिनघण्टौ परिगणितेषु नविधेषु स्थावरिवशेषु अन्यतमः । तात इति सानुकम्पसम्बोधने । त्वम् अहमेव सुदारुणानाम् अतिभयंकराणां विषाणां मध्ये इत्यर्थः यतश्च निर्धारणम् (पा.सू. २-३-४१) इति निर्धारणे षष्ठी । गुरुः - ख्यातः-बृहद्वा 'गुरुः गीष्पतिपित्राद्योः, पौरोहित्यकरेच ना । मात्रादौस्त्री बृहख्यातदुर्भरालघुषु त्रिषु' इति वैजयन्ती । इति, मा स्म दृप्यः दर्पं मा कृथाः, तदकरणे हेतुमाह - भुवन

अत्र वर्ण्यस्येत्यप्ययुक्तम्, 'त्वत्कीर्ते: पुरतो भाति ज्योत्स्ना ध्वान्तमलीमसा' इत्यप्रस्तुतप्रशंसासङ्कीर्णोपमायामव्याप्ते: ।

## तत्त्वलोकः

इत्यादिना । अस्मिन् भुवने, दुर्जनानाम् - असाधूनाम् वचांसि-वचनानि भवादृशानि - त्वदुपमितानि, भूयः - बाहुल्येन सन्ति ननु, - सन्त्येवेत्यर्थः । ननु इत्यवधारणे ॥

अत्र दुर्जनवचोरूपवर्ण्यप्रतियोगिकं साम्यं अप्रकृष्टेन हालाहलेन वर्ण्यते । एवं चात्रापि वर्ण्यप्रतियोगिकः भेदः प्रतीयत इत्यतिव्याप्तिः । तस्मात् 'अन्येने'ति विशेषणमयुक्तमेवेति भावः ॥

वर्ण्यस्येति पदोपादानमपि वृथैव, अप्रस्तुतप्रशंसासंकीर्णोपमाया मव्याप्तेरित्याह - अत्रेति ।

अत्र विद्यानाथी ये उपमालक्षणे 'वर्ण्यस्य' इति अनुयोगित्वार्थकषष्ठ्यन्तविशेषणदानम् अयुक्तम् - असंगतम् । अव्याप्तेरुदाहरणं प्रदर्शयति त्वत्कीर्तेरिति ।

ज्योत्स्ना - कौमुदी, ज्योतिरस्त्यस्यामित्यर्थे विविक्षते ज्योत्स्नातिमस्त्रा (पा.सू.५-२-२१४) इति ज्योत्स्ना इति निपातितः । त्वत्कीर्तेः पुरतः - अग्रतः, ध्वन्तमलीमसा ध्वान्तमिव कृष्णवर्णा, भाति ज्ञायते इति यावत् ।

अत्र ज्योत्स्नाया यद्यपि न प्रकृतत्वं, राजगतकीर्तिपारिशुध्यातिशयस्यैव वर्ण्यत्वेन प्रकृतत्वात् । ज्योत्स्त्रायां कृष्णवर्णताप्रतिपादनद्वारा कीर्तौ

तत्र कीर्तरेव वर्ण्यत्वेन ज्योत्स्त्राया अवर्ण्यत्वात् ।। अपि च, 'अन्येन वर्ण्यस्य साम्यं वाच्यम्' इति कोऽर्थः ? किम् अन्यप्रतियोगिकत्वेन वर्ण्यगतं साम्यं वाच्यमिति ? किम् वा यथाकथंचिद्वर्ण्यावर्ण्योभयनिरूपितं साम्यं वाच्यमिति ? अथवा वर्ण्यानुयोगिकत्वेन साम्यं वाच्यमिति ?

आद्ये -

# चिकतहरिणलोललोचनायाः ऋधि तरुणारुणतारहारिकान्ति ।

## तत्त्वलोकः

प्रकाशस्याधिक्यं प्रत्याय्यते । एवं च प्रस्तुतकीर्तिगतप्राशस्त्ये प्रस्तुते अप्रस्तुतज्योत्स्नायां ध्वान्तसादृश्यमुपनिबध्यत इति अप्रस्तुतप्रशंसा, तया संकीर्णा उपमा अभिधीयते, ज्योत्स्नाया अवण्यीया अपि, सादृश्यानुयोगित्वेम उपनिबन्धनात् । वर्ण्यस्येत्युपादाने वर्ण्यानुयोगिकम् अवण्यप्रितियोगिकं सादृश्यं नोपनिबद्धमित्यव्याप्तिः प्रसज्यत इत्युपपादयति - तत्रेत्यादिना ।

'वर्ण्यस्य साम्यम्' इत्यस्य अर्थत्रयं परिकल्प्य दूषियतुमाह - अपि चेति । आद्ये 'अन्येन' इति तृतीयायाः प्रतियोगित्वमर्थः, वर्ण्यस्येति षष्ठ्याः वृत्तित्वमर्थः । एवं च अन्यप्रतियोगिकं वर्ण्यनिष्ठं साम्यमिति फलितेऽर्थे उभयविश्रान्तसादृश्यकोपमायामव्याप्तिरित्याह आद्य इत्यादिना ।

चिकतः - त्रस्तः यो हरिणः - भृगः तस्य ये लोले लोचने ते इव लोचने यस्यास्तस्याः नायिकायाः कुधि-क्रोधे सित्, तरुणारुणवत् तारं अत्यधिकं

# सरसिजमिदमाननं च तस्याः समिमिति चेतिस संमदं विधत्ते ॥ इत्युभयविश्रान्तसादृश्योपमायां अव्याप्तिः ।

द्वितीये, प्रसिद्धप्रतीपेऽतिव्याप्तिः तदवस्था ।

## तत्त्वलोकः

हारिणी आकर्षणशीला कान्तिः यस्य एवं विधमाननं सरिसजं पद्मं च, सरसीति सप्तम्यन्ते उपपदे 'सप्तम्यां जनेर्डः' (पा.सू.३-२-९७) इति डप्रत्यये हलन्तात्परस्याः सप्तम्याः 'हलदन्तात्सप्तम्यास्संज्ञायाम्' (पा.सू.६-३-९) इत्यलुक् । समम् इति - तुल्यिमत्यर्थः । संमदम् - हर्षं 'प्रमदसम्मदौ हर्षे' (३-३-६८) इति निपातनात्साधुत्वम् । चेतिस विधत्ते - आप्नोति ।

यद्यप्तर उभयोः प्रतियोगित्वमनुयोगित्वं चोपमेयोपमावत्, अथापि अन्यप्रतियोगिकवर्ण्यानुयोगिकसाम्यस्यैव विवक्षणात् अव्याप्तिरिति भावः । न चोपमेयोपमेति वाच्यम्, तृतीयसदृशव्यवच्छेदाप्रतीतेः तस्या अप्रसक्तेः ॥ यदि यथाक्थंचित् वर्ण्याऽवर्ण्योभयनिरूपितं साम्यं विविक्षतिमिति द्वितीयः कल्पः परिगृह्यते तदा 'सरिसजमित्यत्र' आननप्रतियोगिकपद्मानुयोगिकसाम्यस्य, पद्मप्रतियोगिकमुखानुयोगिक साम्यस्य च प्रतीत्या नाव्याप्तिरिति चेत् प्रसिद्धप्रतीपोदाहरणेऽपि यथाकथंचित्प्रकृतप्रतियोगिकाप्रकृतानुयोगिक साम्यस्याभिधीयमानत्वेन अतिव्याप्तिरित्याह - द्वितीय इति ॥

प्रसिद्धप्रतीपे 'त्वल्लोचनसमं पद्मं त्वद्वक्तूसदृशो विधुः' इत्यत्रैव लोच

# एवं तृतीये 'वर्ण्यस्य साम्यम्' इत्येतावता विवक्षितार्थलाभात् 'अन्येन'इत्यस्य वैयर्थ्यम् ॥

उपमेयोपमाव्यावृत्त्यर्थं 'एकदा' इति विशेषणमप्युक्तम् । तेन 'खिमव जलं जलिमव खम्' इत्यादौ पर्यायेण प्रवृत्तायामुपमेयोपमायामितव्याप्तिनिरासेऽपि,

## तत्त्वलोकः

नादिप्रकृतप्रतियोगिकाऽप्रकृतपद्माद्यनुयोगिकसाम्यस्य प्रतीतेः ।

उक्तप्रतीपव्यावृत्तये वर्ण्यानुयोगिकं साम्यमिति तृतीयः कल्पः यदि आश्रीयते, तदा 'अन्येन' इति विशेषणमन्यथासिद्धम्, 'वर्ण्यस्यसाम्यम्' इत्येतावता उक्तार्थलाभादित्याचष्टे - एविमत्यादिना ।

सदृशार्थकात्समशब्दाद्विहितः ष्यञ् सादृश्यमाह । तच्च प्रतियोग्यनुयोगि-सापेक्षमिति कृत्वा अनुयोगिनो लाभे प्रतियोगिनोऽपि लाभः अस्त्येवेति तदुप्रदानं वृथेति भावः ।

उपमेयोपमावारणफलकस्य 'एकदा' इति पदस्योपादानात् वाक्यभेदेन प्रवृत्तायामुपमेयोपमायाम् अतिव्याप्तिवारणेऽपि युगपत्प्रवृत्तायाम् उपमेयोपमायामितव्याप्तिरापततीत्याह - उपमेयोपमेति ॥

'खिमव जलं जलिमव खम्' इत्यत्र यस्मिन् काले खजलयोः सादृश्य प्रतियोगित्वानुयोगित्वे वर्ण्येते तस्मिन् काले न खजलयोः अनुयोगित्व-प्रतियोगित्वे वर्ण्येते किंतु कालभेदेन, अथापि अतिव्याप्तिः प्रसज्यते । अतः उपमेयत्वाभिमतप्रतियोगिकसादृश्यवर्णनकालानविच्छन्नार्थकं 'एकदा' इति

तद्वल्गुना युगपदिन्मिषितेन ताव-त्सद्यः परस्परतुलामिधरोहतां द्वे । प्रस्पन्दमानपरुषेतरतारमन्त-श्रक्षुस्तव प्रचलितभ्रमरं च पद्मम् ॥

# इति युगपत्प्रवृत्तायां तस्यां अतिव्याप्यनिरासात् ॥

## तत्त्वलोकः

विशेषणमुपात्तम् । तदुपादाने तु उपमेयोपमायां वर्ण्यमानस्य साम्यस्य न तादृशकालविच्छिन्नत्विमत्यदोषात् । एवं च 'खिमव' इति पद्ये नाति व्याप्तिः। अथापि वाक्यभेदरिहतायां वर्णनकालभेदाभावादातिव्याप्तिः प्रसज्यत एवेति वाक्यभेदरिहतामुपमेयोपमामुदाहरित - तद्बल्गुनेति ।

इदं च पद्यं अजं प्रति प्राभातिकं वैतालिकोक्तम् । तत् - लक्ष्मीपरिग्रहात् वल्गुना-मनोञ्चेन 'वल्गु स्थाने मनोञ्चे च वल्गुभाषितमन्यवत्' इति विश्वः । तावत् - आदौ, युगपत्-एककालावच्छेदेन, उन्मषितेन विकासेन, सद्यः - तत्क्षणे 'सद्यस्तु तत्क्षणे' इति वैजयन्ती । यद्यपि सद्य इति समानेऽहिन इत्यर्थे 'सद्यः परुत्' - - (पा.सू.५-३-२२) इति निपातितः, अथापि औचित्यात् तदेकदेशस्य क्षणस्य ग्रहणम् । द्वे अपि परस्परतुलाम् - अन्योन्यसादृश्यम्, अधिरोहताम् - भजतां प्राप्नुताम् प्रार्थनायां लोट् । के द्वे (?) अन्तः मध्ये- प्रस्पन्दमाना - चलन्ती परुषेतरा मसृणा कनीनिका यस्य तत् चक्षुः, तथा अन्तः-अन्तरा प्रचलितभ्रमरं चलद्भृङ्गं पद्यं च एकदा तादृशचक्षुनिलनयोः उन्मेषे सित सम्पूर्णसादृश्यलाभ इति भावः । साम्प्रतं सूर्य उदेति । तावत्येव त्नं निद्रां विहाय प्रतिबुध्यःयर्ति भावः ।

अत्र वैतालिकवाक्ये एकदा चक्षुर्निलनयोः तुलाधिरोहणस्य वर्णनात् तृतीयसदृशव्यवच्छेदफिलका उपमेयोपमा, तथापि न वाक्यभेद इति एकदेति विशेषणमव्यावर्तकमिति भावः।

अत्र यदुक्तं कौस्तुभकृता - 'सरसिजमिति''तद्रल्गुने'त्यादेश्चैकशीलत्वादाद्ये उपमा द्वितीये उपमेयोपमेति विभागे बीजाभावात् तद्वदस्यापि लक्ष्यत्वात् इति तिच्छन्त्यम्-तयोभिन्नशीलत्वात् - तथाहि -

'सरसिजम्' इति पद्ये सरसिजानने इति इतरेतरयोगमपरिकल्प्य ईश्वरं गुरुं च भजस्व इतिवत् परस्परिनरपेक्षयोः सरसिजाननयोः समुच्चयविधयान्वयं विवक्ष्य चकारं प्रयुञ्जता कविना उभयत्रापि साम्यं विश्रान्तमित्यत्रैव तात्पर्यम् न पुनः परस्परोपमायाम् । तस्यास्त्वर्थतो लाभः ।

'तद्गल्गुना' इत्यत्र तु उपमा उभयत्र विशिष्त्रामेति न शक्यं वक्तुम् । यतः परस्परतुलामित्युपाददानेन किवना उभयत्रापि सादृश्यप्रतियोगित्वं विश्रान्तिमृति तात्पर्यावगमादुपमेयोपमेत्यवयवार्थस्य स्फुटं प्रतिपत्तेः, अर्थादिपि सिद्ध्यतः परस्परप्रतियोगित्वस्य शब्दतः प्रतिपादनेन तृतीयसदृशव्यवच्छेदस्यापि लाभात् अत्र उपमेयोपमायाः युक्तत्वात् ॥

अत एव विमिर्शिनीकारेण - 'शुद्धसामान्यरूपत्वं यथा 'तद्वल्गुना' - इत्युदाहृत्य अत्र प्रस्पन्दमान - प्रचिलतत्वेन शुद्धसामान्यरूपत्वम् । तारक भ्रमरयोस्तु बिम्बप्रतिबिम्बभावः । उफन्मेषाभिप्रायेणानुगामितेति उपमेयोपमाया भेदत्रयस्याप्येतदुदाहरणम्' इत्युक्तं संगच्छते ॥

यदि तु - 'तद्वल्गुने'ति पद्मे एकवाक्यतायाश्शाब्दत्वेऽपि चक्षुः पद्मिमव, पद्मं चक्षुरिवेत्यार्थो वाक्यभेदोऽस्त्येवेति तत्रातिव्याप्तिरिति 'एकदा' इति

अपि चैवम् -ज्योत्स्नेव नयनानन्दः सुरेव मदकारणम् । प्रभुतेव समाकृष्टसर्वलोका नितम्बिनी ॥

#### तत्त्वलोकः

विशेषणं नायुक्तमिति प्रतिपाद्यते तदापि तदयुक्तमव्यापकत्वादित्युदाहर्तुमाह - अपि चैवमिति ।।

सेयं मालोपमा रुद्धटेन -

मालोपमेति सेयं यत्रैकं वस्त्वनेकसामान्यम् । उपमीयेतानेकैरुपमानैरेकसामान्यैः ।। इति लक्षिता ।

अस्यायमर्थः - यत्रैकमुपमेयं वस्तु अनेकसामान्यम् अनेकधर्मकम् एकसामान्यैः एकैकधर्मयुक्तैः अनेकैरुपमानैरुपमीयेत सेयं मालोपमेति । लोके हि एकस्मिन् सूत्रे विजातीयपुष्पयोगश्चमत्कृतिमाधत्ते तद्वत् । एकस्मिन्नुपमेये नानोपमानसम्बन्धपरिकल्पनापीति भावः ॥

ज्योत्स्नेति। नितम्बनी-प्रशस्तः नितम्बः स्त्रीकिटपृष्टाद्धागः अस्तात्यर्थे 'अत इनिठनौ (पा.सू.७-२-११५) इति इनिः। इयं रमणी ज्योत्स्नेव-चिन्द्रिकेव नयनयोरानन्दः - सुखप्रदा, आनन्दहेतौ आनन्दः इति व्यवहार औपचारिकः आयुर्घृतमितिवत्। तथा सुरेव मिदरेव मदकारणम् हर्षहेतुः, प्रभृतेव - ईश्वरभाव इव, समाकृष्टसर्वलोका वशीकृतसमस्तजना प्रतीयते इत्यर्थः।

इति भिन्नसाधारणधर्मायां मालोपमायामव्याप्तिः । तत्रानेकदा साम्यप्रतिपादनात् ।।

न च बहूपमामेलनमेव मालोपमा नैका, तासु च प्रत्येकं लक्षणम् अस्त्येवेति वाच्यम् । तथासित उपमेयोपमप्युपमाप्रतीपमेलनमेवेति तब्यावृत्त्यर्थं विशेषणान्तर-करणायोगात्।

## तत्त्वलोकः

अत्र अव्याप्तिमुपपादयित - इतीति । भिन्नसाधारणधर्मायाम् उपमानभेदेन धर्मभेदेऽपि तस्य उपमेयसाधारणत्वात् धर्मे साधारण्ये सित भेदः तद्वत्यामित्यर्थः। यथात्र ज्योत्स्त्रा-सुरा-प्रभुताभिः उपमानैः नितम्बिन्याः औपम्ये वाच्ये नैकस्साधारणो धर्मः किन्तु ज्योत्स्नया औपम्ये नयनानन्दकरत्वम्, सुरया तत्वे मदकारणत्वम्, प्रभुतया तत्त्वे समाकृष्टसर्वलोकत्विमिति साधारणधर्मो भिन्नः । एकैकधर्मयुक्तैरनेकोपमानैः उपमीयत इति मालोपमात्वम् । अतश्चात्र वाक्यभेदेनैवीपमा प्रतिपाद्या, न पुनरेकवाक्य तयेत्यव्याप्तिरिति ।।

ननु - बह्वीनामुपमानां मेलने सित मालोपमाया निष्पत्तिरित प्रत्येक मुपमास्त्येवेति क्राव्याप्तिरत्याशङ्कते - न चेति ।

यदि मालोपमायाः बहूपमामेलनरूपत्वेन नातिरिक्तत्विमत्युच्यते तदा उपमेयोपमाया अपि उपमा-प्रतीपमेलनरूपत्वेन तब्यावृत्तये 'एकदा' इति पदोपादानमनर्थकं स्यादित्याभिप्रायेण प्रतिबन्द्या उत्तरयति - तथासतीति ।

अयं भावः - यद्यस्मिन् लक्षणे 'एकदा' इति विशेषणसंरक्षणार्थं बहूपमानमेलनरूपा मालोपमेति अङ्गीक्रियते तदा तुल्यन्यायतया,

## संसृष्टिसंकरात् पृथक् ग्रन्थकृतां लेखन मुभयत्रापि तुल्यम् ॥

#### तत्त्वलोकः

धर्मोऽर्थं इव पूर्णश्रीः अर्थो धर्म इव त्वयि' इत्युपमेयोपमोदाहरणेऽपि उपमा-प्रतीपमेलनरुपत्वमुपगम्य प्रतीपव्यावर्तकं विशेषणान्तरं 'एकदा' इति पदं अनुपादातुं शक्यमिति ।

किञ्च - मालोपमोपमेयोपमयोः अनेकालंकारमेलनरूपत्वे संसृष्टौ संकरे वा अन्तर्भावो भवेदिति कथमितिरिक्तालंकारता ? यतश्च मेलनं तिलतण्डुलवत्, नीर - क्षीरवच्च भवित । एवं च तयोः संसृष्टिसंकरात्पृथक् परिगणनमालंकारिकैः कृतमेवेति न मालोपमायाः बहूपमामेलनरूपत्वमुपगन्तुमलिमत्याह -संसृष्टिसंकरादिति ।

एतेनैतदुक्तं भवित - संसृष्टिसंकरान्यतररूपत्वमिप मालोपमायाः न वकुं युक्तम् । यत्र स्फुटावगम्यटभेदमात्रम् अलंकारयोः तत्र संसृष्टिः, यत्र च अस्फुटं भेदमात्रं तत्र संकरः । मालोपमायां तु-एकस्य वस्तुनः विभिन्न धर्मिनिमित्तकानेकोपमानसम्बन्धपरिकल्पनं च अनेकपदार्थप्रतियोगिकसामानधर्म सम्बन्धप्रतिपादनद्वारा प्रकृते वस्तुनि अतिशयप्रतिपादनाय तुच्छताप्रतिपादनाय वा भवित । यथा ज्यो तस्त्रे वे ति पद्ये नित्तम्बन्यां आनन्दकरत्वमदोदयहेतुत्ववशीकरणसामर्थ्यरूपातिशयस्य संसृष्टितः पृथक्कारकस्य पतीतेः न संसृष्टिरत्र । नापि संकरः उपमाभेदस्य स्फुटमुपलम्भात् ।

क्रचित् तुच्छतातिशयप्रतिपादनायापि सादृश्यप्रयोजकैकविशेषणकानेको मानसम्बन्धो निबध्यते यथा -

> ततस्तं मियमाणं तं काष्ठपाषाणसिन्नभम् । अहं स्मरामि मद्धक्तं नयामि परमां गतिम् ॥ (वराहपुराणे)

इत्यत्र काष्ठापाषाणयोः अन्यतरोपादानेन अलंभावे सत्यपि उभयोपादानं साधर्म्येऽतिशयं प्रत्यायियतुं अनेकदृष्टान्तोपादनं उचितमित्यालंकारिकाः इति निगमान्तगुरुभिः रहस्यशिखामणौ उपपादितरीत्यात्रापि आर्थस्य वाक्भेदस्यापरिहार्यतया अव्याप्तितादवस्थ्यात् ॥

यद्यपि - उपमेयोपमायाम् उपमा-प्रतीपमेलनमात्रमेव न, अपि तु तृतीयसदृशव्यवच्छेदोऽपि प्रतीयते । अथापि - 'गर्वमसंवह्यामिमम्' इत्यादौ प्रतीपिवशेषे उपमेयोपमायां च सादृश्यस्य प्रकृतिवषयत्व इव अप्रकृतिवषयत्वेऽपि भावात् । उपमेयोपमादेरुपमान्तर्गतत्वेऽपि तृतीय सदृशन्त्र्यवच्छेद-फलकत्वादिरूपव्यङ्गचार्थकृतवैचित्र्यविशेषेण उपमातः अलंकारान्तरतया पृथग्गणनं न विरुध्यते रूपकपरिणामवत् , इति उपमासिद्धान्ते वक्ष्यमाणत्वेऽपि उपमेयोपमायाः इष्यमाणत्वेऽपि प्रतिबन्दीपरिग्रहः विद्यानाथेन प्रदर्शिते उपमेयोपमालक्षणे तृतीयसदृशव्यवच्छेदस्य विवक्षा नास्तीत्ययमंशः-

धर्मोऽर्थ इव पूर्णश्रीः अर्थोधर्म इव त्विय । कामस्ताविव तौ काम इव रुद्रनरेश्वरे ॥ इति तृतीयस्यापि तयोः सदृशस्य प्रदर्शनाज्ज्ञायते, इत्यभिप्रायमाविष्कर्तुमेवेति बोध्यम् ॥

एतेन - रत्नापणकृता - 'धर्मीऽर्थ इवेति' प्रतीकमुपादाय 'अत्र वाक्यभेदेन द्वयोरेवोपमानोपमेयभावात् तृतीयसब्रह्मचारिनवृत्तिलक्षणं वस्तु प्रतीयते इत्यभिधानं विद्यानाथोदाहृतवाक्यार्थानाकलननिबन्धनं स्यादिति मन्यामहे ॥

ननु - अत्र ग्रन्थकृता 'संसृष्टिसंकरात्पृथक् ग्रन्थकृताम्' इत्यत्र संसृष्टि संकरादिति एकवचनं प्रयुज्यते । तस्य कथं साधुत्वम् तयोभिन्नत्वेन परिगणनात् । इति चेत् -

उच्यते - प्राचीननवीनमतभेदेन संसृष्टि - संकरयोरभेदस्य भेदस्य च सम्भवात् तयोरेकोक्त्या संग्रहं प्रदर्शयितुं एकवचननिर्देशः कृतः।

तथाहि - भामहस्तावत् - संसृष्टिमेकमलंकारमाह -

'वरा विभूषा संसृष्टिर्बह्वलंकारयोगतः। रचिता रत्नमालेव सा चैवमुदिता यथा।। इति।

अस्यायं भावः - लोके यथा वज्रमुक्ताप्रवालगोमेदेन्द्रनीलवैदूर्यपुष्यरागपाचि माणिक्येषु समस्तानां द्वित्रादीनां वा मेलने सित विच्छित्ति विशेषस्सर्वलोकसाक्षिकः तथात्रापि विच्छित्तिविशोषस्य सहदयसाक्षिकत्वात् नरसिह्यन्यायेन पृथगलंकारता । अत एव 'रत्नमालेवे'त्युपमानोपादानम् ।

सङ्करस्तु - भामहेन नोल्लिखितः अपि तु उत्प्रेक्षावयवं लक्षयता मनाक् स्पृष्टः । अदसीयं मतं निराकुर्वता **दण्डिना -** उत्प्रेक्षावयवः उत्प्रेक्षाया मेवान्तर्भावितः।

'नानालंकारसंसृष्टिः सङ्कीर्णं तु निगद्यते ।' इति संकरं निरूप्य संसृष्टिरिप संकरप्रभेद इति परिगृहीता । तद्यथा -अङ्गाङ्गिभावावस्थानं सर्वेषां समकक्षता । इत्यलंकारसंसृष्टेर्लक्षणीया द्वयी गतिः ॥ (का.२-३६) इति ।

एवं च दिण्डिनो मते संसृष्टेर्नातिरिक्तता, अपि तु संसृष्टेरिप संकरता मता । तथा - भोजदेवेनाऽपि -

संसृष्टिरिति विज्ञेया सर्वालंकारसंकरः (स.क.४-८९) इति लक्षितम्, किन्तु अनयोर्भेदो न प्रादर्शि । अतः मतद्वयेऽपि मालोपमा उपमेयोपमा च पृथगेव परिगणिते न पुनस्संसृष्टि - संकरात्मकत्वेन । तथा च संसृष्टिसंकरात् इत्यत्र संसृष्टिरूपात्संकरादिति व्युत्पाद्यम् ।

# उद्भट-मम्मट - सर्वस्वकारादयः संसृष्टिं च पृथगलंकारतया-परिगणयन्ति ।

एषामयमभिप्रायः - यथा च लोके मणिहार-स्वर्णालंकारादीनामाभरणत्वं, तद्वत् उभयघटिताङ्गदादीनामपि तत्त्वमविशिष्टम् । तद्वदेवात्रापि अलंकाराणां उत्कटत्वानुत्कटत्वरूपनिमित्तभेदेन संसृष्टिसंकरात्मकौ द्वौ तत्रभेदौ - उक्तं च -

> अलंकृतीनां बह्वीनां द्वयोर्वापि समाश्रयः। एकत्र निरपेक्षाणां मिथस्संसृष्टिरुच्यते।। इति।

परस्परोपकारेण यत्रालंकृतयः स्थिताः । स्वातन्त्र्येणात्मलाभं नो लभन्ते सोऽपि संकरः ।। इति च ।

# एवं उपमै यो पमाप्रकारणे उदाहरिष्यमाणायां 'रजोभिस्स्यन्दनोद्धृतै:' इति परस्परोपमायामव्याप्ति: ॥

# तत्त्वलोकः

एषामनुरोधेन 'संसृष्टि-संकरात्' इत्यत्र 'जातिरप्राणिनाम्' (पा.सू.२-४-६) इति एकवद्भावः । संसृज्यमानालंकारजातीनां, संकीर्यमाणालंकारजातीनां च अनन्तत्वेनावगमात् ॥ अधिकं तु अस्मदीये कुवलयानन्दोन्मेषे द्रष्टव्यम् । एवं च - संसृष्टि-संकरयोः पृथग्भावे सिद्धे मालोपमायां अव्याप्तिः अपरिहार्येति 'एकदा' इति विशेषणम् अव्यापकिमिति बोध्यम् ॥

इत्यं मालोपमायां अव्याप्तिमुपपाद्य परस्परोपमायां अव्याप्तिमुद्धावयित - एविमिति । अयं भावः - उपमालक्षणे एकदेत्युपादानेऽपि न नैर्भर्यम् । वाक्यभेदेन यत्र अन्योन्यमुपमा निबध्यते तत्र 'रजोभिः' इत्यादौ तृतीय सदृशव्यवच्छेदाप्रतीत्या उपमेयोपमाया अप्रसक्त्या उपमायामेव पर्यवसानं वाच्यम् । सा च न स्यात् । अतः 'एकदा' इति विशेषणमयुक्तमिति ।

वस्तुतस्तु - 'रजोभिः' इत्यस्मिन् पद्ये 'घनसिन्नभैः' इत्यस्य रजोभिः गजैश्चान्वयं विधाय मेघतुल्यरजसां मेघतुल्यगजानां च वर्णतः परिमाणतश्च सादृश्यं संभवतीति बिम्बप्रतिबिम्बभावेन उपमाद्वयेऽपि धर्मैक्यम् अक्षतमेवेति भूतलव्योम्नोः अर्थादपि सिध्यतः परस्परप्रतियोगित्वस्य स्वतः प्रतिपादनेन तृती यसदृशाव्यवच्छे दस्य प्रतीत्या उमे यो पमाया युक्तत्या उपमानुदाहरणत्वेनाव्याप्त्यभावात् । अत एव इदं पद्यं उपमेयोपमायामुदाहतं प्राचीनैः।

# व्यङ्ग्योपमाव्यावृत्त्यर्थं ''वाच्यिम''त्युक्तमप्ययुक्तम् ;

# तत्त्वलोकः

एतेन - निह 'रजोभिस्स्यन्दनोद्धूतैः' इत्यत्र उपमान्तरितस्कारः फलं प्रतीयते । द्वयोरुपमयोरेकधर्मकत्वाभावात् । आद्यायाः उपमायाः अनुगामिधर्मप्रयोज्यत्वात् । द्वितीयायाश्च बिम्बप्रतिबिम्बभावापन्नधर्मप्रयोज्यत्वात् इति रसगंगाधरकृदुक्तं आपातरमणीयं प्राचीनविरुद्धं चेति बोध्यम् ।

व्यङ्गचोपमाव्यावृत्तये उपात्तं 'वाच्यम्' इत्यमुमंशं दूषियतुमुपक्रमते व्यङ्गचोपमेति । यथा -

अतिकृपणोऽपि जन्तुरिधगम्य दये भवतीम् अशिथिलधर्मसेतुपदवीं रुचिरामचिरात् । अमितमहोर्मिजालमितलंघ्य भवाम्बुनिधिं भवति वृषाचलेशपदपत्तननित्यधनी ॥ (द.श.५९)

इत्यत्र यथा निर्धनो विणक् सेतुद्वारा समुद्रमितलंघ्य द्वीपान्तरं प्राप्य तत्र बहु धनं सम्पाद्य चिरं मोदते तथा भक्तितदुपायसम्यक्ज्ञान-तदुपाय, सम्यक् क्रिया-तदुनुगुणसात्विकतास्तिक्यादिसमग्रात्मगुणरिहतोऽपि सेतुवद्वर्तमानं भगवन्तम् आष्ट्रित्य अशानायादिभि महो मिभिः व्याप्तं संसारसागरं अतिलंघ्य तदीयचरणारिवन्दपरिचर्यासुखमनुभवित इत्युपमा व्यज्यते ॥

यद्यप्येतादृशव्यङ्गचोपमाध्वनिस्थले भक्त्याद्युपायरहितस्य इहपरयोः सुखानुभवे साम्यं प्रतीयत इत्युपमा ध्वन्यते इत्यतिव्याप्तिः वाच्योपमाया

न पद्मं मुखमेवेद न भृङ्गे चक्षुषी इमे । इति विस्पष्टसादृश्यात्तत्वाख्यानोपमैव सा ॥ इत्युक्तरूपायां तत्वाख्यानोपमायां साम्यस्यावाच्यत्वेन अव्याप्त्यापत्तेः ॥

# तत्त्वलोकः

इति तद्वारणार्थं 'वाच्यं चेदि'त्युक्तम् । तदुपादाने तु नातिव्याप्तिः । तथापि अव्याप्तिर्न वारितेत्युदाहरित - **न पद्मिमिति ।** 

इदम् - पुरः परिदृश्यमानं पद्मं न, किंतु मुखमेव, इमे न भृङ्गे, किंतु चक्षुषी इति - एवंप्रकारेण विस्पष्टसादृश्यात्-औपम्यस्य स्फुटं प्रतिपत्तेः, सा उपमा तत्वाख्यानोंपमा - तत्त्वाख्यानेन-याथातथ्यकथनेन उपमा-इति योगमर्यादया उपपद्यमाना उपमैव इत्यर्थः ॥

एतेनेदमुक्तं भवति - मुखे पद्मत्वभ्रमिनराकरणात् स्फुटा उपमेति । उक्तोदाहरणे अव्याप्तिमुपपादयति - **इत्युक्तेत्यादिना ।** 

अत्र मुखे पद्मभान्तिर्या जाता सा सादृश्यमूलैव अत एव वेदं पद्यं **दिण्डना** उपमायामुदाहृतम् । उपमायां सर्वत्र साम्यं वाच्यमेव भवेदिति आग्रहे मानाऽभावात् ।

नन्वत्र नव्यैः जयदेवादिभिः -

भ्रान्तापहुतिरन्यस्य शंकायां भ्रान्तिवारणे । तापं करोति सोत्कम्पं ज्वरः किं ? न सिख, स्मरः ॥

इति लक्षणोदाहरणप्रदर्शनानुरोधेन भान्तापह्नुतिरेव नोपमेति वाच्यम्।

सत्यम्, अथापि विद्यानाथेन जयदेवादिवत् भ्रान्तापह्नुतिः लक्षिता चेत् तदा सैव वक्तुं शक्या स्यादिप्, न च सा तेन लक्षिता । या चापह्नुति लिक्षिता 'निषिध्य विषयं साम्यात् अन्यारोपे त्वपह्नुतिः' इति सा नात्र प्रभवति विषयनिषेधसाहित्येन विषय्यारोपे तत्प्रवृत्तेरुपगमात् । तथापि न तस्य वाच्यता ।

अत्र तु विषयिनिषेधपूर्वकं विषयस्वरूपदृढीकरणमेवानुभूयत इति उपमां विना गत्यन्तराभावात् । साऽपि 'वाच्य'मिति विशेषणदानाच्च्यावितेति भावः ॥

ग्रन्थकृतस्त्वत्र - भ्रान्तिमान् अलंकारः तदुपपादकतया अभिव्यज्यमानोपमा चेत्युभयं व्यङ्गचिमिति अभिमतम् । वक्षयित चोपमासिद्धान्ते ''न पद्मं मुखमेवेर्द्र'मिति नोपमालंकारः, किन्तु प्रतिषेधाक्षिप्ततया भ्रान्तिमान्, तदुपपादकतया उपमा चेत्युभयं व्यङ्गच''मिति ।।

एतेन - कौस्तुभकृता - यच व्यङ्ग्योपमावारणाय 'वाच्यम्' इति उक्तमप्ययुक्तम् । न पद्मं मुखमेवेत्यत्राव्याप्तेः । अत्र साम्यस्य अवाच्यत्वात् इति यन्यकृतखण्डनमनूद्य 'तदप्यसत्, भ्रान्तापह्नुतावेवान्तर्भावात् इति यदुक्तं तदिप विद्यानाथकृतापह्नुतिलक्षणानवलोकनिबन्धनिमिति चिन्त्यमिदम् ॥

ग्रन्थकृतैव स्वकीये **कुवलयान्दे** 'कल्पितभान्तिपूर्वा अपह्नुतिः' इति व्यक्तमभिधानात् ॥

# त्वदाननमधीराक्षमाविर्दशनदीधिति । भ्रमद्भृङ्गिमवालक्ष्यकेसरं भाति पङ्कजम् ॥ इत्यादौ विशिष्योपमाद्याक्षिप्तविशेषणाद्युपमायामव्याप्त्यापत्तेश्च ॥

# तत्त्वलोकः

साहित्यदर्पणकारानुरोधेन तु - 'न पद्मं मुखमेवे'ति पद्ये आरोप्यमाणनिषेधपूर्वकं आरोपविषयस्थापनेन निश्चयाख्योऽलंकारः उक्तं च 'अन्यं निषिध्य प्रकृतस्थापनं निश्चयः पुनः'॥ इति । उदाहृतं च 'वदनिमदं न सरोजं नेत्रे नेन्दीवरे एते ॥ इहं सिविधे मुग्धदृशो मधुकर मुधा न परिभ्राम्य ॥' इति च । अत्र वक्तव्योऽशः उपमासिद्धान्ते वक्ष्यते ।

इत्यं दण्ड्यिममतोपमोदाहरणे अव्याप्तिमुद्धाव्य विशिष्टोपमिक्षिप्त विशेषणोपमायं अव्याप्तिः प्रसज्यते, तत्रापि साम्यस्यावाच्यत्वात् इत्यभिसिन्धना दूषणान्तरमाचष्टे- त्वदाननिमिति ।

अधीरे चञ्चले अक्षिणी यस्मिन् तत् अधीराक्षम्, आविर्भवन्त्यः दशनानां दीधितयो मयूखा यस्मिन् तत् आविर्दशनदीधिति, त्वदाननम् त्वन्मुखम्, आ ईषत् लक्ष्याः प्रकटाः केसराः किञ्चल्काः यत्र तादृशम् । भ्रमन्तः उपरि चञ्चर्यमाणाः भृङ्गाः यस्मिन् तत् पङ्कजिमव भाति शोभते इत्यर्थः ।

अत्र अव्याप्तिमुपपादयति - इत्यादाविति । अत्र भृङ्गकेसरविशिष्ट



पङ्कजेन नेत्रदशनदीधितिविशिष्टाननस्य उपमा वाच्या । अथापि तद्विशेषणयोः अक्षिभृङ्गयोः दशनदीधितिकेसरयोश्च उपमा प्रतीयते, परन्तु सा न वाच्या इत्यव्याप्तिरिति भावः ।

# अत्रेदमवधेयम् - प्राचीनेन दण्डिना,

'वाक्यार्थेनैव वाक्यार्थः कोऽपि यद्युपमीयते । एकानेकेवशब्दत्वात्सा वाक्यार्थोपमा द्विधा ॥' (काव्या. २-४३) इति वाक्यार्थोपमां लक्षयित्वा त्वदाननिमित पद्यमुदाहृतम् । अप्पय्यदीक्षितैस्तु सा निराकृतेव भाति, यतः त्वदाननिमत्यत्र विशिष्टोपमाव्यवहारः कृतः । वाक्यार्थोपमाऽत्र न भवितुमर्हति । यत्र अनेकेषां धर्मिणां परस्पराविच्छित्रानां परस्पराविच्छित्रैरेव धर्मिभिः साम्यं प्रतीयते तत्रैव वाक्यार्थोपमा । यथा

> जनियत्र्याः कुलाल्याश्च रिक्षत्र्या विदितोऽभवत् । रत्नसूतेः भुजंग्याश्च प्रच्छत्र इव शेविधः ॥

इत्यत्र रत्नसूत्यादीनि जनियत्र्यादीनामुपमानानि । एतेषां धर्मित्वं परस्परा विच्छन्नत्वं च ।

त्वदाननित्यत्र तु नायकालम्बनभूतनायिकामुखे अधीराक्षत्वाविर्दशन-दीधितित्वयोरुपादानं नायिकायां वैलक्षण्यं प्रतिपादियतुमेव, धर्मि विशेष प्रतिपादनोन्मुखानां च धर्माणां बिम्बप्रतिबिम्बभावो भवति । तिद्वशिष्ट धर्मिणोः उपमानोपमेयभावे उपात्तधर्मस्यैव निमित्ततेति वाक्यार्थोपमायाः क्रावकाशः इति ।

# 'शस्त्रीश्यामा' इत्यादिवाचकलुप्तोपमायाम्,

#### तत्त्वलोकः

अत एव - **सरस्वतीकण्ठाभरणे भोजदेवेन -** 'पाण्ड्योऽयमंसार्पित-लम्बहारः' इति पद्यं यद्यपि वामनानुरोधेन वाक्यार्थोपमोदाहरणतया प्रदर्शितं तत् अलंकारसर्वस्वकृता बिम्बप्रतिबिम्बभावेन उपमायाः उदाहरण त्वेनोपक्षिप्तम् । ग्रन्थकृता तु विशिष्टोपमेति स्फुटं व्यवहृतम् ।

वस्तुतस्तु - आनन-पङ्कजिवशेषणयोः अक्षिभृङ्गयोः, दशनकेसरयोश्च या उपमा सा नालंकारः । किन्तु वाच्यभूतविशिष्टोपमासिध्यङ्गत्वात् वाच्यसिध्यङ्गत्वरूपगुणीभूतव्यङ्गचतैव । तासां नालंकारता इति ग्रन्थकाराशयः अग्रे व्यक्तीभविष्यति ।

किन्तु व्यङ्गचोपमाव्यावर्तकं विशोषणं न दत्तम्, न वा गुणीभूतव्यङ्गचत्वमुपपादितमित्येव विद्यानाथोपरि दूषणान्तराभिधानमिति ॥

एतेन वाच्ये व्यङ्गचे वा चमत्कृतिजनके सादृश्ये उपमात्वमविशिष्टम् परं तु व्यङ्गचे तस्मिन् नालंकारतेत्येव विशेषः इत्युक्तं भवति ॥

साम्ये वाच्यत्वविशेषणोपादानं वाचकलुप्तोपमायाम्, तह्मक्षकवदुपमायां च अव्याप्तिरिति दूषणान्तरमाह - शस्त्रीत्यादिना ।

शस्त्री इत्यत्र शस्यते हिंस्यते अनयेति विग्रहः । दाम्नीशस (पा.सू.३-२-१८२) इति ष्ट्रन् । षिद्गौरादिभ्यश्च (पा.सू.४-१-४१) इति ङीष् । 'चूरी' इति कर्णाटभाषायां ख्यातः आयुधविशेषः शस्त्री ।

शस्त्रीव श्यामा - शस्त्रीश्यामा । उपमानानि सामान्यवचनैरिति (पा.सू. २-१-५५) समासः ॥

अत्र श्यामत्वं शस्त्रयां देवदत्तायां च वर्तते । तद्वाचकश्च श्यामा शब्दः प्रथमं साधारणधर्ममभिधाय पश्चात् श्यामत्विविशिष्टं द्रव्यमभिधत्ते । अत्र च प्रमाणम् - 'सर्वश्च शब्दोऽन्येन शब्देनाभिसम्बध्यमानो विशेषवचन स्सम्पद्यते' इति महाभाष्यं महाजनप्रयोगश्च । तच्च द्रव्यमर्थात् उपमानानुयोगिभूतमुपमेयमेव भवित । उपमानशब्दोपि सादृश्यमूलकाभेदाध्यवसायेन अखण्डशक्त्या वा उपमेये वर्तते । औपम्यनिर्वाहाय च श्याम त्वादेः तन्त्रादिना उपमाने उपमेये चान्वयः ।

तथा चात्र उपमानभूतश्यामशस्त्र्यभिन्नश्यामा देवदत्ता इति बोधः । उपमानोपमेययोः साधारणधर्मान्वयः शब्दबोध्यः । 'उपमानानि सामान्यवचनैः' (पा.सू. २-१-५५) इति सूत्रस्थभाष्यानुसारात् । साधारणधर्म प्रयोज्यसादृश्यान्वयस्तु आर्थ एव । ततश्च विग्रहे समासे च पूर्वपदस्य उपमानताविशिष्टार्थपरत्वात् उत्तरपदार्थसाधारणधर्मस्य च उभयत्रान्वयात् 'उपमानानि' इति समानाधिकरणसमासः । वृत्तिविग्रहयोः समानार्थकत्वं, साधारणधर्मप्रयोज्याऽभेदबोधश्च सिध्यतीति केचित् उपपादयन्ति ।।

परे तु - 'शस्त्रीश्यामा' इत्यत्र 'शस्त्रीव श्यामा' इति विग्रहे 'उपमानानि सामान्यवचनै'रिति समासे समस्तपदस्य शस्त्रीप्रतियोगिक सादृश्यानुयोगिकश्यामत्विविशष्टदेवदत्तायां अखण्डशक्तिस्वीकर्तृमते समास शक्त्या इवार्थसादृश्यस्य लाभात्, तत्पुरुषे पूर्वपदे लक्षणाङ्गकर्तृनैयायिकादिमते शस्त्रीपदादेव शस्त्रीप्रतियोगिकसादृश्यानुयोगिनः लक्षणया लाभात्

'उक्तार्थानामप्रयोगः' इति न्यायेन इवशब्दप्रयोगाभाव एव वाचकस्य लोपः ।

अत एव व्याकरणसूत्रवृत्तिकृता वामनेन - लोपसंज्ञाविधिसूत्रे - अदर्शनपदं विवृण्वानेन 'अदर्शनमश्रवणमनुचारणमनुपलिखरभावो वर्णविनाशः इत्यनर्थान्तर'मित्युक्तम् ॥

अत्रेदं चिन्त्यते - वाचकलुप्तेत्यस्य किं शक्त्या सादृश्योपस्थित्य भावः ? अथ वृत्या ? नाद्यः - 'शशिवत्त्रसन्नवपुषे', 'चन्द्रतुल्यं मुखम्' इत्यादौ विहितस्य वत्यादेर्धिर्मशक्त्या तद्विशेषणीभूतसादृश्ये शक्त्यभावात् वाचकलुप्तत्वापत्तिस्स्यात् । न द्वितीयः - 'कौलासगौरं वृषामारुरुक्षोः' इत्यत्र वाचकलोपः इति वक्ष्यमाणतया तेन सह विरोधः स्यात् इति चेन्न ।

'शशिवत्' 'चन्द्रतुल्यम्' इत्यादौ वत्यादेः धर्मिण्येव शक्तेरुपगमे तिद्वशेषणीभूते सादृश्ये शक्तिविरहः, अत एव । अथापि सादृश्यप्रतिपत्त्यर्थं न लक्षणा आवश्यकी, विशिष्टशक्तपदैः विशेषणबोधनार्थं वृत्यन्तराङ्गी काराप्रसक्तेः। अन्यथा जातिविशिष्टव्यक्तिशक्तिमते जातिबोधनार्थं वृत्यन्तराङ्गीकारप्रसंगात् । एवं च -वृत्या सादृश्योपस्थापकत्वरूपं शक्त्या सादृश्योपस्थापकत्वरूपं वा वाचकत्वं वाचकत्वंत्रित्यत्र विविधतिमिति न शक्यं वक्तुम् । किन्तु-शब्दविशेषेण सादृश्यबोधनं वाचकत्वं तदभावः वाचकलोप इति यथाकथंचिद्वक्तव्यमिति न क्षोदक्षमोऽयं विषयः ॥

एवं च सादृश्यमुख्यविशेष्यकज्ञानजनकपदप्रयोगे श्रौती । सादृश्य विशिष्टार्थीवषयकज्ञानजनकपदप्रयोगे आर्थीं इति ग्रन्थकाराभिसन्धिः । अधिकमुत्तरत्र वक्ष्यते । अथवा येषां सादृश्यमात्रे शक्तिः तत्र श्रौती । येषां तु तद्वति तत्र आर्थीं इति विवेकः ।

# 'चन्द्रसुहुन्मुखम्' इत्यादिसाम्यलक्षकवदुपमायां चाव्याप्या पत्तेश्च ॥

# तत्त्वलोकः

अत्रेदं बोध्यम् - 'शस्त्रीश्यामा' इत्यादिद्योतकलुप्तायाम् इत्यनुक्त्वा वाचकलुप्तोपमायामित्यभिदधता ग्रन्थकृता इवादीनां सादृश्यवाचकत्वपक्ष एव नैर्भर्यं नैयायिकादिवत् । अन्यथा - 'चन्द्र इव मुखम्' इत्यादौ चन्द्रादिपदे तत्सदृशलक्षणया निषद्धलक्षणिकत्वरूपनेयार्थत्वापत्तेः ।

किंच - इवादेः द्योतकत्वे उपमानस्य पदार्थैकदेशतया तत्र साधारण धर्मान्वयाप्रसंगश्च, 'पदार्थः पदार्थेनान्वेति न तु पदार्थैकदेशोने'ति व्युत्पत्तेः जागरूकत्वात्।

तथा च 'शस्त्रीश्यामा' इत्यत्र वाचकलोपस्य समासशास्त्रकृतत्वेन साम्यस्यावच्यत्वादव्याप्त्यापत्तिः।

एवं येषां पदानां सादृश्ये तद्वति वा संकेताभावः तादृश'चन्द्र सुहन्मुखिम'त्यादिसादृश्यलक्षकसुहदादिपदसमिभव्याहारे साम्यस्यावाच्यत्वात् अव्याप्त्यापत्तिः । तदाह - चन्द्रसुहृदिति ।

यदि तु - 'वाच्यम्' इत्यस्य व्यञ्जनातिरिक्तवृत्तिवेद्यत्वमर्थः विवक्ष्येत तदा निवारितोऽयं दोषः ॥

यत्तः कौस्तुभकृता - 'त्वदाननमधीराक्ष'मिति पद्ये भृङ्गनेत्रादीनां बिम्बप्रतिबिम्बभावापन्नतया अभेदिववक्षाया एव सत्वात् तदुपमायाः विवक्षा नास्त्येवेति नाव्याप्तिरिति ।

किंच वाच्यमित्यत्र विधेयतया वाच्यतोच्यते ? अनुवाद्यतया वेति ?

आद्ये - स कर्षन् महतीं सेनां पूर्वसागरगामिनीम् । बभौ हरजटाभ्रष्टां गङ्गामिव भगीरथः ।। इत्यादावेव लक्षणं स्यात् ।

# तत्त्वलोकः

तिबन्यम् - ययोरुपमा तिद्वशेषणयोः उपात्तयोः सादृश्यज्ञानमूलके अभेदबोधे एव बिम्बप्रतिबिम्बभावसंभव इति अभेदबोधेपि उपमा नैव परित्यक्तं शक्येति कथं उपमाया अविवक्षा ? तस्यां वा कथमभेदबोध इति ॥

अथ क्र चित् वाच्यं साम्यं विधेयं, क्र चित् अनुवाद्यं च भवति । तयोः कतरदाष्ट्रीयते इति विकल्प्य रीत्यन्तरेण वाच्यपदार्थं खण्डयति - किंचेति । आद्ये अव्याप्तिर्नास्तीत्युदाहरित - आद्य इति ।

आद्ये - वाच्यत्वस्य विधेयत्वे इत्यर्थः । स कर्षन् इति । पूर्विदग्वजयार्थं तदाभिमुख्येन सेनां कर्षतो रघोर्वर्णनिमदम् । पूर्वसागरगामिनीं महतीं सेनां कर्षन् सः पूर्वसागरगामिनीं हरजटाभ्रष्टां गङ्गां कर्षन् भगीरथ इव बभौ इत्यन्वयः । पूर्वसागरगामिनीं-पूर्वसमुद्राभिमुखं गच्छन्तीं अथ च प्रवहन्तीं महतीं सेनां कर्षन् प्रापयन् सः रघुः, हरजटाभ्रष्टां शङ्करशिरश्चयुतां गङ्गाम् हैमवतीं नदीम्, कर्षन् समाकर्षन् भगीरथ इव तन्नामक नृप इव बभौ चकासे इत्यर्थः ।

# स ययौ प्रथमं प्राचीं तुल्यः प्राचीनबर्हिषा । अहिताननिलोद्धूतैस्तर्जयन्निव केतुभिः ।।

#### तत्त्वलोकः

अत्र रघुभगीरथयोः उपमा प्रतिपाद्या। सा च साधारणधर्ममपेक्षते। स च पूर्वसागरगामित्वविशिष्टगंगासेने। अनयोः भेदे सत्यिप स्वामिचित्तानुवर्तनपावित्र्यादेः वस्तुसतः पूर्वसागरगामित्वस्य वा साधारणत्वं तद्वतोर्गंगासेनयोरुभयोः धर्मयोः प्रधानोपमायां बिम्बप्रतिबिम्बभावमूलकतय साधारण्यं संपाद्यैव। तथा च रघौ भगीरथसाम्यस्यैव प्राधान्येन प्रतिपिपादियिषितत्विमिति एवमादौ समन्वयात्र दोषः।

अथापि यत्र साम्यस्य विधेयतावच्छेदकत्वं तादृशेषूदाहरणेषु अव्याप्तिरिति एवकाराशयः । तदुदाहरित - स ययाविति ।

प्राचीनबर्हिषा - मनुवंशसंभूतेन हिवधीम्नस्सूनुना, यद्वा इन्द्रेण तुल्यः सदृशः सर्धुः, अनिलोद्धूतैः - अनुकूलवायुना कम्पितैः, केतुभिः-पताकाभिः अहितान्-शत्रून्, तर्जयन्निव - भर्त्सयन्निव प्रथमम् - आदौ प्राची ऐन्द्री दिशं प्रति ययौ - प्रतम्थे ॥

अत्र यद्यपि तर्जिधातुरनुदात्तेदात्मनेपदी इति तर्जयमान इति रूपेण भाव्यम् । अथापि चिक्षङो ङित्करणाज्ज्ञापकात् अनुदात्तेत्वलक्षणस्यात्मनेपदस्य अनित्यत्वात् शातृप्रत्ययः, इति मिळ्ठनाथः समादधौ । अथवा चौरादिकात् णिजन्तात्, भौवादिकात् वा शातिर रूपमिति बोध्यम् ।

द्वितीये, यत्र व्यतिरेकालंकारे साम्यस्य निषेधाय अनुवाद्यता 'मुखेन निष्कलङ्केन न समस्तव चन्द्रमाः' इत्यादौ, तत्रापि इदं लक्षणं स्यात् ।

# तत्त्वलोकः

अत्र - तुल्यशब्दः सादृश्यिवशिष्टमिभधत्ते । सादृश्यस्य च अनुवाद्य कोटिप्रविष्टत्वं विधेयत्वं तु गमनस्यैवेति सादृश्यस्य विधेयतया वाच्यत्वं नास्तीत्यव्याप्तिरिति भावः।

साम्यस्य विधेयतया वाच्यत्वे विवक्षिते अव्याप्तिमापाद्य, अनुवाद्यतया वाच्यत्वविवक्षायामपि व्यतिरेकोदाहरणे अतिव्याप्तिरित्याह - द्वितीय इति । द्वितीये - अनुवाद्यतया साम्यस्य वाच्यत्विववक्षायाम्, यत्र - व्यतिरेकिविशेषे, साम्यस्य निषेधाय-साम्यं निषेद्धुम्, निषेधप्रतियोगित्वाकारेण अनूद्यते, तत्र - 'मुखेन निष्कलङ्क्षेन' इत्यादौ साम्यनिषेधस्य विधेयत्वं साम्यस्य तु अनुवाद्यत्विमत्यितव्याप्तिः स्यात् इत्यर्थः ।

वस्तुतस्तु - अत्र न व्यतिरेकः । व्यतिरेके च धर्मान्तरिनबन्धन सादृश्यविवक्षागर्भधर्मविशेषप्रयुक्तसादृश्यनिषेधस्यैव अपेक्षायाः सर्वसम्मत त्वात् । 'शैला इवोन्नतास्सन्तः किंतु प्रकृतिकोमलाः' इति कुवलयानन्दानुरोधेनोच्येत तदा 'मुखेन निष्कलंकेन' इत्यत्र न व्यतिरेकः किन्तु व्याजस्तुतिः । सापि भिन्नविषया 'कस्त्वं वानर' इति पद्ये हनुमन्निदया इतरवानरस्तुतिवत् चन्द्रमसो निन्दया मुखस्य स्तुतिरिति तदा व्यजस्तुतौ अतिव्याप्तिरिति विभावनीयम् ॥

न च निषेधाप्रतियोगित्वेन वाच्यमिति विशेषणीयम् । असिमात्रसहयोऽपि प्रभूतारिपराभवे । नैवान्यतुच्छजनवत्सगर्वोऽयं महाधृतिः ॥ (महाद्युतिः) इति व्यतिरेके तथाप्यतिव्याप्तेः । इति ॥

# तत्त्वलोकः

यदि तु निषेधप्रतियोगित्वेनानुवाद्यतया वाच्यत्वं विवक्ष्यते तदा उक्तोदाहरणे अतिव्याप्तिपरिहारेऽपि व्यतिरेकविशोषे अतिव्याप्तिस्स्यादित्याह नचेत्यादिना । यद्यपि 'निषेधाप्रतियोगि यद्वाच्यं साम्यम्' इति परिष्कारे 'मुखेन निष्कलंकेन' इत्यत्र साम्यस्य निषेधप्रतियोगित्वमेव न पुनर्निषेधाप्रतियोगित्वमिति नातिव्याप्तिः।

अथापि - यत्र साम्यस्य निषेधप्रतियोगित्वं नास्ति तादृशे व्यतिरेकः - विशेषोदाहरणे अतिव्याप्तिरिति भावः । असिमात्रेति । महाधृतिः अयं असिमात्रसहायोऽपि प्रभूतारिपराभावे अन्यतुच्छजनवत् सगर्वः नैव भवतीत्यन्वयः ॥

महाधृतिः - व्यवसायादत्यन्तमचलः, (महाद्युतिः-महातेजाः,) असिमात्रसहायोऽपि-खङ्गमात्रपरिच्छदोऽपि सेनादिरहितोऽपि इति यावत् । प्रभूतारिपराभावे-अतिबहलवैरिविजये, अन्यतुच्छजनवत् पराक्रमरहितजनान्तरवत्, सगर्वः-विद्याबलैश्वर्यवयोरूपधनादिसम्पत्प्रयुक्तात्मगरीयस्त्वभावयुक्तः, नैव भवतीति शेषः ॥

अत्र अन्यजनस्य राज्ञश्चोपमा वर्ण्यते । तत्र उपमानोपमेययोः असिमात्रसहायत्वं साधारणो धर्मः । व्यतिरेकप्रयोजकस्तु महाधृतित्वम् ।

# न च निषेधप्रतियोगिकोट्चननुप्रविष्टतया वाच्यमिति विशेषणीयम् ।

#### तत्त्वलोकः

एवं च तुच्छत्वविशिष्टः अन्यो जनः प्रकृतो राजा-च सदृशौ । अथापि अस्मिन् राज्ञि महाधृतित्वं परं विशिष्यते इति व्यतिरेकः । परं तु 'सगर्वो न' इत्युक्त्या सगर्वत्वस्यैव निषेधप्रतियोगित्वं न पुनर्वत्यर्थसाम्यस्येति लक्षणसमन्वयादितिव्याप्तिरित्यर्थः ॥

'शैला इवोन्नताः' इति व्यतिरेकोदाहरणे उपमानात् व्यतिरेकप्रयोजकस्य प्रकृतिकोमलत्वस्योपादानम्, अत्र तु उपमेये उत्कर्षप्रयोजकस्य महाधृतित्वस्य उपमानेऽन्यजनेऽपकर्षप्रयोजकस्य तुच्छत्वस्य चेत्युभयोपादानमिति विशेषः । अत एव जयदेवीये व्यतिरेकलक्षणे 'व्यतिरेको विशेषश्चदुपमानोपमेययोः' इति द्वन्द्वनिर्देशः उपपन्नो भवति ।

यद्यपि उक्तोदाहरणे सगर्वत्वस्य क्रियात्वाभावात् 'तेन तुल्यं क्रियाचेद्वति'रिति (पा.सू.५-१-११५)वित र्नघटते । अथापि 'अस्तिर्भवन्तीपरोऽप्य प्रयुज्यमानोप्यस्ति' इति नयात् वितघटितप्रयोगो घटत इति बोध्यम् ॥

यदितु 'असिमात्रेति' पद्यार्थे अतिव्याप्तिं परिहर्तुं निषेधाप्रतियोगितया वाच्यस्य अनुवाद्यत्विमिति परित्यज्य निषेधकोट्यन्नुप्रविष्टतया वाच्यस्यानुवाद्यत्वं चेत् विवक्ष्यते तदापि उपमानलुप्तायामितव्याप्तिरित्याह - न चेत्यादिना ।

वृथा चरिस कि भृङ्ग तत्र तत्र वनान्तरे । मालत्याः सदृशीं क्वापि भ्रमन्नपि न लप्स्यसे ।। इत्युपमानलुप्तायामितव्यापोः । तत्र सदृशलाभनिषेधेसाम्यस्यापि प्रतियोगिकोटिनिविष्टत्वात् ॥

# तत्त्वलोकः

अयं भावः - ''असिमात्रेति'' पद्ये अन्यतुच्छजनप्रतियोगिक-सादृश्यानुयोगिवृत्तिसगर्वत्वस्य निषेध्यत्वेन सादृश्यस्य निषेधप्रतियोगिकोटौ प्रवेशः अस्त्येव न पुनः तदननुप्रविष्टत्विमिति व्यतिरेकिवशेषेऽतिव्याप्त्यभावेऽपि लुप्तोपमानोदाहरणेऽव्याप्तिरिति - उदाहरणं प्रदर्शयित - वृथा चरसीति ।

हे भृङ्ग मधुप ! त्वं तत्रतत्र वनान्तरे तत्तद्विपिनमध्ये क्कापि कुत्रचिदिपि प्रदेशे भ्रत्रिप, मालत्याः - जातीकुसुमस्य सदृशीम् - अनुरूपं न लप्स्यसे - न प्राप्स्यसे इत्यर्थः ॥ यत्र क्कचिदिपि अतिष्ठन् देशादेशान्तरमटतोऽपि तव न इष्टिसिद्धिः । सदृशं वस्त्वन्तरं यदि विद्येत तदा उपलभ्येत, न च तथेति त्वद्भ्रमणमायासमात्रफलं इत्यनेन जात्याः अत्युत्कृष्टता फल्ति ।

अव्याप्तिमुपपादयित - **इतीति ।** उपमानलुप्तायां - सौगन्थ्यसौकुमार्यादि-गुणवद्वस्त्वनुलभ्भवदुपमायाम्, सादृश्यविशिष्टस्यानुपलंभ एवेति सादृश्यस्यापि निषेधकोटिप्रविष्टत्वमेवेति तदननुप्रविष्टत्वं नास्तीत्यव्याप्तिरिति ॥

ननु अत्र 'न लप्स्यसे' इत्यलाभः उच्यते । तस्य कथं लोपरूपत्वमिति चेत्, अदर्शनं लोपः (पा.सू.१-१-६०) इति सूत्रे वामनेन काशिकावृत्तौ अनुपलब्धेः लोपपदार्थत्वोक्तेरनुपपत्त्यभावात् ॥

# तस्माद्विद्यानाथोक्तलक्षणमयुक्तम् ।।

# यतु सरस्वतीकण्ठाभरणोक्त लक्षणम् -

प्रसिद्धेरनुरोधेन यः परस्परमर्थयोः । भूयोऽवयवसामान्ययोगः सेहोपमा मता ।। (स.क.४-५) इति,

#### तत्त्वलोकः

इत्थं महता प्रबन्धेन विद्यानाथोक्तलक्षणमलग्नकमिति निगमयति-तस्मादिति । अव्याप्त्यादिदोषरिहतं खलु लक्षणमित्युच्नते, विद्यानाथीयोपमायाः स्वरूपस्य लक्षणत्वं न संभवति अव्याप्त्यादिदोषग्रासादिति भावः ॥

इत्यं विद्यानायोक्तलक्षणं दूषियत्वा भोजदेवेन सरस्वतीकण्ठाभरणे उक्तमुपमालक्षणं खण्डियतुं तह्मक्षणमनुवदित - यित्त्विति । प्रसिद्धेः अनुरोधेन अर्थयोः यः परस्परं भूयोऽवयवसामान्ययोगः सा इह उपमा मता इति लक्षणवाक्यस्यान्वयः ॥

प्रसिद्धेः - किवसमयप्रसिद्धेः लोकप्रसिद्धेर्वा अनुरोधेन - अनुसारेण अर्थयोः - उपमास्वरूपयोग्ययोर्वस्तुनोः परस्परम्-अन्योन्यम् भूयोऽवयव-सामान्ययोगः भूयसा-बाहुल्येन अवयवेषु विद्यमानं यत् सामान्यं - अनुवृत्तप्रत्ययिनिमित्तं तेन योगः - सम्बन्धः, सा इह - अलंकारशास्त्रे उपमा मता संमता । अत्र सेति स्त्रीलिङ्गिनिर्देशः 'शैत्यं हि यत्सा प्रकृतिर्जलस्ये'तिवद्विधेयप्राधान्येनेति बोध्यम् ।

तदिप गुणिक्रियादीनां परस्परसादृश्यवर्णनात्मिकायाम् -ससञ्जरश्वक्षुण्णानामेलानामुत्पित्तष्णवः । तुल्यगन्धिषु मत्तेभकटेषु फलरेणवः ॥ इत्याद्यपमायामव्याप्तम् ।

### तत्त्वलोकः

उक्तं लक्षणं गुणिक्रययोरुपमायामव्याप्तिमित्याह - तदपीति । तदिप - सरस्वतीकण्ठाभरणोक्तं लक्षणमि इत्यर्थः । ससञ्जिरित । अश्वश्चण्णानाम् - अश्वश्चिर्णितानाम् - एलानाम्-एलालतानाम् - फलरेणवः - फलरजांसि तुल्यगन्धिषु-सजातीयगन्धवत्सु, 'गन्धस्येत्वे तदेकान्तग्रहणम्' इति वार्तिकानुसारेण इकारः समासान्त इति युक्तमिति भाति । अत्र तुल्यगन्धिष्विति 'सर्वधनी'त्यादवत् इत्रन्तत्वात्बहुवीहिः इति तु मिल्लनाथः । मत्तेभकटेषु - मदगजानां - गण्डप्रदेशेषु समञ्जः - संसक्ताः अभवन् इत्यर्थः ।

अत्र गजगण्डगन्थस्य एलारेणुगन्थस्य च गुणत्वात्तयोः उपमा कविसम्मता तयोश्च गुणत्वेन यवगोधूमादिवन्निरवयवत्वेन भूयोऽवयवसामान्ययोगो नास्तीति लक्षणस्याव्याप्तिरिति ॥

अत्र अलंकारकौस्तुभकारेणैवमव्याप्तिः परिहृता - भूयोऽवयवसामान्य योग इत्यत्र सामान्यपदस्य धर्ममात्रपरत्वाद्वणादीनामिति ॥

अत्रेदं चिन्त्यते - उपमां लक्षयता भोजदेवेन यत् भूयोऽवयवसामान्य योगः इत्युक्तं सादृश्यं तत् किंरूपम् ? तत्र तावत् मीमांसकेषु भाट्टाः आहुः -

सादृश्यस्य च वस्तुत्वं न शक्यमपबाधितुम् । भूयोऽवयवसामान्ययोगो जात्यन्तरस्य यत् ॥ इति (मीमां.श्लो.वा. उप. १८प)

इदं वार्तिकम्-गोसादृश्यस्य गवये प्रत्यक्षत्वं साधयिद्धः वाचस्पितिमिश्रैः सांख्यतत्वकौमुद्याम् - 'भूयोऽवयवसामान्ययोगो हि जात्यन्तरवर्ती जात्यन्तरे सादृश्यमुच्यते' इति विवृतम् । अस्यायमर्थः - 'गोसदृशो गवयः' इत्यादौ गवयसकाशात् जात्यन्तरे-गोपदार्थे वर्तमानः यः भूयोऽवयवसामान्ययोगः - भूयसां अवयवानां यानि सामान्यानि-खुरत्वलांगूलत्वादीनि तेषां यो योगः सम्बन्धः तदेव जात्यन्तरे गवये सादृश्यमुच्यते इति । एतावन्मात्र विवक्षायां यद्यपि 'ससञ्जः' इत्यादिपद्यार्थेऽव्याप्तः । अथापि-भूयोऽवयव सामान्ययोग इत्यस्यैव-भूयांसि यानि अवयवानां सामान्यानि-साधारणधर्माः । सामान्यशब्दोऽत्र साधारणार्थकः 'साधारणं तु सामान्य'मिति कोशात् । तेषां योगः इति व्याख्याने तु गुणादीनामिप ग्रहणसंभवात् नाव्याप्तः । अत एव 'केतकीगन्ध इव सर्पगन्धः' इति गुणयोः सादृश्यं परिकल्प्य क्रियमाणः व्यवहारोऽपि आन्भावकः संवृत्तः ॥

ग्रन्थकारस्तु - प्राभाकरमतमनुसरतीव भाति, यतश्च तेनैव स्वकीये कुवलयानन्दे -

'वर्ण्योपमानधर्मणामुपमावाचकस्य च।'

इत्यत्र धर्मशब्दात्पृथक् उपमावाचकस्य चेति अभिधानात् । एतेन सादृश्यं साधारणधर्मतो भिन्नं सम्बन्धरूपं चेति । तेन च सादृश्यं नाम कश्चन सम्बन्धविशोषः । स च उपमेयानुयोगिकः । साधारणधर्मश्च उपमानोपमे

योभयानुयोगिकः, अत एव साधर्म्यशब्दः साधारणधर्मप्रतियोगिकं उपमानोपमेयो भयानुयोगिकं संबंधमाहेत्युक्तं भवति ।

अत एव प्राभाकराः सादृश्यं पदार्थान्तरमाहुः - सादृश्यं न द्रव्यम्, यथा एलागन्धः तथा गजगन्ध इति गुणयोः, पिक इव रौति इत्यादौ क्रिययोरिप वृत्तेः । गन्धादयो हि परस्परसदृशाः प्रतिभान्ति । गन्धो गन्धान्तरेण । तथा रूपम्, तथा क्रिया । अत एव न गुणकर्मणी । नापि सामान्यम्, अनुवृत्तप्रत्ययनिमित्तत्वाभावात् ।

ननु भूयोऽवयवसामान्यं सादृश्यं इति चेन्न, प्रतीतौ वैलक्षण्यात् । सादृश्यं हि सप्रतियोगिकमेव प्रतीयते, अयमनेन सदृश इति । भूयोऽवयव सामान्यं तु सादृश्यव्यञ्जकम् । तत्रैव सादृश्यप्रतीतेः । तस्मात् सादृश्यं पदार्थान्तरमेव, इति भोजदेवलक्षणोपिर दूषणाभिधानं चिन्त्यमेव । यतश्च सादृश्यं द्विविधम् । धर्मसादृश्यम्, स्वरूपसादृश्यं चेति । द्रव्येषु प्रायशः धर्मसादृश्यात् एकरूपताप्रतीतिव्यवहारौ । धर्मान्तरशून्येषु स्वरूपसादृश्यादेव एकरूपताप्रतीतिव्यवहारौ इति तु रमणीयः पन्थाः ॥

# अत एव **भट्टपादै: -**

'एवं जातिगुणद्रव्यक्रियाशक्तिस्वधर्मतः । एकैकद्वित्रिसामस्त्यभेदादेतस्य चित्रता ॥' इत्यभिहितम् । अधिकमुपमासिद्धान्ते वक्ष्यते ।

प्रसिद्धेरनुरोधेनेति विशेषणोपादानात् यत्र उपमानमप्रसिद्धम्, यत्र च

उद्गर्भहूणरमणीरमणोपमर्द-भुग्नोन्नतस्तननिवेशनिभं हिमांशोः । बिम्बं कठोरबिसकाण्डकडारमेत-द्विष्णोः पदं प्रथममग्रकरैर्व्यनक्ति ॥

'सद्योमुण्डितमत्तहूणचिबुकप्रस्पर्धि नारङ्गकम्'। इत्यादौ प्रसिद्धिरहितोपमानायां किल्पितोपमायां च अव्याप्तम् ॥

### तत्त्वलोक:

उपमा कविना किल्पता भवित तत्र उपमानस्य उपमायाश्च अत्रसिद्धत्वात् अव्याप्तिरिति दूषणमाचष्टे - उद्गर्भेत्यादि ।

उद्गर्भायाः - व्यक्तगर्भायाः हूणरमण्याः - हूणाख्यजनपदतरुण्याः रमणेन कृतः - यः उपमर्दः - गाढालिङ्गनं तेन भुग्नः वक्रः, स चासावुन्नतश्च भुग्नो न्नतस्तनः तस्य निवेशः - संस्थानं तत्सदृशं हिमांशोर्बिम्बं-मण्डलम्, कठोरं-परिणतं यद्विसकाण्।इं तद्वत् कडारं किपलवर्णं विष्णोः पदम् - आकाशम् प्रथमम् पूर्वं, अग्रकरैः किरणैरेव कराग्रैः व्यनिक्त-प्रकाशयित अग्रैरित्यित्र अवयवावयिवनोः भेदोपचारात् षष्ठीसमासः । उक्तं च वामनेन 'हस्ताग्राग्रहस्तादयः गुणगुणिनोर्भेदाभेदात्'(का.सू.५-२-१०) इति ।

अत्र उपमृदितहूणरमणीस्तनस्य प्रसिद्धत्वेऽपि तस्य उपमानत्वेन प्रसिद्धिनीस्ति । तत्वं च कविना किल्पतम् । एवं 'सद्योमुण्डिते'त्यत्रापिं तत्क्षणवापितक्षीबहूणाधराधोभागसदृशं नारङ्गकम् ('हेरळे'इति कर्णाटभाषायां प्रसिद्धम्) इति तादृशहूणिचबुक-नारङ्गकयोः उपमा किल्पतेति उपमाया अलंकारता न प्राप्नोति, इष्यते चोपमा इत्यव्याप्तिरिति ॥

# यत्त्वलंकारसर्वस्वकृतोक्तम् - उपमानोपमेययोः साधर्म्ये भेदाभेदतुल्यत्वे उपमा ॥

# तत्त्वलोकः

वस्तुतस्तु - प्रसिद्ध्यनुरोधः य आश्रितः सः 'कुमुदिमव मुखं मनोज्ञं' इत्यदिवारणायैव, न पुनः उद्गर्भेत्यादौ तद्वारणाय यतश्च - प्रसिद्ध्यनुरोधः सहृदयोद्वेगजनकोपमावारणाय आश्रीयते । अत्र तु उपमानभावः तादृश्यमणी स्तनस्य मत्तहूणचिबुकस्य च नव्यः, न पुनः सहृदयोद्वेगजनकः । यथोपमायां कित्पतायां प्रसिद्धिः अनुरुद्धा भवेत् तथैव किवना कित्पतमुपमानं उपमा चेति नाव्याप्तिरित ॥

# सारस्वतीकण्ठाभरणोक्तामुपमां दूषियत्वा अलंकारसर्वस्वकृतोक्तम् उपमालक्षणं दूष्यित - यत्विति ।।

उपमानोपमेययोः - साधर्म्यानुयोगिनः, साधर्म्य-साधारणधर्मसंबन्धे, इत्यर्थः । समानः धर्मः ययोस्तौ - सधर्माणौ 'धर्मादिनच् केवलात्' (पा.सू.५-४-१२४) इति अनिच् समासान्तः । सधर्मणोः भावः - सम्बन्धः, साधर्म्यम् - ब्राह्मणादेराकृतिगणत्वात् 'गुणवचनब्राह्मणादिभ्यः कर्मणि च' (पा.सू.५-१-२२४) इति भावे ष्यञ्प्रत्ययः । 'कृतिद्धितसमासेभ्यः सम्बन्धाभिधानं भावप्रत्ययेन' इति कैयटाशयानुरोधेन भावशब्दः सम्बन्धवाची । तथा च साधर्म्ये इत्यस्य साधारणधर्मेणसंबन्धे सति इत्यर्थः ।

एवं च साधर्म्यं नाम उपमानोपमेयानुयोगिकः साधारणधर्मप्रतियोगिकः सम्बन्धविशोषः । सादृश्यं तु उपमेयानुयोगिकः उपमानप्रितियोगिकः

**साधर्म्य** त्रयः प्रकारः, भेदप्राधान्यम् दीपकतुल्ययोगिता-दृष्टान्त-प्रतिवस्तूपमा - सहोक्तिव्यतिरेकादिषु ।

#### तत्त्वलोकः

सम्बन्धविशेष इति तयोः वैलक्षण्यं प्रसंगादिभिहितं बोध्यम् । भेदाऽभेद -तुल्यत्वे-भेदाऽभेदयोः प्राधान्ये विवक्षिते सति उपमा इति तदर्थः ॥

साधर्म्यमूलकेषु अलंकारवर्गेषु त्रिप्रकारतामाह - साधर्म्येति ।

(१) तद्यथा दीपके -

राजते मिहिरेण नभः, रसेन काव्यं, स्मरेण यौवनम् । अमृतेन धुनीधवः, त्वया च नाथ भुवनमिदम् ॥ अत्र राज-मिहिरादीनां भेदः ।

- (२) तुल्ययोगितायाम् -त्वदङ्गमार्दवे दृष्टे कस्य चित्ते न भासते । मालतीशशभृह्लेखाकदलीनां कठोरता ॥ इत्यादौ नायिका-मालत्यादेः ।
- (३) दृष्टान्ते 'देवीं वाचमुपासते हि' इतिपद्ये मुरारिमन्थाचलयोः ।
- (४) प्रतिवस्तूपमायाम् चकोर्य एव चतुराः चन्द्रिकापानकर्मणि ।
  आवन्त्य एव निपुणाः सुदृशों रतनर्मणि ॥
  इत्यत्र चकोरीणाम् आवन्तीसुदृशां च परस्परं भेदः ॥

भवदपराधैस्सार्धं सन्तापो वर्धतेतराम् अस्याः । क्षयमेति सा वराकी स्त्रेहेन समं त्वदीयेन ॥ इति सहोक्तौ । संतापप्रमाणाधिक्यं प्रति अपराधप्रमाणाधिक्यं हेतुः । तत्रापि अपराधसाहित्यं सन्तापे वर्ण्यते, यत्प्रमाणविशिष्टः अपराधः तत्प्रमाणानुगुणः सन्ताप इति अपराध-सन्तापयोः उपमानोपमेयभावः भेदप्रधानं साहित्यं चोपवर्ण्यत इति सहोक्तैर्भेदप्राधान्यम् । एवं -

> अरत्नालोकसंहार्यं अवार्यं सूर्यरिश्मिभः। दृष्टिरोधकरं यूनां यौवनप्रभवं तमः॥

अत्र (तमश्शब्द) श्लेषावगतयोः अज्ञानान्धकारयोः दृष्टिप्रतिरोधकत्वेन साम्ये सत्यिप, रत्नालोकासंहार्यत्व-सूर्यरश्म्यवार्यत्वादिभिः भेदस्यैव दृढीकरणात् व्यतिरेके भेदप्राधान्यम् । आदिपदात् निदर्शनादिपरिग्रहः । तद्यथा निदर्शनायाम् -

> चूडामणिपदे धत्ते यो देवं रविमागतम् । सतां कार्यातिथेयीति बोधयन् गृहमेधिनः ॥

अत्र यथा गिरिः स्विशिरिस अभ्यागतं रिवं धारयित तथा गृहिभिरिप स्वगृहमागताः अतिथयः अर्च्या इति सादृश्यं ज्ञायते । तेन च उदयाचलस्य गृहमेधिनश्चोपमा भेदप्रधाना गम्यते । एवं चोपमानोपमेयवृत्त्यसाधारणधर्मपुरस्कारेण भासमानस्य भेदस्य प्राधान्यं विवक्ष्य तत्तदलंकारप्रयोजकविशेषधर्मिनिमत्तकः अलंकारभेदः ।

# अभेदप्राधान्यं रूपकपरिणामभान्तिमदुल्लेखादिषु ।।

# तत्त्वलोकः

अभेदप्रधानसाधर्म्यमूलानलंकारान् दिग्दर्शनरीत्या प्रदर्शयति - **अभेद** इति ।

रुपके अभेदप्राधान्ये यथा -

नन्दकुलकालभुजगीं कोपानलबहलधूमलताम्।

अद्यापि बध्यमानां बध्यः को नेच्छति शिखां मे ॥

इत्यादौ शिखायां कालभुजगीत्वाभेदस्य प्राधान्यात् विवक्षितसर्वनाशाद्यर्थं प्रतीतिः ।

परिणामे अभेदप्राधान्यं यथा -

अथ पिक्तमतामुपेयिवद्भिः सरसैः वक्तप्रथाश्रितैर्वचोभिः ।

क्षितिभर्तुरुपायनं चकार प्रथमं तत्परतस्तुरङ्गमाद्यैः ॥

अत्र आरोप्यमाणं उपायनं विषयभूतवचोरूपतयैव राजसंघटनोपयोगि इति परिणामः । 'वचोभिः उपायनम्' इति आरोपाधिकरणारोप्यमाणयोः विभक्तिभेदात् वैयधिकरण्यम् । वचिस उपायनस्य वचसः अभेदो वा विविक्षतः इत्यभेदप्राधान्यम् ।

भ्रान्तिमति अभेदप्राधान्यं यथा -

नीलोत्पलिमिति भ्रान्त्या विकासितविलोचनम् । अनुधावति मुग्धाक्षि पश्य मुग्धो मधुवतः ॥

द्वयोस्तुल्यत्वमस्यामुपमायाम् । अत्र हि उपमानो-पमेयासाधारणरूपाभ्यां भेदः साधारणधर्मेणाभेदश्चेति - द्वयोरिप तुल्यतैव (अलं.स.३१ पु) ।

## तत्त्वलोकः

अत्र विलोचने नीलोत्पलभ्रमः अभेदज्ञानमूल एवेति भ्रान्तौ अभेदस्य प्राधान्यम् । उल्लेखे अभेदप्राधान्यं यथा - भट्टबाणस्य हर्षचरिते -

> 'यस्तपोवनमिति मुनिभिः। कामायतनमिति वेश्याभिः। सङ्गीतशालेति लासकैः। यमनगरमिति शत्रुभिः। चिन्तामणिरित्यर्थिभिः।' इति॥

अत्र एक एव जनपदः विविक्तत्वादिनानाधर्मसंबन्धात् अर्थित्वादिनिमित्तेन तपोवनाद्यनेकरूपतयोि ह्विखितः । जनपदे तपोवनाद्यभेदारोपस्य सत्वात् अभेदप्राधान्यम् । आदिपदात् सन्देहादीनां ग्रहणम् ॥

भेदाऽभेदयोः तुल्यं प्राधान्यमस्यामुपमायामित्याह - द्वयोरिति । द्वयोः-भेदाऽभेदयोः, तुल्यं प्राधान्यम् - समप्राधान्यम् ॥ अत्र हीति । अयमाशयः -उपमानोपमेयपदार्थयोरभेदो भेदो वा ? 'गगनं गगनाकारम्, 'चन्द्र इंव मुखम्' इति उभयत्रापि प्रयोगे इवशब्दस्य दर्शनात् । यदितु सर्वथाऽभेदे उपमा स्यात् तदा द्वितीयसदृशव्यवच्छेदिवरहे गौरिव गौः इत्यादौ उपमार्थः कः ? सादृश्यस्य भेदघटितत्वेन भूयोधर्मपरिच्छेदाऽसंभवात् ।

यदि तु सर्वथा भेदे उपमा स्यात्तदा गौरिव अश्वः इत्यत्रापि सा प्रसज्यते । जाङ्यादिकं गवादिगतं अश्वे विवक्ष्यते तदा उपमास्त्येवेति विचारान्तरम् ।

तदप्युपमेयोपमायाम् अतिव्याप्त्यादिदुष्टिमिति स्पष्टमेव । तस्मात् अस्याः लक्षणं दुर्वचिमिति ॥ इति चित्रमीमांसायामुपमापूर्वपक्षः ॥

# तत्त्वलोकः

परं तु बहुलक्ष्यानुसारेण नात्यन्ताभेदे नात्यन्तभेदे वा उपमा । किन्तु 'यत्र यित्कचित्सामान्यं कश्चिच विशेषः स विषयः सदृशतायाः' इति महाभाष्योक्तरीत्या उपमानोपमेयगतासाधारणधर्मरूपमादाय भेदः, उभयानुगतं साधारणधर्ममादाय अभेदश्चेति-यथा 'चन्द्र इव मुखम्' इत्यादौ मुखत्वचन्द्रत्व-रूपासाधारणधर्ममादाय भेदः, आह्वादकत्वादिसाधारणधर्ममादाय अभेदः।

उत्तंत्रं च ग्रन्थवृत्ता **जुत्वलयानन्दाख्यसन्दर्भ -**'समप्राधान्यसंकरिनरूपणावसरे 'प्रातिस्विकरूपेण भेदवत् अनुगतसादृश्यप्रयोजकरूपेण अभेदोऽप्यस्ति स चात्र विविक्षत एव । भेदाऽभेदोभयप्रधाना उपमा इत्यालंकारिकसिद्धान्तात्'(कु.१८२) इति ।

एवं सत्यिप सर्वस्वकृदुक्तं लक्षणं 'उपमेयोपमायां अतिव्याप्तिमत्याह -तदपीति ।

'खिमव जलं जलिमव खम्' इत्यादौ खजलयोः प्रातिस्विकरूपेण भेदेऽपि नैर्मल्यादिना अभेदस्य प्रतीत्या लक्षणस्यातिव्याप्तिः । अतः निर्दुष्टं लक्षणं अस्याः उपमायाः वक्तुं दुश्शकिमति ॥

# इति तत्वलोके उपमापूर्वपक्षः

# अथ उपमासिद्धान्तः

#### चित्रमीमांसा

अत्रोच्यते -

व्यापार उपमानाख्यो भवेद्यदि विवक्षितः । क्रियानिष्पत्तिपर्यन्तमुपमालङ्कृतिस्तु सा ॥

उपमानाख्योव्यापारः - उपमितिक्रियानिष्पादको व्यापारः सादृश्यवर्णना । सोऽयमुपमितिक्रियानिष्पत्तिपर्यन्तं विवक्षित श्चेदुपमालङ्कार इत्सर्थः ।

#### तत्त्वलोकः

# अथ उपमासिद्धान्तः

विद्यानाथभोजदेवमम्मटसर्वस्वकाराणां लक्षणानि दुष्टानीति प्रतिपाद्य स्वयं तह्यक्षणमाचष्टे - अत्रोच्यते इति । लक्षणेऽज्ञाते धर्मिण एव समीचीनतया बुद्धावनारोहात् सामान्यनिरूपणानन्तरमेव विशेषस्य निरूप्यत्वमित्यिभिप्रायेण उपमास्वरूपमाह - व्यापार इति । उपमानव्यापारः उपउत्कृष्टगुणवत्वेन विविक्षतस्य चन्द्रादेः समीपे, मानम् न्यूनगुणवत्वेन विविक्षतस्य मुखादेः सदृशीकरणम्, उपोपसृष्टान्माधातोः 'नपुंसके भावे क्तः' (पा.सू.३-३-११४) ल्युट् च (पा.सू.३-३-१५५)इति भावे ल्युट् 'हसनम्' इतिवत् उपमानिमिति । तथा च उपमितिक्रियानिष्पादको व्यापारः वर्ण्यमानं सादृश्यमिति यावत् ।।

तथाच व्यतिरेके नातिव्याप्तिः । तत्र साद्श्य वर्णनसत्वेऽपि'मुखेन निष्कलङ्केन' इत्यादौ साक्षात्तस्यैव निषेधेन, 'नैवान्यतुच्छजनवत्' इत्यादौ तत्प्रयोजक धर्मनिषेधेन च उपमितिक्रियाया अनिष्यत्तेः ।

### तत्त्वलोकः

विद्यानाथकृतलक्षणस्य 'मुखेन निष्कलङ्केन न समस्तव चन्द्रमाः' इत्यत्र व्यतिरेकेऽतिव्याप्तिरुद्धाविता । सा नात्र प्रसरित इत्याह - तथा चेत्यादिना । तथा च उपमितिक्रियायाः निष्पत्तिपर्यन्तत्विवक्षणादित्यर्थः । व्यतिरेके-व्यतिरेकोदाहरणे नातिव्याप्तिः - नातिप्रसिक्तः । तदुपपादयित-तन्नेत्यादिना । तत्र व्यतिरेकोदाहरणे, सादृश्यवर्णनसत्वेऽपि वर्ण्यमानसादृश्यप्रतीतावपीत्यर्थः । मुखेनेति । निषेधप्रयोगित्वेन सादृश्य प्रतीतिस्थले इत्यर्थः ।।

अयं भाव: - 'मुखेने'ति पद्ये न समः इति साम्ये निषेध्ये निषेधप्रतियोगिनः प्रसिक्तरावश्यकी अन्यथा अप्रसक्तप्रतिषेधापत्तेः । अतश्च आह्वादकत्वादिधर्मपुरस्कारेण सादृश्ये सत्यिप निष्कलङ्कृत्वरूपधर्मान्तरमुपादाय सादृश्यं निषिध्यते इति सादृश्यस्य प्रतिष्ठा नास्तीति नातिव्याप्तिरिति ।

निषेधकोटिप्रविष्टत्वेन सादृश्यं यत्र प्रतीयत तत्रापि नातिव्याप्तिरित्याह - नैवान्येति । अत्र राज्ञि इतरतुच्छजनसादृश्यप्रयोजकीभूतो धर्मः गर्वसाहित्यं यद्यपि निषिध्यते, अथापि उपमायाः प्रयोजकः साधारणधर्म एव प्रधानः तस्यैव निषेधे सादृश्यमपि निषिद्धमेव भवति । परंतु अर्थात् । एवं चोपमितिक्रियाया अनिष्यत्या नातिव्याप्तिरिति भावः ॥

नाप्यनन्वयेऽतिव्याप्तिः तत्रापि स्वेन स्वस्य सादृश्यस्य सदृशान्तरव्यवच्छेदे रुद्ररोदनवपोत्खननाद्यर्थवादे निन्दास्दुत्योरिव द्वारमात्रतया वर्ण्यमानत्वेन उपमिति क्रियाया अनिष्पत्तेः ।

# तत्त्वलोकः

'इन्दुरिन्दुरिव श्रीमान्' इत्यादौ उपमितिक्रियाया अनिष्पत्ते नीतिव्याप्तिरित्याह- नापीति । यद्युपमितिनीस्ति तिर्ह स्वस्य स्वेन सादृश्यकथनं असङ्गतिमत्यत्राह - तत्रापीत्यादिना । तत्रापि - अनन्वयोदाहरणेऽपि स्वेन-इन्दुना स्वस्य-इन्दोः वर्ण्यमानस्य सादृश्यस्य नौपम्ये पर्यवसानम्, अपितु स्वस्य-इन्द्वादेः, अन्यत्सदृशं नास्तीत्यत्रैव, तादृशार्थफलनं प्रति द्वारमात्रमपेक्षितं, तच्च स्वस्य स्वेन सादृश्यवर्णनमेव । उक्तार्थे दृष्टान्तमुपादत्ते-स्वद्ररोदनेत्यादिना । सर्वाकारं प्रमाणतया स्थिते वेदे 'सोरोदीद्यदरोदीत् तत् रुद्रस्य रुद्रन्वम्' इति, 'स प्रजापितरात्मनो वपामुदिच्छदत्' 'वायुर्वे क्षेपिष्ठा देवता' इत्याद्यर्थवादेषु रुद्ररोदनम्, आत्मना आत्मनः वपोत्खननम्, इत्यादीनां संभवो नास्त्येव, अथापि 'बर्हिषि रजतं न देयम्' इति निषेधशेषतया रुद्ररोदनवाक्यस्य निषेध्यनिन्दकतया यथा अर्थवादत्वं तद्वदत्रापि उपमेयस्तावकतया अर्थवादत्विमिति नात्र उपमितिक्रियानिष्यत्त्यावश्यकता, किन्तु द्वितीयसदृशव्यवच्छेदं व्यञ्जयितुं तथा सादृश्यकल्पनमिति भावः ॥

एवं च अत्यन्तभेदे अभेदे वा नोपमा, सादृश्यस्य भेदघटितत्वात् अन्यथा गौरिव गौः इत्यत्र अभेदे, यथा अनड्वान् एवं महिषः इत्यन्तं

अन्यथा स्वस्य उपिमितिक्रियानिष्पत्तौ सदृशान्तर व्यवच्छेदेऽपि सर्वथानुपमत्वद्योतनं फलं न स्यात्। आहुश्च तदेव फलं भामहादयः -

### तत्त्वलोकः

भेदे च उपमाप्रसक्तेः । उपमायां च असाधारणधर्ममुपादाय भेदस्य साधारण धर्मस्य वस्तुतो भिन्नत्वेऽपि आह्वादकत्वादिगुणजातेरेकत्वादभेदस्यापि प्रतीति रपेक्षिता । अत एव उपमानानि सामान्यवचनैः (पा.सू.२-१-५४) इति सूत्रे कैयटेन - 'गुणत्वजातेरेकत्वादभेदोऽपि' इत्याभिहितं संगच्छते ।

अनन्वयस्थलेऽपि उपमितिक्रियानिष्पत्तिस्वीकारे बाधकमाह - अन्यथेति । अन्यथा - तदनिष्पत्यनङ्गीकारे, उपमितिक्रियानष्पत्तौ - तुलनायाः निष्पत्तौ, सदृशान्तरव्यवच्छेदेऽपि- उपमानान्तरिनषेधेऽपि सर्वथा - सर्वात्मना अनुपमत्वद्योतनम् असदृशत्वद्योतनं फलं - प्रयोजनम् न स्यात् - न प्रतीयेत ।

अयं भाव: - 'गंगायां घोषः' इत्यादौ यथा वा प्रवाहरूपेऽर्थे बाधित स्सन् घोषपदार्थः स्वान्वयसिद्धये तीररूपार्थं गंगाशब्दादवगमयित । तत्प्रतीतिं द्वारीकृत्य शैत्यपावनत्वादिकमर्थं व्यञ्जयित । तद्वदत्रापि स्वस्य स्वेन सादृश्यं अनन्वितं सत् सदृशान्तरं व्यवच्छिन्दत् अनुपमत्वं द्योतयित इति ॥

अनन्वयरीत्या वर्ण्यमानस्य सादृश्यस्य अनुपमत्वद्योतनं फलमिति स्वोपपादितेऽर्थे भामहसम्मतिं प्रदर्शयति - आहुश्चेत्यादिना ।

. यत्र तेनैव तस्य स्यादुपमानोपमेयता । असादृश्यविवक्षातो वदन्ति तमनन्वयम् ॥ इति (भा.प.३-४५) ।

ततश्च यथा अम्पसि कतकरजः संयोजनेन रजोन्तर व्यवच्छेदे

### तत्त्वलोकः

यत्र यादृशकाव्यवाच्यार्थे, तेनैव यद्धर्मावच्छिन्नेनैव, तस्य पूर्वोक्त धर्मावच्छिन्नस्य, उपमानोपमेयता सादृश्यम्, असादृश्यविवक्षातः सादृस्याभावविवक्षानिमित्ततः तम् - अलंकारम् अनन्वयं वदन्ति लक्षणकाराः इति शेषः। "सदृशान्तरव्यवच्छेदफलकैकोपमानोपमेयकं सादृश्यम् अनन्वयः" इति च निष्कृष्टं लक्षणम्। स्वभिन्नोपमानिषेधफलकैकधर्मावच्छिन्न प्रतियोग्यनुयोगिकं सादृश्यम् अनन्वय इति वा लक्षणम्। अनन्वयपद व्युत्पत्तिश्च - न विद्यते तद्धिन्नस्य सादृश्यप्रतियोगिनः उपमानत्वेनान्वयो यत्र सोऽनन्वय इति । भामहादयः इत्यादिपदात् उद्धटप्रभृतयः। तेषु असादृश्यविवक्षातः इति प्रतीकमुपादाय 'नात्रोपमानोपमेयभावे तात्पर्यं, किन्तु उपमेयोपमावात् उपमानन्तरव्यावृत्तौ इत्यर्थः' इत्युद्धटेन विवृतम् ॥ कारिकायां -उपमानोपमेयता इत्यत्र उपमानं च उपमेयं च उपमानोपमेये तयोर्भावः इति विगृह्य 'द्वन्द्वात् परं श्रूयमाणं (पदं) प्रत्येकमभिसंबध्यत' इति न्यायात् त्वप्रत्ययार्थस्योभयत्रान्वयः। न्याये पदशब्दस्य शब्दमात्रपरत्वात्॥

पूर्वं वैदिकदृष्टान्तेन सर्वथानौपम्ये पर्सवसानमिति प्रदश्यं तदेव लौकिकदृष्टान्तेनापि द्रढर्गत - तत्रश्चेत्यादिना । लोके यथा कलुषितस्याम्भसः

व्यवच्छेदे सित कतकरजसोऽपि बिलयनात् सर्वथा अनाविल-मभः सिद्धाति । तथा 'रामरावणयोर्युद्धं रामरावण योरिव' इत्यादौ स्वेन साद्द्यवर्णनया सद्द्यान्तरव्यवच्छेदे सित वस्तुतः स्वेनाप्युपमायाः असंभवात् अनुपम रामरावण योर्युद्धमित्यत्रैव कविसंरम्भ इति उपमितिक्रियायाः अनि— प्यत्तेः नानन्वयेऽतिव्याप्तिश्वकावकाशः ॥

# तत्त्वालोकः

प्रसादनाय कतकबीजमबहत्य प्रक्षिपन्ति । प्रक्षिप्ते च तिसन् सर्वे रजः धो नीत्वा कतकरजोऽपि विलीय अम्भः स्वच्छयति । तथा अनन्वयेऽपि उपिक्षिप्यमाणं एकधर्माविच्छित्रप्रतियोग्यनुयोगिताकं सादृश्यं अन्यसदृशं व्यव— चिछन्दत् स्वयमपि न तिष्ठति । अतश्च उपिनितिकिया न परिनिष्पद्यत इति 'इन्दुरिन्दुरिवे'त्यादौ अनन्वयोदाहरणे नातिव्याप्तिरिति भावः ॥

वस्तुतस्तु-अनन्वयेऽपि उपमितििकयायाः निष्पत्तौ बाधकं नास्ति । तथाहि —

उपमा रूपकं चैव दीपकं यमकं तथा । काव्यस्यैते ह्यलंकाराः चत्वारः परिकीर्तिताः ॥

इति चतुरः अलंकारान् परिगणयता नाटचशास्त्रकृता भरतेन(नाटय- अ-२६ स्हो ४०) अनन्वयादीनामपि उपमायामेवान्तर्भृतत्वस्य ध्वनितत्वात् । अत एव आचार्यदण्डी — इममनन्वयं —

> 'चन्द्रारविन्दयोः कान्तिमतिक्रम्य मुखं तव । आत्मनैव भवत्तुल्यमित्यसाधारणोपमा ॥'

इति रुक्षयित्वा उपमायामन्तर्भावयामास । एवं रुद्रटोऽपि स्वीये काच्यारुङ्कारे 'सा स्यादनन्वयाख्या यत्रैकं वस्त्वनन्यसदशमिति । स्वस्य स्वयमेव भवेद्रपमानं चोपमेयं च ॥'

इत्युपमाभेदमभ्युपगतवान् ।

काव्यालंकारसूत्रकृत् वामनोऽपि-'प्रतिवस्तुप्रमृतिरूपमाप्रपञ्चः' इत्य-भिधाय 'एकस्योपमानोपमेयत्वे' अनन्वयः [४-३-१४] इति सूत्रयित्वा 'गगनं गगनाकारम्' इतीदमेव पद्यमुदाहृत्य अन्यासादृश्यमेतेन प्रतिपादितम् ' इत्युपपादितवान् । न पुनः स्वेनासादृश्यमित्यपि । अतः स्वस्य स्वेन सादृश्ये न किमपि वाधकमस्ति ।।

अत एव जयरामभट्टाचार्याः – उपितिक्रिया नाम साधर्म्यनिष्पत्तिः । सा च अनन्वयेऽप्यस्त्येव । अनन्वयपद्द्युत्पत्तिश्च — न विद्यते अन्वयः — उपमानत्वेन स्वभिन्नस्य सादृश्यस्य प्रतियोगित्वेन अन्वयो यत्र इति । अत्र विद्यते इत्यस्य 'नञोऽस्त्यर्थानां बहुर्त्राहिर्वाच्यो वाचोत्तरपद्छोपश्च' इति कात्यायनवार्तिककृतो छोपः ।

'चन्द्र इव मुखम्' इत्यत्र मुखे चन्द्रगतधर्मप्रतीतिः । 'चन्द्र इव चन्द्रः' इत्यत्र तु चन्द्रभिन्ने सादृश्यप्रतियोगित्वनिषेधः, चन्द्रगतधर्मवान् चन्द्रः ईति चन्द्रगतधर्मप्रतीतिश्चेत्युभयमपि बुध्यते ।

चन्द्रे चन्द्रवृत्तिधर्मस्य स्वरसट एव प्रतीतौ सत्यां पुनस्तत्र तत्प्रतीतौ वैयर्थ्यात् चन्द्रस्यान्यदुपमानं नास्तीति ज्ञायते 'शब्दाधिक्यादर्थाधिक्यम्' इति न्यायात् । तेन च निरुपमत्वं व्यज्यते ।

किंच — प्रन्थकृता रूपकोत्प्रेक्षादी क्रियाकृतवैजात्यस्य तत्तदरुद्वारता प्रयोजकत्वं नाभ्युपगतम् ।

अपरे च — वर्ण्यमानसादृश्यस्य क्रियानिष्पत्तिपर्यन्तस्य उपमालक्षणत्व मभ्युपगम्य 'गर्वमसंवाद्यम'मिति प्रतीपविशेषं संगृद्य अस्य परित्यागो नोचितः इत्याचक्षते ।

एवं च अन्योपमानव्यवच्छेदफिकायाः उपमेयोपमायाः संप्राह्मत्वे तत्समशीलायाः अनन्वयालंकृतेरपि संप्राह्मत्वमेव । व्यवच्छेद्यमेकमनेकं वा भवतु । क्रियाकृतवैजात्यं नालंकारविभेदेकम् । अतश्च अनन्वयेऽपि उपमाननिष्पत्तिः आवश्यकी, वाधकाभावात् ॥

अत एव अलंकारकोस्तुभकृता – उपमानिरूपणावसरेऽनन्वयादाविष सादृश्यप्रतीतिपर्यवसानं स्पष्टमेवेत्युक्तम् ।

यद्प्यत्र — वैदिकं लैकिकं च दृष्टान्तद्वयमसदर्थत्वेनोपपादितम् , तदपि न युक्तम् । वैदिकस्यार्थस्य असदर्थत्वे वेदस्य अंशतः अप्रामाण्यं प्रसज्येत, न च तदिष्टम् , तस्य सर्वोशे प्रमाणत्वात् ।

अत्रापि— 'सोऽरोदीयदरोदीत् तदुद्रस्य रुद्रस्वम् ' इति श्रुतौ श्रुतं रुद्ररोदनं नासत् किंन्तु सदेव । यतश्च पुरुषः विधिवलादेव प्रवर्तते । तथाप्यर्थवादैः प्ररोचितं कर्म झटिति अनुष्ठानाय भवति इत्यपि लोकसिद्धम् । स्तुतिपरस्वे, निन्दापरस्वे वा अर्थवादानां न स्वार्थप्रहाणिः । स्वार्थेषु तदुपयोगिषु तदयोगात्, क्रय्येषु गोषु बहुक्षीरस्वायुक्तेः असदर्थस्वं नास्ति । न्यवहारबाधप्रसक्तेः ।

## तस्वालोक:

एवमेव रुद्ररोदनादेरि नासदर्थत्वम् , तद्घोधकवाक्य र्वापरपरामर्शे सित परस्परसाकांक्षेः पदेः स्तुतिनिन्दामुखेन विध्येकवाक्यत्वं सुव्यक्तम् । न ताबद्धद्वरोदनमसंभवि, तस्यापि शतपथत्राह्मणादिषु तद्धेतोः शतशः प्रति पादनात् । 'सोऽरोदीत्'वाक्यनिर्दिष्टस्य 'रुद्रो वा एष यदि नः' इति मन्त्रवर्णादग्नेः देववर्गनिक्षिप्तधनप्रत्यर्पणनिमित्तशोकस्य रोदनहेतोः प्रामाणि कत्वात् ।

न चाशरीरस्य कथं रोदनाश्रुपातादिरिति वाच्यम् । देवताविमहादेः 'वज्रहस्तः पुरन्दरः' । 'तेनेन्द्रो वज्रमुद्यच्छत् 'इत्याद्यबाधितश्रुतिवाक्यैरेव स्वीकारथोगात् ।।

न च तदश्रुणः रजतरूपेण परिणामे काचिदनुपपितः , वस्तुशक्तेः व्यवस्थितत्वात् । द्रवादीनां परिणामिवशेषवशात् काठिन्यस्य करकादौ दृष्टेः । आधुनिकविज्ञानिभिरिप जलं करकादिवत् कठीनीिक्रयते विलक्षण पेटिकास्थापनादिनेति अस्मदादिभिरिप दृष्टमेव । हेमन्ते गोमयात् वृश्चिको व्यत्तिवत् विलक्षणादिप कार्योत्पत्तेः । अत एव शांकरभाष्यभामत्यां वाचस्पतिमिश्चैः—यथा 'दावाग्निदग्धानां वेत्रबीजानां कदलीकाण्डजनक त्वमिति ।' [भाम. १०५ पु] उक्तम् ।

तथात्रापि — तृणारणिमणिजन्याग्नित्रत् अश्रुजानश्रुजरजतभेदस्य संभ — वात् । द्रव्यविशेषाणां च तत्तद्धातुरूपेण परिणामस्य अन्यत्रापि दृष्टत्वात् । रुद्रशरीरस्थ-तैक्ष्ण्यविशेषात् सर्वधातूत्विः वालमीकिनापि श्रीमतिरामायणे

> उत्ससर्ज तथा तेजः . . . . । तदेतद्धरणीं प्राप्य नानाधातुरवधत ॥ इति कथिता ।

#### तत्वालोकः

एवं च 'तस्माद्रजतमदक्षिण्यम् । अश्रुजं हि तत् ' इति वाक्य-शेषानुरोधेन अश्रुपातप्रसूतं रजतं स्वकारणगुणानुगुण्येन अश्रुपातहेतुः भवतीति अदेयत्वाय निन्यते ।।

तथा — 'स आत्मनो वपामुदिख्खिदत् ' इत्यादिप्रतीतवपोत्खनना-देरिष नासदर्थन्वम् ॥ होकोत्तरशक्तेन प्रजापितना आत्मवपोत्खननं नि विरुद्धम् । अथापि तस्य जीवनम् । तेनैवाग्नौ वपाप्रहरणिनत्यादिकं च शक्त्यतिशयादेवोपपद्यते । एतद्विषये पराक्रान्तं पूर्वैः ।

एवं च रुद्ररोदनादीनां निन्दाद्यर्थत्वेऽपि यथा नासदर्थत्वं, तथा अन्यसद्दश्यवच्छेदफलकत्वेऽपि स्विस्मिन् न स्वसाद्दश्यस्य वाधः।

एवं — कतकदृष्टान्तेऽपि कतकस्य नासत्वम् । तथाहि — अम्भिस विद्यमानेन रजसा सह कतकरजसः प्रक्षेपे रजोन्तरस्यानुत्थानं यथा, तथा कतकरजसोऽप्यनुत्थानमात्रम्, न पुनरसत्वम् ।

यदि वस्तुतः अग्भिस कतकरजसः प्रक्षेपो न स्यात् , तदा आविल्ल मम्भः अनाविलं न भवेदेव । अतश्च कतकरजःप्रक्षेपरूपिकया निर्वृत्तैवे त्यकामेनाष्यभ्यपेयम् । तद्वत् अनन्वयादाविष स्वस्य स्वेन उपमितिकिया निष्पन्ना सती अन्यसदृशं निषेधित । अपरिनिष्पन्नं सादृश्यं कथमन्यसदृशं निरुन्ध्यात् ।

अतश्च भामहादीनामपि असादृश्यविवक्षामात्रं सम्मतम् । न पुनः उपमितिकियायाः अनिष्पत्तिः । अत एव—

'यत्र तेनैव तस्य स्यात् उपमानोपमेयता ।'

इति सादृश्यसचैव उपपादिता , न ह्यनिष्पन्नस्य सत्ता दृश्यते । अनिष्पत्ति —सत्तयोः विरोधात् ।

विमिश्तिनीकारेणाऽपि-'वच्यामिप्रायेण पूर्वरूपावगमः' इति सर्व-स्वकारवाक्यमुपादाय अस्त्येव द्यल शाब्दी सादृश्यप्रतीतिः इति व्याख्यातं न पुनः सादृश्यासंभव इति ॥

किंच — उपमितिकियानिष्पत्यनिष्पती कविविवक्षाधीने, ते च प्रन्थ कृतोऽपि सम्मते एव । अन्यथा 'चन्द्रधवला कीर्तिः' इत्यादी लक्षणं कथमपि न समन्वियात् । कीर्ती धावल्यस्य कविविवक्षां विना सर्वात्मना अभावात् ।

न चैवमादी मास्तु उपमेति वाच्यम्। उत्तरत्र प्रन्थकृतैव 'चन्द्रविम्बादिव विषम् ' इत्यत्र उपमितिकियानिष्पतिं साधयता 'निह वस्तु-सदर्थनिबन्धना उपमितिकियानिष्पिरुपमेति रुक्षणमुच्यते, किन्तु कविविवक्षा निबन्धना । अत एव श्लोके 'विविक्षितः' इति विशेषणमर्थवत् । अन्द्रथा 'चन्द्र इव मुखम्' इत्यादाविष रुक्षणं न स्यात् ' इति वक्ष्यमाणत्वात् ।

अतश्च ग्रन्थकृता अनन्वयन्यावृत्तये कृतः प्रयासो विफलः । न्यङ्गचार्थकृतवैचित्र्यमुपादाय पृथमाणनं तु उपमेयोपमादिवत् साधीयः ।

किंच--प्रतीपं रुक्षयता काव्यप्रकाशकारेण उपमितिकियानिष्पत्ति गर्भम्, रुद्रटेनोदाहृतं 'गर्बमसंदाह्यमिम' इति पद्यमेवोदाहृतम् । उपपादितं च 'इहोपमेयीकरणमेवोत्परुगनामनादरः' इति । 'अत्र उपमितिनिष्पत्ताविष उपमेयाधिक्यप्रतीतेः व्यतिरेकतो नेदः ' इति उद्योते नागेशमङ्ख्य ।

एवं च∱उपमानितरस्कारः प्रतीपबीजम् अथापि उक्तोदाहरणे उपमा इत्येवोत्तरत्र सिद्धान्तयति । अत्र नैर्भर्यमस्ति नवेति उत्तरत्र विवेचयिष्यामः ।

अपरं च — ब्यतिरेके उपमितिकिय।निष्पत्तिर्गस्तीत्युक्तं, प्रत्युदा

'मुखेन निष्कर्रंकेन न समस्तव चन्द्रमाः' इति ।

अत्र मुखचन्द्रयोः उपमानिष्पत्तिमन्तरा निषेधाऽयोगात् । परं तु आह्वादकत्वादिना उपमितिक्रियायाः निष्पत्तौ सत्यामपि निष्कलंकत्वस्य मुखमात्रवृत्तित्वेन तदादाय तन्निषेधः क्रियत इत्येतावन्मात्रमेव । न तु सर्वात्मना व्यतिरेके तदनिष्पत्तिः।

'शैला इवोन्नताः सन्तः किंतु प्रकृतिकोमलाः'

इत्यत्र औन्नत्यमादायोपमा अस्त्येव -यथा शैंकाः उन्नताः तथा साधवोऽप्युन्नताः इति । परं तु उपमानशैंकापेक्षया स्वभावकोमलत्वं नास्तीति उपमानापेक्षया उपमेये आधिक्यं प्रतीयते इति व्यतिरेकप्रयोजकधर्मकृत एव मेदः व्यतिरेका लंकारबीजम् । अत एव तत्कृतो व्यपदेशः न पुनरुपमया ।

अत एव नाशभट्टेन — व्यतिरेके उपमितिकियानिष्पतिरुपगता । [का. प्र.९०-९३६ उद्योते] प्रन्थकृदीत्या शैला इवेत्यादाविष उपमैव वक्तव्या स्यात् । अथवा गर्वमसंवाह्ममित्यत्र [प्रतीपत्वं वा अभ्युपगन्तव्यं स्यात्] उपमात्वं परित्यक्तं स्यात्, यश्चोभयोरितिन्यायात् इति तु विभावनीयं सुधीमिः इति दिक् ॥

विद्यानाथलक्षणे प्रतीपन्यावृत्पर्थं 'अन्येन वर्ण्यस्य' इति दलमुपात्तम्

एवं प्रतीपेऽपि यत्रोपमानिष्पत्तः---

आकर्णय सरोजाक्षि वचनीयमिदं भुवि । शशाङ्कः तव वक्त्रेण पामरैरुपमीयते ॥

इत्यादी, न तत्रातिव्याप्तिराङ्का । उपमितिकिया निष्पत्ति विरहात् ॥

गर्वमसंवाद्यमिमं लोचनयुगलेन किं वहसि भद्रे ।

#### तत्त्वालोकः

तदिष क्रियानिष्पत्तिपर्यन्तत्वविवक्षयेव गतार्थमिति तद्दलोषादानमयुक्तमित्याह-एवं प्रतीपेऽपि इति । आकर्णयेति ।

हे सरोजाक्षि इदं वचनीयम् आकर्णय, भुवि पामरैः (तव) (मुखेन) वक्त्रेण शशाङ्कः उपमीयते इति योजना ।

हे सरोजाक्षि-सरसिजनयने, इदं वचनीयम्—निन्दावाक्यम्, आकर्णय-श्रुणु, श्रोतत्र्यमाह— भ्रुतीति । भुवि-मर्त्यलोके, पामरैः प्राकृतजनैः, त्वन्मुखे शशाङ्कतो विशेषमगृह्णद्भः जनैः, शश एव अङ्कः कलकः यस्य सः शशाङ्कः, तव वक्त्रेणत्वनमुखेन, उपमीयते-सदृशीक्रियते इत्यर्थः । अत्र वचनीयपामरशब्दाभ्यां उपमितिक्रियाया अनिष्पत्तिः आविष्कृता ।

यत्र प्रतीपविशेषे उपमितिकियानिष्पत्तिः तादशमुदाहरणं संप्राह्यमेवेति तत्र रुक्षणस्य अतिव्यापनम् इष्टापस्या परिहृतमित्याह-गर्वमित्यादिना ।

# सन्तीद्यानि दिशिदिशि सरम्सु ननु नीलनलिनानि ॥

# तत्त्वालोकः

हे भद्रे ! लोचनयुगलेन असंवाह्यम् इमं गर्वे किं वहसि ! ईहशानि नीलनलिनानि दिशिदिशि सरस्य सन्ति ननु इति योजना ॥

हे भद्रे ! शुभे ! लोचनयुगलेन-नेत्रद्वयेन, असंवाद्यम्-संवो-दुमशक्यम्-अयोग्यं अनर्हे वा, अर्हाचर्थे यत्, गर्वम् रूप-धन-विद्यादि प्रयुक्तात्मोत्कर्षज्ञानप्रयोज्यपरावहेलनकारणं ज्ञानविशेषम्, किं !-किमर्थम्, वहसि-धत्से, लोचनद्वयावलोकनद्वारा गर्वं कृतः प्रकाशयसि इति भावः । अनुपमं मदीयलोचनद्वयमिति माज्ञासीः, यतः ईदशानि-आभ्यां सदशानि, 'त्यदादिषु दशोनालोचने कञ्च' [पा. सू ३-२-६०] इति कञ्यत्ययः । नीलनिलनानि-नीलोत्पलानि, दिशिदिशि-प्रतिदिशम्-सर्वासु दिश्च, विद्य-मानेषु सरस्सु-सरसीषु सन्ति ननु-सन्त्येवेत्यर्थः । गर्वेण साध्यं किमपि नास्तीत्यर्थः ।

एतेन यदत्र कुवलयानन्दव्याख्यावसरे 'ननु इति हेत्वर्थे, अव्यया-नामनेकार्थत्वात्' इति चिन्द्रिकाकारेण विवृतम् । तिचन्त्यम् । अव-धारणार्थस्यैवात्र स्वारसिकत्वात् । अवधारणे 'ननु' इत्यव्ययं प्रयुक्तमेव—

> अमीमिस्संसक्तैः तव किमु फलं वारिद घटैः यदेतेऽपेक्षन्ते सलिङमबटेभ्योऽपि तरवः । अयं युक्तो व्यक्तं ननु सुखियतुं चातकशिशुः य एष श्रीष्मेऽपि स्पृहयति पाथस्त्वदपरात् ॥ इति ।

# इत्यादिप्रतीपम् उपमेयोपमा चेत्युमयमपि सङ्ग्राह्यमे वेति न तद्यापनं लक्षणस्य दोषः ॥

#### तत्त्वालोक:

तथा— 'न नु तैलिनिषेकिबन्दुना सह दीपार्चिरुपैति मेदिनीम्' इति कालिदासः । तद्याख्याता मिल्लिनाथश्च — 'निन्विति अवधारणे । 'प्रश्नावधारणानुज्ञानुनयामन्त्रणे ननु' इति व्याख्यत् । अतश्चात्र अवधारण एव ननु इत्यव्ययं विद्यते इति भाव्यम् ॥

यद्यपि—अत्र प्रकृतनेत्रप्रतियोगिकमेव साम्यमप्रकृते वर्ण्यते। तावता नीलोत्पलानामुपमेयता पांकिल्पतेति अनादरः प्रदर्शितः। तेषां उपमानतया प्रदर्शनं प्रसिद्धम्। अतः प्रसिद्धोपमानस्यापकर्षः उपमेयस्यो—त्कर्षश्च वर्णितः। 'प्रसिद्धोपमानोपमेयभावप्रातिलोग्यम्' इति प्रतीप लक्षणसमन्वयात् प्रकृतोदाहरणे प्रतीपालंकारः, तथापि उपमितिकियानिष्पत्तेः उपमायाः उदाहरणमेवैतदिति अत्र उपमालक्षणातिन्यापनं न दोष इत्याह—इत्यादि प्रतीपम् इति । उपमेयोपमा चेति । 'तद्वल्गुना युगप'दिति प्रागुदाहतपद्ये चक्षुभ्रमस्योः युगपदुन्मेषस्य उपवर्णनात् रपमितिकिया सम्पूर्ण—तया निष्पत्तेवेति उक्तोपमायां उपमालक्षणातिन्यापनं न दोषः तस्या अपि उपमोदाहरणस्वेन इष्टत्वात् इति ।

यद्यप्यत्र—'गर्वमसंवाह्यम्' इति पद्यं उपमात्वेन संग्राह्यमित्युक्तं तथापि—प्रतीपालंकारतायाम् उपमानापकर्षस्य सद्भावे उपमितिकियानिष्पत्ति— मांत्रेण उपमालंकारतायाः वक्तुमयुक्तत्वात् ।

तथाद्यदाहतं प्रतीपं तावदुषमाविशेष एव, साद्य – वर्णनस्य प्रकृतविषयत्व इव अप्रकृतविषयत्वेऽपि स्मृतिरूपक सन्देहभ्रान्त्यनेकधाग्रहणापह्ववसंभावनासंभवद्वस्तुसम्बन्धनि— बन्धननिर्दिष्टसमर्थनादीनामिवालंकारान्तरत्वायोगात् ॥

# तत्त्वालोकः

धन्यथा—'शैंठा इवोन्नतास्सन्तः' इत्यत्र औन्नत्यांशमादाय उपिमिति कियानिष्पत्तिरस्त्येवेति तत्रातिव्याप्तिः प्रसज्येत । अतः 'प्राधान्येन व्यपदेशा भवन्ती'ति न्यायेन व्यतिरेके साधारणधर्मघटितासाधारणधर्मस्य चमत्कार—जनकर्गवात् व्यतिरेकता । यत्कृतः विच्छित्तिविशेषः तत्कृतः व्यपदेश एव न्य य्यः लिलतालंकारन्यायात् । अत एव प्रतीपं लक्षयता कुवलयानन्दे इदमेष पद्यं प्रतीपोदाहरणत्वेनोपन्यस्तम् । परन्त्वत्र विद्यानाथलक्षणखण्ड— नैदंपर्येणैवमुपन्यस्तम् ॥

'गर्वमसंवाद्यमिति' यदुदाहृतं प्रतीपोदाहरणं तत् उपमालंकारस्यैव उदाहरणम् । ननु उपमायां प्रकृतमुपमेयं अप्रकृतमुपमानमिति स्थितिः । परन्तु प्रतीपे अप्रकृतमुपमेयं प्रकृतमुपमानमिति वैपरीत्यमस्तीति कथं उपमालं कारतेति वाच्यम्, प्रकृताप्रकृतयोरेव सर्वत्र उपमेयोपमानतेत्यत्र नियामका—भावात्, तथोपगमे स्मृत्यादावलंकारे प्रकृतिविषयत्वे सति स्मृतित्वम् अप्रकृतः विषयत्वे अलंकारान्तरत्वमिति प्रसज्येत । न च तथाभ्पुपगतमित्याचष्टे—तथाहीत्यादिना ।

अयं भावः — प्रकृतेन अप्रकृतस्य, अप्रकृतेन वा प्रकृतस्य सादृश्यं काममुणनिबन्यतां, तावता नोपमायाः अप्रसिक्तः । यथा छोके प्रकृतेन अप्रकृतस्य सारणं, अप्रकृतेन प्रकृतस्य सारणं च संभवति । यथा—दिन्या

अन्यथा तेषामपि प्रकृतविषयत्व एव सारणरूपक सन्देहभ्रान्तिमदुल्लेखापह्ववोत्प्रेक्षानिदर्शनार्थान्तरन्यासाद्यलं – कारत्वम् , अप्रकृतविषयत्वे तु अलंकारान्तरत्वकल्पना प्रसङ्गात् ।

# तत्त्वालोकः

नामि दश्यत्र स्ववल्लभायाः अम्भसः उत्तरन्त्याः प्रकृतायाः नायिकायाः दर्शनेन रूक्ष्मीस्मरणम्, तथा 'पङ्कजं पश्यतः कान्तामुखं मे गाहते मनः' इत्यादौ अकस्मात् पङ्कजावलोकनस्य सादृश्यमूलकत्या प्रकृतस्य कान्तामुखंस्य स्मरणिमित अप्रकृतेन पङ्कजेन प्रकृतस्य स्मरणिमत्युभयत्रापि स्मृति—रेवालंकारः । 'दिव्यानां' इति पद्ये तु जलनिधिमन्थनस्मरणं वाच्यालंकारस्य विषयः । नायिकासदृशलक्ष्मीस्मरणं तु स्मृतिध्वनेः तदंशे स्मृतेरवा—च्यत्वात् ।

एवं 'अस्याः सर्गविधौ प्रजापितरभूत् चन्द्रो नु कान्तिप्रदः' इत्यादौ सन्देहस्य न प्रकृतोर्वरयाश्रयत्वं किन्तु कान्ति—सौरभसौकुमार्यविलास प्राचुर्यादीन् निमित्तीकृत्य चन्द्र-वसन्त-मदनाश्रयत्वमेवेति ससन्देहतैव न पुन रलंकारान्तरत्वम्, एवमेव रूपकादिष्विप उन्नेयान्युदाहरणानि ।

अन्यथा प्रकृतविषयत्वे स्मृत्याद्यस्त्रं अप्रकृतविषयत्वे असंका-रान्तरता इति स्यात इति दूषणमाचष्टे — अन्यथा तेषामपीति ।

अन्यथा अप्रकृतिवषयत्वे यदि प्रतीपस्योपमातः बहिर्भावस्यात्, तदा तेषाभपि -स्मृत्यादेरपि, प्रकृतिवषयत्व एव-प्राकरणिकविषयत्वे सत्येव, स्मरणा

समृत्यादयश्च प्रकृतविषया इव अप्रकृतविषया अप्य-लंकारभूतास्तत्र तत्रोदाहरिष्यन्ते । न चोपमायामय नियमः यदप्रकृतेन प्रकृतसादृश्यवर्णनात्मनैव तया भाव्य-मिति समुचयोपमाद्यदाहरणेषु प्रकृतभोरेव अप्रकृतयोरेग वा

# तत्त्वालोकः

छंकारत्वम् , अप्रकृतिविषयत्वे तु-अप्राकरणिकविषयत्वे तु, अछंकारान्तरत्वम् इति-स्मरणाद्यपेक्षया अन्याछंकारत्वमिति कल्पनाप्रसंगात् – नामभेदकल्पना प्रसक्तेः । एवं च अतिरिक्ताछंकारताप्रयुक्तं गौरवं प्रसज्येव । स्मृत्या-द्यश्चेति । 'दिव्यानामपी'त्युदाहरिष्यमाणे स्मृतिमिति समुद्रमन्थनस्मृतेः तिद्विषयत्वम् । प्राचीनमतानुरोधेन परिणा गनभ्युपगमात् तदुदाहरणे 'प्रसन्नेन दगब्जेन' इत्यत्र उपमानस्य उपमेयह्रपतेस्यप्रकृतिविषयत्वम् । एवमन्यत्रापि अप्रकृतिविषयत्वमवगन्तव्यम् ॥

ननु अप्रकृतप्रतियोगिकं प्रकृतानुयोगिकं सादृश्यम् उपमायां नियत-मिति वक्तुं शक्यम्, तथा सितं समुचयोपमादिष्वव्याप्तिः प्रसज्येत इत्याहः न चोपमेयोपमायामिति । समुचयोपमेति ।

'इतराण्यपि रक्षांसि' इति प्रागुदाहृतपद्ये, समरांगत्वेन वानरकोटिषु इतररक्षःपतनस्य यथा प्रकृतत्वं तथा रजसां शोणितेषु पतनस्यापि प्रकृतत्व-मेवेति अप्रकृतप्रतियोगिकत्वस्य प्रकृतानुयोगिकत्वस्य च इत्युभयोः मध्ये एकस्याभावादुपमा न स्यात् । अतश्च तथा नियमः नाभ्युपगन्तुं शक्यः । आदिपदात् तुल्ययोगितादावपि अप्रकृतमात्रविषयत्वे औपम्ये प्रतीतेऽपि

साद्द्रयवर्णनस्याप्युपमात्वाङ्गीकारात् । तद्वत् प्रकृतेना-प्रकृतस्य साद्द्रयवर्णनमप्युपमैवेति युक्तम् ॥

एवं चोपमेयोपमापि प्रकृताप्रकृतविषयोपमाद्ययरूप-तया नालंकारान्तरता भजते ।

# तत्त्वालोकः

उपमामूलकतुल्ययोगित्वं न स्यात्, अतश्च उपमायां उक्तनियमः आग्रह्म एव । तद्वदिति । प्रतीपविद्योपेऽपि अप्रकृतविषयकत्वेष्युमा इष्टेति भावः ॥

प्रकृतेन अप्रकृतस्य साहरये वर्णिते यथा वाक्यभेदेन, एकवाक्यतया वा अप्रकृतेन प्रकृतस्य, प्रकृतेन अप्रकृतस्य साहरये वर्णितेऽपि (समुच्चि—तोपमादिवत्) रुपमाप्रभेदत्वमेवेति ताहरी उपमेयोपमाऽपि संप्राद्धवेति प्रति—पादियतुमाह—एवं चेति । एवं च—प्रकृताप्रकृतयोः साहरये प्रतिपादितेऽपि 'स्निव जलम् जलमिव सम्' इत्यादाविष या उपमेयोपमा, सापि प्रकृता प्रकृतिविषयोपमाद्धयरूपतया 'स्निव जल'मिति खजलयोः उपमा प्रकृतिविषया, 'जलमिव स्व'मिति जलस्योः उपमा अप्रकृतिविषया इति उपमाद्धयरूपत्वेन हेतुना अलंकारान्तरताम् उपमापेक्षया मिलालंकारताम्—उपमेयोपमारूपताम्, न प्राग्नोति—उपमेयोपमापदवाच्यतां न लमते इत्यर्थः ॥

अतेदं चिन्त्यते अत्र उपमेयोपमायामपीत्यनेन किं प्रकृताप्रकृत विषयोपमेयोपमा गृह्यते , अध केवलप्रकृतविषया केवलाप्रकृतविषया च ! यदि प्रकृता प्रकृतविषया तदा 'त्वद्रल्गुना युगपदुन्मिषितेन' इत्यस्य संग्रहेऽपि

'खमिव जलं जलमिव खस्,हंसश्चन्द्र इव हंस इव चन्द्रः। कुमुदाकारास्ताराः, तारकाणि कुमुदानि।' इति

उपमेयोपमायाः असंग्रहः स्यात् । यतश्च स्वेनैव उपमेयोपमाप्रकरणे धर्मस्य साधारण्ये यथेति इदमेव पद्ममुदाहृतम् ।

एवं प्रकृताऽप्रकृतयोर्थथा - इत्युपक्रम्य - कुवलयानन्दे --'गिरिरिव गजराजोऽयं गजराज इवोचकैर्विभाति गिरिः ।
निर्झर इव मद्धारा मद्धारेवास्य निर्झरः स्रवति ॥'

इत्यत्र गिरिगजराजयोः प्रकृताप्रकृतयोः उपमेयोपमेति तत्र किमुपमेयोपमा उत उपमा ।

किंचात्रोदाहरणे-प्रीप्मवर्णनस्य प्रकृतत्वात् तदनुसारेण गिरिगजराज-योरुभयोरिप प्राकरणिकत्वमेवेति न प्रकृताप्रकृतविषयत्वम् । तथाहि प्रकरणा नुरोधेन हि सर्वत्र व्यवस्था । 'गिरिरिवे'ति पद्यं प्रीष्ममिष्ठकृत्य वर्तते । तदा च ग्रीष्म - वर्षासमयसम्धी गजराजः गिरिसानुषु परिश्रमित । तदानीं च गजराजः आकारतः वर्णतश्च गिरितुल्यः । गजराजस्य मदधारा गिरिनिईंगरतुल्या, इति द्वयोः पर्यायेण उपमा निबध्यते । उच्चैविंभाति, स्रवतीति अनुगामिधर्मेण प्रयुक्तमुपमाद्वयं तृतीयं सदद्यं व्यवच्छिनति । एकं धर्ममुपादाय एकप्रतियोगिके परानुयोगिके साद्वयये निरू — पितेऽपि अपरप्रतियोगिकैकानुयोगिकस्यापि साद्वयस्यार्थसिद्धतया शब्देन-पुनस्तदुक्तिः, स्वनिरर्थकस्वशंकां परिहतुँ सदशं तृतीयं व्यवच्छिनति । उभयत्रापि 'इदं'शब्दप्रयोगात् गिरिगजराजयोः प्रकृतत्वमेवेति सहृदयवेद्य-गेवेति प्रकृताप्रकृतयोरप्येषा समवति इति कुवल्यानन्दोतिः चिन्त्येव ॥

यदि तु प्रकृतत्वाप्रकृतत्वे विवक्षाधीने इति गजस्य प्रकृतत्वे गिरेरप्रकृतत्वम्, गिरेः प्रकृतत्वे गजस्याप्रकृतत्वमिति विभाव्यते तदा दोषः परिहृतः भवति । विशेषः कुवलयानन्दोन्मेषे वक्ष्यते ।

अपरं च यदि प्रतीपिवशेषोपमेयोपमयोः उपमात्वम, तर्हि संसृष्टि रेव स्यान्न तृषमात्वम्, अन्यथा संसृष्टेः विषयापहार एव स्यात् । अभ्युपगता च प्रन्थकृता संसृष्टिः । संसृष्टिनिरूपणावसरे 'तिलतण्डुलन्यायेन स्फुटावगम्यभेदालंकारमेलने संसृष्टिं'रिति लक्षणमुक्तम् । एतद्रीत्या प्रतीपौ पमामेलनरूपा, उपमाद्वयमेलनरूपा वा संसृष्टिभेवेत् ।

एनं- 'गिरिरिव गजराजोऽयम्' इत्यत्रापि उपमेयोपमाप्रकरणे ।
 'अत्रोपमेयोपमाद्वयस्य परस्परानुगृहीतत्वेन विच्छित्तिविशेषोऽधिकः' ॥
 इत्युक्तरीत्या उपमेयोपमयोः परस्परापेक्षया चारुत्वसमुन्मेषात्समप्राधान्य—
 संकरत्वमेवोपपादनीयं न पुनः उपमेयोपमेति । एवं च उपमेयो—
 पमायाः उपमायां अन्तर्भावोक्तिः न गरीयसी । परन्तु—तृतीयसदृश व्यवच्छेदफळकत्वस्य विवाक्षायामुपमेयोपमानत्वम्, तद्दभावे सत्यङ्गाङ्किभावे,
 समप्राधान्ये अन्यस्मिन् वा निमित्ते संकरः—संस्रष्टिर्वा भवेदिति अभ्युपगमे
 न कापि हानिः ।

एतेन उपमानापकर्षस्य — उपमेयोत्कर्षस्य च व्यज्यमानस्वे प्रतीपत्वम् । एवं द्वितीयसदृशव्यवच्छेदस्य विवक्षितत्वे अनन्वय इति भेदे स्फुटे उपमेयो पमायाः प्रतीपिवशेपस्य च संप्राह्यत्वं, अनन्वयस्य व्याष्ट्रित्थ न घटते, तत्रापि सादृश्यपिरिनिष्पत्ते बाधकामावात् । अन्यथा व्यतिरेकोदाहरणे 'मुखेन निष्करंकेन' इत्यादौ निष्करंकत्वमादाय उपमानिष्पत्ताविष आह्वाद-

कत्वादिना उपमितिकियानिष्पत्तिः अवारणीया, उपमितिकियानिष्पत्तिमत्सा = ह्ययवर्णनस्य तत्रापि सत्वात् । अतश्च व्यतिरेकोऽष्युपमैव स्यादिति।

एवं च-'प्राधान्येन व्यपदेशा भवन्ती'ति न्यायेन यत्र यत्कृतः चमत्कारः तत्कृतस्तत्र तत्त्वरुंकारव्यपदेशः । तादृशस्थलेषु उपमितिकिया निष्पत्ता भवतु । न च तावता उपमालं कारता तत्कृतचमत्काराभावात् । यथा अनन्वये—द्वितीयव्यवच्लेदकृतः, उपमेयोपमायां तृतीयसदृशव्यवच्लेदकृतः, प्रतीपे उपमानापकर्षकृतः, व्यतिरेके साधारणधर्मसद्भावेऽपि असाधारणधर्म— कृतश्चमत्कारः इति उपमातो विभिन्नालंकारता । अत एव प्रन्थकृता—कुत्रल यानन्दे—'गर्वमसंवाह्यम्' इत्यत्र प्रतीपता, 'खिनव जलं जलिमव खम्' इत्यत्रोपमेयोपमात्वमभ्यपगतम् । तथा मम्भटेन काव्यप्रकाशे—'कचित्तु निष्पन्नेव उपमितिकिया अनाद्रिनवन्धनम् ' इत्युक्तवा 'गर्वमसंवाह्यम्' इति पद्यमुदाहृतम् । काव्यप्रदीपकृताऽपि—' उपमानितरस्कारस्यालंकार-ताबीजत्वात्' इति यश्च हेतूपन्यासः कृतः स सङ्गच्छते ।

इदमपरमवधेयम् — संसृष्टिसङ्करयोरयं विषयः, यत्रालंकारयो विभिन्नलक्षणयोः सजातीययोर्वा संयोगन्यायेन, समवायन्यायेन यथासङ्ख्यं मेलनम् । परन्तु अङ्गाङ्गिभाव-समप्राधान्य-सन्देहैंकवाचकानुप्रवेशापेक्षया अतिरिक्तांशेऽनुपिस्थिते, तिलतण्डुलन्यायेन (संयोगन्यायेन) नीरक्षीरन्यायेन (समवायन्यायेन) संसृष्टिः संकरो वा भवेत् । प्रतीपादौ तु न तथा' अधिकांशस्पूर्तेः इति । विभिन्नलक्षणयोः इत्यंशस्तु-दृष्टान्तभूततिलतण्डुल न्यायशरीरे, नीरक्षीरन्यायशरीरे च तिलतण्डुलयोः, नीरक्षीरयोश्र्य स्थूष्टं भिन्नमेवेति शब्दत एव प्रतीयते इति ।

# अन्यथा तत्तरप्रकरणोदाहरिष्यमाणपरस्परीपमाथा अपि अलंकारान्तरत्वप्रसंगात्।

# तत्त्वालोकः

# उक्तं च विद्यानाथेन-

तिलतण्डुलसंकेषन्यायाद्यत्र परस्परम् ।

संश्चिष्येयुरलङ्काराः सा संसृष्टिनिनद्यते ॥ इति ।

नीरक्षीरनयाद्यत्र संबन्धः स्यात्परस्परम् ।

अलंकृतीनामेतासां संकरः सं उदाहतः ॥ इति च ॥

प्रकृताप्रकृतयोरन्यतरस्यान्यतरेण औपन्ये उपमामनभ्युपान्य, अप्रकृतिनैव प्रकृतास्यौपन्ये उपमाजकार इति हठकरणे दोषं प्रतिपादयति—अन्यथेति । अन्यथा — 'प्रकृताप्रकृतिवषयकोपमाद्वयह्वपोपमातः अतिरिक्ता उपमेयोपमा' इत्यंगीकारे तत्प्रकरणे—उपमेयोपमाप्रकरणे उदाहरिष्यमाणायाः 'रजोभिः स्यन्दनोद्धूतः' इति परस्परोपमायाः अपि अलंकारान्तरत्वप्रसंगात्—अन्यालंकारतापत्तः । तत्र अप्रकृतानुयोगिकं सादृश्यम पि वर्ण्यते । परंतु तत्र च अप्रकृतप्रतियोगिकत्वं नास्तीति भावः । उत्तरत्र वश्यमाणरीत्या—रजोभिः रित्यत्र उपमेयोपमा न वक्तुं शक्या, यतश्च धर्मे साधारण्यं, वस्तुप्रतिवस्तुभावो वा उपमेयोपमान वक्तुं शक्या, यतश्च धर्मे साधारण्यं, वस्तुप्रतिवस्तुभावो वा उपमेयोपमान्ते प्रस्तम् । तच्च न संभवति । तथाहि—गनभूतलयोः परस्परं सादृश्यमुपवर्ण्यते । अथ पि गगनस्य भूतलेन सादृश्ये जोव्याप्तत्वं साधारणो धर्मः, भूतलस्य गगनेन सादृश्ये गजानां मेघानां च विम्बप्रतिविग्वमाव इति अत्यन्तविलक्षणत्वात् । अत प्वात्र तृतीयसब्रह्मचारिज्यवच्छेदरूपं फलमपि न फडति । अतश्च अलंकारान्तरत्वमेव प्रसज्येत इति भावः ॥

# परस्परभ्रान्तिनिबन्धनःदिष्त्रप्यलंकरान्तरंतापत्ते श्र ।।

#### तत्त्वालोकः

वस्तुतस्तु - 'रजोिमः स्यन्दनोद्धूतैः' इत्यस्य प्रकरणे पर्यालोिचते गगनभूतलयोः सद्दशं तृतीयं वस्तु न लक्षितिमिति युद्धस्य अत्यन्ति लक्ष्मणता प्रतीयते तृतीयसद्दश्च्यवच्छेद्रफलिका उपमेयोपमा प्रकृतं वीररसं पुष्णातीत्येव वक्तुं युक्तम् । धर्मे साधारण्यमपि समानेतुं शक्यम् । तथाहि – स्यन्दनोद्धूतै घनसिन्निः रजोिमः, घनसिन्निः गजैश्च व्योम भूतलिमिव कुर्वन्, भूतलं व्योमेव कुर्वन् ययौ इत्यन्वये, रजोिमः गजैश्च घनसिन्निः इत्यस्यान्वये मेघतुल्यरजसां मेघतुल्यगजानां च विष्वप्रतिविष्वमावमूलकतया साधारण्यं संभवतीति उपमाद्वयेऽपि धर्मेक्यमक्षतमेवेति भूतल्व्योष्नोः तृतीयं वस्तु नोपलभ्यते इति उपमेयोपमा निष्प्रत्यूहैवेति नालंकारान्तरताप्रसिक्तः । इत एवारुचेः आन्तिमद्विशेषे अलंकारान्तरतापत्तिमा चष्टे — परस्परभ्रान्तीति ।

वक्ष्यमाणे अन्योन्यविषयभ्रान्तिमति —

पराशमुकुरुआन्त्या शुकतुण्डे पतत्यिलः । सोऽपि जम्बूफलभान्त्या तमर्हि धर्तुमिच्छति ॥

इत्यत्र वकत्व-छै।हित्यसाद्दयात् पलाशमुकुलशुकतुण्डयोः, अलि—जम्बू। फलयोः नैल्य वर्तुलत्वसाद्दयात् शुकतुण्डे प्रकृते अप्रकृतपलाशमुकुलभ्रान्तिः । एवमप्रकृते अलिनि जम्बूफलभ्रान्तिः इति भ्रान्तिमानलंकारः । परन्तु द्वितीया या भ्रान्तिः सा अप्रकृतालिविषयिणीति तस्याः अतिरिक्तालंकारतापातात् इति भावः ॥

वस्तुतस्तु — अलिनः शुकतुण्डे पलाशमुकुलमिति भ्रान्तेः, शुकस्य भलिनि जम्बूफलभान्तेश्च प्रकृतत्वे नालंकारान्तरताप्रसिक्तः ।

किंच-'अयं प्रमत्तमधुपः त्वन्मुखं वेत्ति पंकजम्' इत्यत्र मुखे पंकज-भ्रान्तिः । 'पलाशमुकुल' इति पद्ये तु अलिनः पलाशमुकुलभ्रान्तिः शुकतुण्डे, शुकस्य अलिनि जम्बूफलभ्रान्तिरिति अन्योन्यभ्रान्तिरिति द्वयोः भ्रान्त्योः समानकालिकत्वमेव 'पतिति-धर्तुमिच्छति' इति लट् योगात् ज्ञायते । अतश्च उदाहरणान्तरं मृग्यम् ॥

अपरं च — सोऽपि जम्बूफलेत्यश्रत्यतच्छब्देन शुक्रतुण्डस्यैव परामर्शी युक्तः सर्वनाम्नामुस्सर्गतः प्रधानपरामर्जित्वात्, अन्यच तुण्डपदस्य नपुंसकत्वेन पुल्लिङ्गेन तन्छब्देन परामर्शीयोगात् 'वन्त्रास्ये वदनं तुण्डमाननं रूपनं मुखम्' इति कोशकृता, 'जातं तुण्डं दशनविहीनम्' इति शंकराचार्येश्च नपुंसक — यैव प्रयुक्तत्वात् इति चेत्।

उन्यते – ग्रुकसम्बन्धिन तुण्डे विधीयमाना इच्छा तुण्डमात्रे बाधिता 'सविशेषणे हि विधिनिषेधौ विशेषणमुपसंक्रामतः सति विशेष्ये बाधे' इति न्यायेन तुण्डविशेषणीभूने शुके तादृशेच्छा पर्धवस्यतीति सोऽपी-स्यत्रत्यतच्छब्देन शुकस्यैव परामशः क्रियते इति न किमपि बाधकस् ।

परं तु—अनन्वयनिरूपणावसरे प्रन्थकृता सविशेषणे हीति न्यायोप— न्यासः वाक्यमीमांसकानां शोभते, नालकारमीमांसकानाम् इत्युक्तरीत्याश्रयणे तु गत्यन्तरमाश्रयणीयं भवेत् । अधिकविचारस्तु अनन्वयनिरूपणावसरे क्रियते ॥

न व अनन्वयप्रतीपोपमेयोपमासु साद्द्रयवर्णनस्य पृथक्निरूपणस्य चाविशिष्टत्वेन अनन्त्रयस्यानुपमात्वम् इत-रयोरुपमात्वं च वक्तुमयुक्तमिति वाच्यम् ।

यत्र उपमितिक्रियानिष्पत्तिः तत्र उपमाशब्दप्रवृत्ति-निमित्तसद्भावेन, यत्र तदनिष्पत्तिः तत्र तदभावेन च वैषम्यस्य म्फुटत्वात्॥

# तत्त्वालोकः

नन्वेवं प्रतीपोपमेयोपमयोः उपमान्तर्भाव उक्तः, अनन्वयस्य तु नेति वैषम्यमयुक्तम्, साद्द्रयवर्णनस्य पृथगलंकारत्वेन निरूपणस्य चेत्यनयो – रुभयत्र तुल्यत्वादित्याशंकते – नेति । अयमिभप्रायः –प्रतीपे – उपमेयो – पमायां यथा साद्द्रयं किविभः वर्ण्यते, तथा – अतन्वयेऽपि वर्ण्यते, एवं प्रतीपं उपमेयोपमा च यथा अञ्चाकरान्तरिविक्तत्या च वर्णिते तथा अनन्वयोऽपि वर्णितः । इत्यं सित तुल्योगक्षेमाणां मध्ये प्रतीपोपमेयोपमेयोः उपमात्वेन परिमद्दः अनन्वयस्य तु तद्माव इति प्रतिपादनं न युक्तमिति ।

अनन्वयस्य परित्यागे, प्रतीपोपमेयोपमयोः परिम्रहे च हेतुमाह— यत्रेति । यत्र रुक्ष्ये उपमितिकियायाः—सहशीकरणस्य निष्पत्तः, तत्र उपमाश्चदप्रयोगे निमित्तं उपमितिकिया तस्याः सद्भावेन प्रतीत्या उपमात्वम् । उपमेयत्यं शब्दः 'आतश्चोपसर्गे [पा. सू. ३-३-१०६] भावे अङ्प्रत्ययान्तः इति क्रियाप्रवृत्तिनिमित्त इत्यर्थः । किया नाम— 'अनन्तरं फरुं यस्याः करूप्यते तां क्रियां विदुः' इति वाक्यपेदीयोक्तरीत्या यदनन्तरं फरुं निष्पद्यते सैव । एपैव भाव इत्यपि व्यवहियते ॥

# इममेव विशेषमभिष्रेत्य काच्यप्रकाशिकादिलक्षणेष्य-नन्वयच्युदासार्थमेव यत्नः ऋतो नोपमादिच्युदासार्थम् इति ॥

#### तत्त्वालोकः

यत्र तु व्यतिरेकादौ साद्दरयस्य अपरिनिष्पत्तिः तत्र उपमाप्रवृत्ति निमित्ताभात् अनुपमात्वमिति वैलक्षण्यस्य स्फुटं प्रतीतेः । अनन्वये च साद्दरयप्रयोजकसाधारणधर्मान्वयाभावादेव उपमितिक्रियायाः अनिष्पत्तिरिति तस्य नोपमाप्रभेदत्वमित्यभिमानः ॥

स्वनिणींतेऽथे संवादं प्रदर्शयितं कान्य गकाशकारादियतनिवशे गमुद्धरति इममेविति । इममेव विशेषम् - उपमितिकियानिष्पत्तितदनिष्पत्तिरूपं उपमानन्वयमेदप्रयोजकमंशम् अभिप्रेत्य - मनस्यनुसन्धाय, कान्यप्रकाशिकादिलक्षणे साधम्यमुपमाभेदे दिति कान्यप्रकाशे, 'उपमानोपमेययोः साधम्ये भेदाऽ
भेदतुल्यत्वे उपमा इति अलकारसर्वस्वे च भेदप्रहणं कृतम् । प्रकाश
कृता तु - भेदप्रहणमनन्वयन्यवच्छेदार्थम् 'इत्युक्तत्वात् अनन्वयस्य उपमा
नन्तर्भावः तत्सम्मत इति प्रन्थकाराशयः ॥

बस्तुतस्तु — काच्यप्रकाशादिकृतभेदाञ्चपादानस्य नोपमितिकियानि ध्यतितद्दभावरूपवेलक्षण्यप्रदर्शनार्थत्वम् । किंतु उपमानोपमेययोः भेदप्रतीतौ सत्यां यत्साधर्म्यं प्रतीयते तत्र उपमालंकारः इति प्रदर्शनार्थम् । अन्यथा—प्रतीपनिरूपणावसरे प्रकाशकृतैव—

आक्षेप उपमानस्य प्रतीपमुपमेयता । तस्यैव यदि वा कल्प्या तिरस्कारनिबन्धना ॥

# उपमेयोपमादेः उपमान्तर्गतत्वेऽपि व्यङ्गचादिकृत-

# तत्त्वालोकः

इति रुक्षणद्वयं प्रणीय कचितु निष्पन्नेवोपमितिकिया अनादरनिबन्धनम् इत्युक्तवा यथा गर्वमसंवाद्यमिमम् 'इति नोदाहर्तन्यं स्यात् ॥

तथा सर्वस्वकृतापि -- 'कचित्पुननिष्पन्नमेवौपम्यं अनादरकारणं यथा 'गर्वनसंवाद्यमितम् ' इति प्रकाशकृदुदाहृतमेव पद्यमुदाहृतम् ॥

अत एव-प्रदीपकृता— 'प्रकाशकृदुक्तभेदप्रहणस्य अनुपादेयताम— शंक्य, 'साधर्म्यपदस्य आरोपितानारोपितसाधारणसमानधर्मसंबन्धमात्रपरत्वेन आरोपितसाधर्म्यनिबन्धनस्यानन्वयस्य व्यवच्छेद्यत्वात् ' इत्येवोक्तम् , न तु उपमितिकियाया अनिष्पत्तिः । अत एव भामहेन— अनन्वयरुक्षणे 'असाद्द्रयविवक्षातः' इति विवक्षापर्यन्तानुधावनं कृतम् ॥

किंच — उपमायाः अनन्वयोपमेयोपमाप्रतिषेषु सत्यामप्युपमायाम् उपमानोपमेययोभेदः, उपमेयोपमायां विपर्यासः, प्रतीपे तिरस्कारश्च इति एतेषां परस्परभेदकत्वम् । तथा उपमायां चमत्कृतिजनकं सादृश्यम् , उपमेयो पमायां इतरोपमानव्यवच्छेदः यथा प्रतिपदितः तथाऽनन्वयेऽपि एकस्यैवोपमा नोपमेयभावोऽभ्युपगतः । अत एव सम्प्रदायप्रकाशनीकारोऽपि अथो-पमाविशेषत्वादनन्वयः उपमेयोपमा चेत्यनन्वयस्य अवतरणिकां निबद्धवान् । अन्यथा तथावतरणमसंगतं स्यात् । एवं च कव्यप्रकाशकारादीनं उपमान्तभीवामित्रायगभित्वामिप्रायपरिकल्पनं न तत्तद्धप्रम्थानुगुणम् ॥

यद्येवं उपमेयोपमादेः उपमान्तर्गतत्वं प्रकाशकारादीनां सम्मतं स्यात् तदा तस्य पृथग्गणनं विरुध्येतेत्याशक्य समाधत्ते—उपमेयोपमादेरिति ।

वैचित्र्यविशेषेण पृथग्गणनं न विरुध्यते । रूपकपरिणा-मवत् ।।

# तत्त्वालोकः

अयं भावः—रूपके, परिणामे च 'मुखचन्द्रः', 'मुखचन्द्रेणातपः शाम्यति' इत्युभयत्रापि रूपकसमासाश्रयणस्य तुल्यत्वेऽपि प्रकृतोपयोगित्वां शकृतवैचित्र्यविशेषेण पृथगणनं न विरोधाय भवति । तद्वत् उपमेयो पमायां—प्रतीपे च उपमितिकियानिष्पत्तिसमानापि तृतीयसहशञ्यवच्छेदोप— मानतिरस्कारादिरूपव्यक्त्यकृतवैचित्र्यविशेषाश्रयणेन, पृथगणनं न विरोधाय भवति ॥

अत्रेदं चिन्त्यम् — उपमेयोपमादेरिति प्रन्थभागः किं प्रकाशकारादि कृतोपमेयोपमादिपृथगणनाविरोधप्रदर्शनार्थः प्रवृत्तः ! आहोस्वित् स्वप्रन्थ विरोधपरिहारार्थः ! न तावदाद्यः, प्रकाशकृता — रूपकात् मेदेन परि णामस्यानिरूपणात् , तं प्रति परिणामस्य दृष्टान्तियतुमशक्यत्वात् साध्य वैकल्यं दृष्टान्तस्य । सर्वस्वकृतापि — प्रकृतोपरंजकत्वप्रकृतोपयोगित्वाभ्यां वैलक्षण्यमात्रं प्रदर्शितं न रूपकान्तर्भावः ॥

न द्वितीयः — ग्रन्थकृद्भिमतोपमारुक्षणस्य उपमेयोपमायामपि सत्वा-छक्ष्य प्वेत्यसांगत्यमेव ॥

यदि तु-स्वातिरिक्तोषमानव्यवच्छेदफलकःवेन अनन्वयः उपमालक्ष्य कक्ष्याबिहर्भूतस्तदा अन्योन्यातिरिक्तव्यवच्छेदफलिका उपमेयोपमापि उपमा

'उभौ यदि व्योम्नि पृथक्प्रवाहौ' इत्यादौ लक्षणा-भावो न दोषः । यदि तथाभूतौ प्रवाहौ स्यातां तर्हि उप-मीयेत । न च तौ संभवतः । तस्मान्न केनाप्युपमीयत इत्युज्ञपमापरपर्यायमित्यनिष्पत्तावप्युपमात्वस्त्रीकारे तत्रोपमा शब्दस्य पारिभाषिकत्वापतेः । किन्तु तत्र अतिशयोक्ति विशेषोऽलंकारः ।।

#### तत्त्वालोकः

लक्ष्यकक्ष्यायाः पृथिक्रियताम् । तथा उपमानितरस्कारफलकं प्रतीपमिति । उपमातो मेदप्रयोजकस्यातिशयस्य उक्तोपमेयोपमादिषु प्रतीतेरिति (विरोधा भावप्रदर्शनमनुचितमेव) उपमान्तर्गतत्वेऽपीत्युक्तिः न समीचीना ।

यद्वा — अनन्वयोऽिष उपमान्तर्भूत इत्यभ्युपगम्य पृथग्गणयित्वा अविरोधोपपादनं युक्तं स्यात् । अत एव स्वेनाऽिष उपमेयोपमा पृथग्गणिता, परिणामश्च पृथग्गणितः, प्रतीपं पृथग्गणितं तत्र किं कारणिति चिन्त्यमेव ।

सम्प्रति विद्यानाथोक्तरुक्षणोपि तद्धटकं स्वतिसिद्धत्विविशेषणमञ्यापकं 'उमौ यदि व्योग्नि' इति कविकिल्पतोपमायां सर्वथैवासमन्वयात् इति या अन्याप्तिरुद्धाटिता सा अस्मिन्नपि रुक्षणे प्रसज्यते 'यदि पतेतां तेनोपमीयेत' इत्यादिसंभावनार्थकिलेङा उपमितिकियाया अषितिनिष्पत्तरेव प्रत्ययादिस्या- शंकामिष्टापत्या समाधत्ते—उभौ यदि इति । तिष्ठित्र कोऽरुकार इत्यत्राह किन्त्विति । अस्य प्रन्थस्य अतिशयोक्त्यारम्भ एव विच्छित्रतया कोऽसौ अतिशयोक्तिविशेषः इत्याहोचनीयम्—तथाहि—अत्र व्योग्नः तादृशप्रवाह

संबन्धासंभवेऽिष तत्सबन्धं संभाव्य, तादृशप्रवाहमध्ये परिदृश्यमानेन व्योग्ना सादृश्यं संभाव्यत इति कुवलयानन्दोक्तरीत्या सम्बन्धातिशयोक्तिवक्तव्या । अथवा यदि तथाभूतौ प्रवाहौ स्थाताम्, तिहि उपमीयेत । न च तौ संभवतः । तसान्न केनाप्युपमीयत इत्यनुपमापरपर्यायोऽयमित्युक्तरीत्या यद्यर्थातिशयोक्ति रभ्युपेयाऽतिरिक्ता १ इति सन्देहे—उन्धते ।

अनन्वयान्ते लक्षणमात्रं तु इत्यारभ्य- 'यत्र तेनैव तस्य स्थात्' इति भामहोक्तमनुसन्धेयम् । 'उभौ यदि व्योग्नि पृथक् प्रवाहौ दत्यतिशयोक्ति विशेषेऽनुपमत्वद्योतनफलकसान्यकलानावतीत्युक्त्या स्वकृते कुरल्यानन्दे अति शयोक्तिनिरूपणावसरे यद्यर्थातिशयोक्तेः पृथगनिरूपणात् । तत्रैव संभावना- छंकारनिरूपणावसरे कस्तूरिकामृगाणामित्युदाहृत्य 'यद्यर्थोक्तौ च कल्पनमति शयोक्तिमेद इति काव्यप्रकाशकारः, इति मतान्तरं लेखाच स्वस्य सम्बन्धा- तिशयोक्तिरत्रेति वात्पर्यमुत्रयामः । अत एव अत्रैव उत्तरप्रनथे काव्य प्रकाशकारानुरोधेन यद्यर्थातिशयोक्तिरित्युपष्टम्भकतयोद्धरणात् अत्र अतिशयोक्ति विशेषशब्देन सम्बन्धातिशयोक्तिरेव विश्वक्षिता इत्यवधेयम् ॥

नन्वेवं तर्हि — उक्तोदाहरणे विद्यानाथानुरोधेनाऽपि संबन्धाति शयोक्तिरेव वक्तव्या, नतु कविकल्पितोपमेति प्रतिपाद्य अव्याप्त्युद्भावनम् । सत्यम् – कुवल्यानन्दादिवत् संबन्धितशयोक्तेः विद्यानाथेन पृथक् लक्षणं न कृतम् । न वा तत्कृतं —

> 'विषयस्थानुपादानाद्विषय्युपनिबध्यते । यत्र सातिशयोक्तिसस्यात् . . . . . ॥

इति लक्षणं 'उभौ यदी'त्युक्तोदाहरगे समन्वेति । विषयस्य भगवद्वक्षस अनुपादानाभावत् । अत एव असंबन्धे संबन्धातिशयोक्तिमुदाहरता विद्यानाथेन—

> ब्रह्मन् मेरुगिरौ कृते SIप किमिदं नैवं विधास्ते मुदः स्वामिन् सत्यमिकियाद्यफलिता यद्वीररुद्रः कृतः । मिथ्या किंतु विकत्थसे त्रिजगतस्त्राणाय मत्प्रार्थितः शम्भुः क्ष्मामवतीर्णवान् इति कथा जाता हरिब्रह्मणोः ॥

इत्यत्र क्ष्मावतरणवाक्यार्थान्वयितया शम्भोरुपमानस्यैवोपादानं कृतं न तु राज्ञः । पूर्वार्धे उपात्तस्तु वीररुद्रशब्दः 'कृतः' इत्यनेन अन्वयेनैव क्षीणः नालान्वेतुमलमिति तन्मतानुरोधेन कल्पितोपमैव वाच्येति भावात् ॥

नव्यमतानुरोधे तु — ' उपमानेनोपमेयस्य निगीर्याध्यवसानेऽतिश्च योक्तिः । प्रकारान्तरे तु अतिरिक्तालंकारत्वमेवे 'ति इत्युक्तरीत्या — उभी यदीत्यत्त संमावनालंकारः इत्येवोचितः ।

सैषा सर्वत्र वकोक्तिः अनयार्थो विभाव्यते । यत्नोऽस्या कविना कार्यः कोऽलंकारोऽनया विना ॥

# इति भामहोक्त्यनुरोधेन-

अलंकारान्तराणामप्येकमाहुः परायणम् । वागीशसहितामुक्तिमिमामतिशयाह्याम् ॥

इति दिण्डिवचनानुरोधेन च अतिशयोक्तेः अङ्गतया घटकत्वेऽपि 'प्राधान्येन ध्यपदेशाः' इत्युक्तरीत्या तत्तदलंकारत्वोक्तिर्गरीयसी अविरोधात् । अत्रार्थे उपष्टम्भकं ध्वनिकारवचनमुत्तरम्रन्थव्याख्यावसरे प्रदर्शयिष्यते ।

अत एव काव्यप्रकाशिकायां —

प्रस्तुतस्य यदन्यत्वं यद्यर्थोक्तौ च कल्पनम् ।

इति अतिश्योक्तिषु परिगणय्य, यद्यर्थोक्तौ कल्पनस्य—

राकायामकलङ्कं चेदमृतांशोभवेद्वपुः ।

तस्या मुखं तदा साम्यपराभवमवाष्तुयात् ॥

इत्युदाहृतम् ॥

#### तत्त्वालोकः

उक्तोदाहरणेऽतिशयोक्तिविशेषतां प्रतिपाद्य एताहशोदाहृतिषु अति-शयोक्तिप्रभेदता काव्यप्रकाशकारस्याऽपि संमतेति प्रदर्शयति अत एवेति । अत एव — अतिशयोक्तिविशेषस्य युक्तत्वादेवेत्यर्थः । प्रस्तुतस्येति ।

'निगीर्याध्यवसानं तु' इत्यारभ्य उपमानेनान्तर्निगीर्णस्य उपमेयस्य यदध्यव सानं रैंका ।

यच तदेवान्यत्वेनाध्यवसीयते सा अपरा।

यद्यर्थस्य-यदिशब्देन चेच्छब्देन वोक्तो यत्करूपनं, अर्थादसंभवि-नोऽर्थस्य सा तृतीया।

कारणस्य शीघ्रकारितां वक्तुं कार्यस्य पूर्वभुक्तौ चतुर्थी ।

इति चतुर्तियां अतिशयोक्ति लक्षयित्वा यद्यशेक्तौ कल्पनस्य 'राकायाम्' इत्युदाहृतम् । राकायामिति । राका—षोडशकलापरिपूर्ण चन्द्रभसा युक्ता पूर्णिमा,

'पूर्णा च पौ मेमासी च पूर्णमासी च पूर्णिका । चन्द्रे कळोनेऽनुमतिस्सैव राका तु पूरिते ॥'

**इति वैजयन्ती**, तस्याम् , अमृतांशोः सुधाकरस्य वपुः स्वरूपम् , अकलंके चेत् कलंकरहितं चेत् तदा तस्याः नायिकायाः मुखं साम्यपराभवं साम्यरूपां पराभृतिं अवाप्नुयात् प्राप्नुयात् ॥

अत्र यदि तथाभृतश्चन्द्रो भवेत् तदा तत्साम्यसंभवप्रयुक्तं पराभवं मुखं अवाभुयात् । न च निष्कलंकस्येन्दोः राकायां संभवः । तस्मात् मुखे निस्साम्यरूपः अतिशयः प्रतीयत इत्यसंभवतो वस्तुनः कल्पनं क्रियत इत्यनुपमत्वं मुखे पर्यवस्यति ॥

किंच — अत्र राकारमणस्य अकळंकत्वप्राप्तिः त्वन्मुखस्य साम्य पराभवप्राप्तिश्चेका इति निदर्शनागमांतिशयोक्तिः । न चैतावता निदर्शनात्र युक्ता, यद्यादिशब्दैः असंमावितस्य संमावनं वाच्यवृत्त्या गम्यत इत्यस्य अधिकांशस्य भानात् । निदर्शनायां तु प्रकृते पदार्थे वाक्यार्थे वा पदार्थान्तरस्य वाच्यार्थान्तरस्य वा सामानाधिकरण्येनारोपः क्रियते । न चात्र तथेति मेदात् ॥

तथा प्रकाशानुरोधेन निद्शीनायां उपमायां विश्रान्तिः, अस्मिन् उदाहरणे अनुपमत्वे विश्रान्तिरित्यपि भेदो विज्ञायते ॥

अन्यथा-

'अभवन् वस्तुसंबन्ध उपमापरिकल्पकः ।' इति निदर्शनां लक्षयता प्रकाशकृता राकामामित्युदाहरणं निदर्शनायामेवोद्धतं स्यात् । न च तथा कृतं तेन । किंतु 'यद्यर्थोक्तो च कल्पन'मित्यति – शयोक्तावेव । त्स्मात् नात्र निदर्शना ॥

# तत्वालोकः

पण्डितराजमतानुरोधेन तु -- प्रौढोक्तिगर्मा यद्यथितिशयोक्तिः, नायिकामुखे निस्समाभ्यधिकत्वकृतातिशयप्रतिपिपादियेषया प्रसिद्धकळंकवता चन्द्रेण कळंकाभावसंसर्गस्यासतः उद्भावनात् ॥

एताहरोषूराहरणेषु प्राचीनेन द्णिडन्। अद्मुतोपमाभ्युपगता, लक्षिता च

'यदि किंचिद्भवेत्पमं सुभ्र विभ्रान्तलोचनम् । तत्ते मुख्रियं घत्तां इत्यसावद्भुतोपमा ॥ [का. २-२४]

रुद्रटेनच- अनुपममेतद्वस्वित्युपमानं तद्विशोषणं चासत् । संभाव्य स यद्यर्थं या कियते सोपमोत्गद्या ॥

इति काव्यालंकारसूत्रकारेण वामनेन संभाव्यधर्मतदुःकर्षकरूपनातिशयोक्तिः [का.स. ४-३-१०] इत्यभ्यपगम्य 'उमें यदि व्योग्नीति' पद्यमुदाहृतम् । एतेन अत्र प्रकाशकाराविभिः भामहवामनयोर्मतमभ्यपगतं भवति । तद भ्यपगता अतिशयोक्तिः प्रकाशकार। द्यनुरोधेन अतिशयोक्तिविशेषे पर्यवस्य । तिति बोध्यम् ॥

भामहेन च एवमादो अतिशयोक्ति मत्वा - 'यदि'शब्देन योगे — अपां यदि त्वक् शिथिला च्युता स्यात्फणिनामिह । तदा शुक्कांशुकानि स्युः अङ्गेष्वंभसि योषिताम् ॥ इति उदाहृत्य, इत्येवमादिरुदिता गुणातिशययोगतः । सर्वेवातिशयोक्तिस्तु तर्कयेत् तां यथागमम् ॥

इति दिक्पदर्शनं कृत्वा अतिशयोक्तिगर्भितो ह्यन्यस्सर्वोऽलंकारवर्गः भूयसा चमत्करातिशयमाधते इत्यभिप्रायः आविष्कृतः ।

सेषा सर्वत्र वक्रोक्तिरनयाऽर्थी विभाव्यते । यत्नोऽस्यां कविना कार्यः कोऽलंकारोऽनया विना ॥ [का.२-८५] इति ।

अत एवोक्तं ध्वन्यालोके-आनन्दवर्धनाचार्येः —

प्रथमं तावत् अतिशयोक्तिगर्भ । सर्वाछंकारेषु शक्यिकया । कृतेव च सा महाकविभिः कामि काव्यच्छायां पुष्यतीति । कथं ह्यतिशय योगिता स्वविषयौचित्येन कियमाणा सती काव्ये नोत्कर्षमावहेत् । भाम हेनाप्यतिशयछक्षणे यदुक्तं—'सैपा सर्वत्र वक्रोक्तिरिति' इति । तत्र अतिश्ययोगः शयोक्तिः यमछंकारमधितिष्ठति कविप्रतिभावशान् तस्य चारुत्वातिशययोगः [ध्व.३-उद्यो] इति ।

एतदनुसारे तु अतिशयोक्त्यपेक्षया

'संभावना यदीत्थं स्यादित्यूह्येन्यस्य सिद्धये'

इति जयदेवेन चन्द्रालोकलक्षितः संमावनालंकार एव युक्त इति पूर्व प्रति पादितमेव ॥

इत्थं सित-कौस्तुभकृता — 'संभावनं यदि इत्थं स्यात्' इत्याद्यनूद्य संभावनायाः पृथा ठंकारसम्मास्त मेति यदुका तिचिन्त्यमेत्र । विच्छित्ति वै उक्षण्यस्य पृथा ठंकारता नयो नकस्वात् । अन्यथा दीपकतुरुययोगितादीनां रूपकपरिणामयोः उत्प्रेक्षातिशयोक्त्यादेभेदेन परिगणनस्यानुचितत्वप्रसंगात् ॥

नन्वेवं तर्हि 'स्वतिसद्धेने'तिविशेषणस्य अव्याप्तिः अत्र उद्भाविता सा च अतिशयोवत्युपगमेन परिहृतेति विद्यानाथोक्तळक्षणे स्वतिसद्धेनेति ळक्षणोः

पुष्पं प्रवालोपहितं यदि स्यात्

ग्रुक्ताफरुं वा स्फुटविद्रुमस्थम् ।

ततोऽजुकुर्याद्विश्चदस्य तस्य

ताम्रोष्टपर्यस्तरुचः स्मितस्य ।। इति ।

#### तत्त्वालोकः

परि उद्घावितं दूषणमलग्नकिमत्याशंकायां अन्यत्र कल्पितोपमास्थले अव्याप्ति हृदं लग्नैवेत्यभिसन्धाय कल्पितोपमां उदाहरति — पुष्पिमिति । पुष्पं सितकुसुमं प्रवालोपहितं – प्रवलास्य – बालपल्लवस्य उपरि निहितं स्याद्यदि, 'प्रवालो वल्लकीदण्डे विद्वमे बालपल्लवे' इति विश्वः । मुक्ताफलं वा मौक्तिंक वा ' मुक्ता तु मौक्तिकम् । मुक्ताफलं शौक्तिकेयम् ' इति वैज्ञयन्ती ।

वज्रं मुक्ता प्रवालं च गीं मेदश्चेन्द्रनीलकः । वैद्र्यः पुष्परागश्च पाचिर्माणिक्यमेव च ॥ महारत्नानि चैतानि नव प्रोक्तानि सूरिभिः ।

इति शुक्रजीतौ [४. भ. द्वितीयप्रक. ४१.%ों]।

स्फुटे-निर्मले विद्रुमस्थ तत्स्याद्यदि, ततः तर्हि, विशद्ग्य शुअस्य ताष्ट्रीष्ठपर्यस्तरुचः अरुणवर्णाधरप्रसत्कान्तेः, तस्याः पार्वत्याः स्मितस्य अनुकुर्यादित्यर्थः तादृशं पुष्पं, तादृशं वा मुक्ताफलं पार्वत्याः स्मितेन सदृशं भवेदित्यर्थः । अत्र 'न मापाणामश्नीयात्' इतिवत्कर्मणः सम्बन्धमात्र-विवक्षायां षष्टी ॥

इति तु कविकल्पितोपमानायाः उत्पाद्योपमेति च्यवहृतायाः उदाहरणम्' इति ।।

# त स्वालोकः

अत्र उपाधिदानसमारंभादिषु प्रवाछोपरि पुष्पनिधानस्य अनुभवगोचर त्वेन नासंभवो वक्तुं शक्यः । अत्यश्चात्र बुध्या तादृशमनुभवगोचरं उपमानं परिकल्प्य उपमितिक्रिया निष्पद्यत इति किवना किल्पतमिदमुपमानमितीयं किविकल्पितोपमा । या सा रुद्रदेन-उत्पाद्योपमेति व्यवहृता तस्याः उदाहरणं भवतीति अत्र अव्याप्तिः प्रसज्यत इति भावः । तदेतदाह—इति तु इति । अत्र तुशब्दः 'उभौ यदि व्योद्वारेख्याहरणा प्रशं बोधयति । 'उभौ यदि इत्यत्र तादृशप्रवाहस्य संभव एव नास्तीति तत्र वामनाद्यमिमतः अतिशयोक्तिः इष्टः । अत एव अलंकारसुधा—निधिकारोऽपि—संबन्धातिशयोक्तेः 'उभौ यदी'ति पद्यमुदाजहार ।

अत तु बालपछवोपरि निहितपुष्पस्य, विद्वुमोपरिनिहितसुक्ताफलस्य च संभवमभिप्रत्येव कविः कर्हिपतवान् उपैमामिति, उपमानस्य स्वतस्सिद्धत्वा भावो नोपमां विहन्तुमलम् ॥

अन्यथा - वामनादिभिः - 'उद्गभेह्णतरुणीत्यादि' प्रागुदाहृतं पद्यं किल्पतोपमोदाहरणतयोपन्यस्तं विरुव्येत ।

एतेन-असंबन्धे सम्बन्धस्य 'पुष्पं प्रवालोपहितं यदि स्यात्' इति पद्यं यत्सर्वस्त्रकृता अतिशयोक्तिनिरूपणावसरे उदाहृतं तन्मन्दमिति ध्वनितं-गवति । तथैव काश्चीस्य मानवल्लचपार्यरामशास्त्रिणा विद्यानाथोक्त- अक्षणसंशोधनावसरे दीक्षितोपरि 'इदं परिलोचनधूलिक्षेपमाल'मित्यादिना

पूर्वापरप्रमथिवरोधस्य स्फुटतरस्वादिति टिप्पणेऽकाण्ड एवाक्षेपः कृतः नतु वास्तवतया । दीक्षितप्रमथयोः पूर्वापरपर्याङोचनायामुक्ताक्षेपप्रसक्तेरेवा— मावात् । यद्यर्थातिशयोक्तेः विद्यानाथेनानभ्युपगमात् दूषणामिधानं स्वेन तदभ्युपगमात् तत्रैवान्तर्भावोऽभिहित इति पूर्वापरप्रमथिवरोधाभावात् । एवं एतेनैव मिह्निनाथादि व्याख्यात्रिरोधः उद्घावितः । स च शिथिङ एव । यतः 'पुष्पं प्रवाङोपहितं' इति पद्यं नातिशयोक्तेरेवोदाहरणम् इति मिह्निनाथाभिमतं किंतु प्रतीपस्येति—तथाहि—

अत्र पुष्पप्रवालयोः मुक्ता विद्वुमयोश्च असंबन्धेऽपि संबन्धोक्त्या अति शयोक्तिः । विशेषतस्तु -पूरानुं स्ताफलयोः उपमानयोः प्रकृतोत्कर्षार्थम् उपमेयताकल्पनात्प्रतीपालंकारः ' इत्युक्त्या प्रतीप एव नैभेष अतिशयोक्त क्तेस्त्वनुप्राणकत्वमात्रमिति । इत्थं च दीक्षितानुरोधेन प्रतीपस्यापि उपमान्तभावात् न कोऽपि मल्लिनाथादिग्रन्थित्रोधः

किंतु- उःपाद्योपमेति व्यवहृतायाः' इत्युक्तिः प्राचीनसंमतोरगा-द्योपमाया उदाहरणताव्यवहारे किंचिद्धाधिका भवति-यतश्च

> अनुपगमेतद्धिस्वित्युपमानं तिद्धिशेषणं चासत् । संभाव्य सयद्ये या कियते सोपमोत्पाद्या ॥

इति रुद्रटः काव्यालंकारे लक्षयित्वा [का. ८-१५]

कुमुददलदीधितीनां त्वक् संभूय च्यवेत यदि ताभ्यः । इदमुपमीयेत तया सुतनोरस्याः स्तनावरणम् ॥

# तत्र यग्रुत्पाद्यस्य उपमानस्य संभाविततया तेनोपमि तिनिष्पत्तेः स्रक्षणमस्त्येवेति नाच्याप्तिःः ॥ इति ।

# तत्त्वालोकः

इत्युदाजहार । तत्र कुमुददलदीिषतीनां त्वक् उपमानं तिद्विशेषणं च्यवनं द्वयमपि सयद्यर्थं संभावितम् । अतश्च यत्र यस्य कदाचित्संभवः तत्र कथम् अत्याचोपमेति 'पुष्पं प्रवालोपिहतं' इति पद्ये रुद्रटामिमता उत्पा-द्योपमा कथं पदं निवत्ताम् । तित्रवाने वा 'तत्र ययुत्पाद्यस्ये' त्याद्युत्तरप्रस्था नुगुण्येनोपमितिकियानिष्पत्तिः' कथमिति चिन्यमिदमि ते ज्ञेपम् ।

उन्तोदाहरणे उपमितिकियानिष्पत्तिरस्तीति उपमोदाहरणस्वं समर्थयन्, स्वमते नाव्याप्तिरित्याह — तत्रेति । तत्र — 'पुष्पं प्रवालोपहितं' इत्युदाहरणे यद्युत्पाद्यस्य यदिशब्दोपादानेन निष्पत्तियोग्यस्य उपमानस्य तादशपुष्पमौक्तिं कादेः संमावितनया कविविवक्षागोचरतया तेन उपमानेन सह उपमेयस्य, उपमितिकियानिष्पत्तेः, लक्षणम असादुक्तम् उपमालक्षणमस्त्येवेति नाव्या — प्रिरित्यर्थः ॥

कविकल्पितोपमायां अन्याप्तिपरिहारेऽपि 'चन्द्रविष्वादिव विषम्' इत्यत्रोपमायाः संभव एव नास्तीत्यसंभावितोपमा अन्वर्थेति विद्यानाथोक्त— लक्षणस्य विषानिलयोः स्वतस्तिद्धत्वेऽपि चन्द्रचन्दनप्रभवत्वेन कविकल्पित— त्वादन्याप्तिः प्रसज्यते, अस्य लक्षणस्य उपमायां असंभावितत्वात् अन्याप्ति— रिति दोषप्रसक्तिः उभयत्र समेति 'यश्चोभयोस्समोदोषः' इतिरीत्या त्वदुक्त—

न चैवं —

' चन्द्रबिम्बादिव विषं चन्द्रनादिव चानलः ' इत्यसम्भावितोपमायामन्याप्तिः । तत्र असंभावितेनैवोप-मानेन उपमितिक्रियानिष्पतेः कविविवक्षितत्वेन विवक्षानु सार्थुपमितिक्रियानिष्पत्तिसद्भावात् ॥

#### तत्त्वालोकः

मिष लक्षणं दुष्टमेत्रेति पर्यनुयोगमाशंकम उत्तरयित—तन्त्रेविमिति । 'चन्द्र विम्बादिव' इत्यत्र चन्द्रप्रभवविषस्य, चन्द्रनप्रभवानलस्य चासंभवेन तादृश-विषानलप्रतियोगिकं सादृश्यमि न संभवतीत्यन्नव्यवत्, चन्द्रबिम्बादिव विषं, चन्द्रनाद्रनल इव इतो वक्त्रात् परुषा वाक् असंमावितेति अर्थान्तरप्रतीती द्वारमात्रतया तथा वर्णनमित्युपमितिकिया न निष्पद्यत इत्यतिव्याप्तिरिति शंकितुरभिष्पायः ।

समाधानन्तु — उपमान यद्यप्यसंभावितम्, अथापि असंभाविते नैबोपमानेन असंगावितस्य परुषवचसः उपमेयस्य तादशविषादिना सादश्यं कवेर्विवक्षितमिति उपमितिक्रियानिष्पत्तेः नाव्याप्तिरिति ॥

प्रकारान्तरेण उपमासमर्थनप्रकारः पूर्वपक्षे एव उपिक्षतः । अन्यथा तु-अनन्वये यथा द्वितीयसहराज्यवच्छेद एव कवेः संरम्भः तथात्रापि असंभावितत्व एव कवेः सरम्भः इते उपमानुदाहरणत्वं स्यात् । अथव अन्न उपमा यथा अभ्युपगम्यते तथा अनन्वयेऽपि उपमा अभ्युपेया युक्ते-रुभयत्रसाम्यात् न तु अनन्वयस्य व्यावृत्तिः असंभावितोपमायाः परिम्रहः ति वैषम्यप्रकाशनं युक्तम् ।

नहिं 'वस्तुसदर्थनिबन्धनोपमितिक्रियानिष्पत्तिः उपमा' इति लक्षणम् उच्यते ' किन्तु कविविवश्चानि-बन्धर्ना' इति ।

# तत्त्वालोकः

द्णिडना तु — अनन्वयो यथा उपमाविशेषतया परिगणितः, तथा असंभावितोपमापीति न वैषम्यप्रसंगः ।

प्रन्थकारानुरोधे तु वैषम्य मपरिहार्यमेवेति सुधियो विभावयन्तु ।

ननु 'पुष्पं प्रवालोपहितम्' इति पद्ये प्रवालोपरि पुष्पनिधानस्य, स्फुटविद्रुमे मुक्ताफलनिधानस्य च नात्यन्तमसंभावितत्विमिति उपमाभ्युपगमेऽपि 'चन्द्रविम्बादिव' इत्यादौ विषादेरुपमानस्य चन्द्रविम्बादत्यन्तं असंभावितत्वात् सादृश्यमेव न प्रतीयते । चमत्कारस्तु पुनः केन स्यादित्याशंक्य उत्तरयति — नहीत्यादिना ।

अयंभावः — ' अकारूपनिकयोः वस्तुनोर्यत्सादृश्यपरिकरूपनं तदेवोपमा' इति यद्यसाभिलक्षणमुच्येत तदा 'चन्द्रबिम्बाादि'त्युदाहरणे चन्द्र-बिम्बादनलस्य अत्यन्तमम्भावितसत्वात् ताहृशेन साहृश्यमि न निष्पद्यते इत्याशं कितुं युक्तम् । न च तथा असाभिरुच्यते । किन्तु कविः यमर्थं परि— कल्रष्य उपमां विवक्षति तत्रोपमालंकार इति । तेन चात्र कविः खण्डशः चन्द्रविषादेः वस्तुतः उत्पाद्योत्पादकभावं परिकरूप्य तेन सह साम्यमि परिकरूप्यतीति अदोषात् ।

अत एव क्लोके विविधितः इतिविशेषणमर्थवत् । अन्यथा 'चन्द्र इत्र मुखत्' इत्यादाविप लक्षणं न स्यात् । चन्द्रगतकान्त्यतिशयस्य वस्तुतो मुखेऽभावेन विवक्षानुमरणं विना गत्यभावात् ।

#### तत्त्वालोकः

सत्यम्, न च तथा छञ्जणे नित्रेशितम्, नित्रेशितं तु उपमितिक्रियाः निष्पत्तिमत्सादृश्यवर्णनमिति चेदत्राह्-अत एवेति ।

अत एव उपमितिकियानिष्पत्तेः कविविवक्षीपारूढताश्रयणादेव, इस्रोके 'व्यापार उपमानास्यः' इति उपमासान्यस्थणक्षीके विवक्षितः इति उयापारविशेषणतया उपात्तं सप्रयोजनम् ।

उक्तरित्यनभ्युपगमे सर्वानुभवगोचरेऽपि लक्ष्ये पमालक्षणसमन्वया-भावात् लक्षणस्यासंभव एव प्राप्नुयात् इति महद्गिष्टं आपयेत इत्याह— अन्यथेति । अन्यथा—कविविवक्षानुसरणमक्तःता 'चन्द्र इव मुख्नम्' इति सर्वसम्प्रतिपन्ने उपमोदाहरणे लक्षणं न स्यात्—नान्वियात् । तत्र हेतुमाह— चन्द्रगतेति । चन्द्रनिष्ठो यः कान्तेः अतिरेकः, तस्य, गवये यथा गोगतः धर्मः प्रतीतिपथमवतरित तद्भत् मुखे अप्रतीत्या तद्भिवक्षेत्र शरणम् । उपा-यान्तराऽभावात् । अत एव—भागहः—स्वकीये काव्यालंकारे द्वितीय— परिच्छेदे —

> सर्वे सर्वेण सारूप्यं नास्ति भावस्य कस्यचित् । यथोपपत्ति कृतिभिरुपमा सुप्रयुज्यते ॥

चन्द्र धरला कीर्तिः 'इत्यादौ च सर्वथैव लक्षणं नस्यात् धावल्यस्य लेशतोऽप्यभावात्' इति ॥

न चैवमनन्बयेऽपि कविदिवक्षया खस्य स्वेनोपमिति क्रियानिष्पत्तिः संभवतीति वाच्यम् । सर्वथैवानुपमत्व-द्योतने कविसंरम्भे सति तथा बिवक्षानुदयात् ।।

# तत्त्वालोकः

अखण्डमण्डलः केन्दुः क कान्ताननमद्युति । यन्किञ्चत्कान्तिसामान्यात् शशिनैवोपमीयते ॥

इति कविविवक्षामेव शरणीचकार ।

'चन्द्र इव मुखम्' इत्यत्र आह्नादकत्वादेर्धर्मस्य एकजातीयतया वर्तमानत्वं रसिकतावलात् भासताम् अथापि 'चन्द्रधवला कीर्तिरित्यादौ' कीर्ते धवलता न कस्याप्यनुभवपथमवतरित कविमन्तरेति एताइशोदाहरणेषु कवि— विवक्षेत्र सादश्यपरिकल्पने निबन्धनम् । तदेतदाह — चन्द्रधवलेति । अत एव काव्यालंकारस्त्रकृता वामनेन - 'गुणबाहुळ्यतश्च कल्पिता' [का.स्. ४२ – २] इति सूत्रितं संगच्छते ।

कावेविवक्षानुसरणे कियमाणे अनन्वयेऽज्याप्तिरित्याशंकते—नचेति । समाधत्ते—सर्वथेंवेति । 'गगनं गगनाकारं' इत्यादी गगनमसदृशमिति द्योतने कविसरम्भे सति सादृश्यनिष्पत्ती अनुपमत्वं न प्रतीयात् । इत्थं सति उपमितिकियानिष्पत्तिविवक्षानुद्यात्, इत्यमिमानात् ॥

'वृथा चरिस कि भृङ्ग' इत्यादौ साद्द्रयाधिकरणस्यानुपलंभोक्त्या उपलभ्यमानेषु साद्द्रयिन भिष्पर्यव मानेऽपि
अनुपलभ्यमानगतसाद्द्रयाभ्यनुज्ञानात् तत्रोपिमित्तिकियानिष्पत्तिरस्तीति नाच्याप्तिः ।।

# तत्त्वालोकः

वस्तुतस्तु-'चन्द्रबिम्बादिव विषम्' इत्यत्रापि अनन्वयोदाहरणवत् राज्ञो वक्त्रात् परुषा वाक् न संभवत्येवेति असंभावितत्व एव कवियंरंभात् उपमितिकियानुदयादनन्वय इवात्रापि अनुपमात्वमभ्युपेयम् । अथवा उक्तो दाहरणे इव अनन्वयेऽपि उपमात्वमभ्युपेयम् । न तु वैषम्यं 'यश्चोभयो—स्समो दोष' इति न्यायात् । 'गगनं गगनाकारम्' इत्यत्र 'गगनं गगनवृत्ति धर्मवत्' इति बोधस्य अनुभवसिद्धतया गगने गगनवृत्तिधर्मप्रतीतौ बाधकाऽभा वादिति तु नव्याः । तथा विवक्षया च अन्यप्रतियोगिकमाद्दरयानाश्रयत्वं विवक्ष्यत इति न कोऽपि विरोधः ।।

नचेवमि — 'वृथा चरिस कि मृङ्ग' । इति प्रागुदाहतपद्ये मालतीकुसुमसदृशकुसुमालाभोक्त्या, उपलभ्यमानेषु कुसुमसामान्येषु सादृश्यनिषेधः
प यवस्थतीति सादृश्यप्रतियोगिनं अजानन्नव तस्सादृश्यमनुयोगिनि परि —
करुपयितुं शक्नुयात् । यथा — गामेवा जानन् पुरुषः गोसादृश्यं गवये उपिननु —
यात् । अतश्य प्रतियोगिनः बुध्यनुपारूढत्वात् उपिनतिक्रियायाः अनिष्पस्याऽज्याप्तिः इत्याशंकां मनिस निधाय समाधते — वृथा चरसीति । अयं
भावः — वृथा चरसीत्यत्र सदृशीं न लप्स्यसे इति सादृश्याधिकरणस्यालाभोक्त्या
उपलभ्यमानेषु कुसुमेषु कापि सादृश्यं नोपलभ्यत इति सादृश्यनिषेधे प्रयवसानं यद्यपि भवति ।

अत एव तस्य विशिष्यानुपादानादुपमानलुपा । एवंम्—

निरूप्ययाणं कविना साद्दश्यं खात्मनो न चेत् । प्रतिषेधग्रुपादाय पर्यवस्यति सोपमा ॥

इत्यपि लक्षणमनुसन्धेयम् ।।

# तत्त्वालोकः

तथापि मालतीसदृशवस्तुनस्सत्वमभ्यनुज्ञायत एवेति उपमितिकिया— निष्पत्तेन कोऽपि प्रतिरोध इत्यव्याप्तः नावकाशः। इदमपि समाधानं सम्यगेव । यतथ्य, लोकेऽपि इदानी धनिकजनपरिप्राद्यतण्डुलाशया वणिकपथे भ्रमतां दुर्गतानां वणिरिभरेवमुत्तरमुपलभ्यते 'हे दुर्गताः भवतां भ्रमतामपि अध्यधित्रीहितण्डुलसदृशं नोपलभ्यत इति'। नैतावता राजोपभोगयोग्यतण्डुला— सत्त्वं प्रतिपादितं भवति, किन्तु तदलाभमात्रं तद्वदत्रापीति ज्ञेयम्।।

यदि तु मालतीसदृशं पुष्पमेव न स्यात् तदा इदमुदाहरणम् उपमान छप्ताया एव स्यात् । लोपो नाम विद्यमानस्य वस्तुनः अश्रवणमनुपलिष्धवी । अत एव व्याकरणसृत्रवृत्तिकृता वामनेन नाशिकायां 'अद्रशनं लोपः' [पा. सू. १-१ ६०] इति सूत्रे' अद्रशनमश्रवणमनुच्चारणमनुपलिष्धर भावः वर्णविनाशः इत्यनर्थान्तरमित्युक्तम् ॥

उक्तार्थे संमतिप्रदर्शनपरं विषयान्तरमुपादते-अत एवेति । अत एव-उपमितिकियानिष्पत्तिसद्भावादेव, तस्य-सादृश्याधिकरणस्य, अनुपादाना देव उच्चारणाभावादेव, उपमानळुसा वृथा चरसीति छुसोपमोदाहरणम् ॥

# 'उपमितिक्रियानिष्पत्तिमत्सादृज्यवर्णनग्रुपमा' इति ॥

#### त्त्वालोकः

प्रकारान्तरेण उपमासामान्यलक्षणमाह-एवमित्यादिना । कविना निरूप्यमाणं साद्दर्यं, स्वात्मनः प्रतिषेधमुपादाय न पर्यवस्यति चेत् उपमा-निषेधपर्यवसायि साद्दर्यं यत्र न वर्ण्यते तत्र उपमा इतीदमिष लक्षणमनु-सन्धेयम् ॥

कारिकाद्वयलव्धाथ सगृह्य लक्षणद्वयं प्रणयति - उपिमतीति । यादशवाक्यात् सदशीकरणव्यापारः सिद्धो भवेत् तादशव्यापारविषयीभृतं वर्ण्यमानं सादश्यमुपमेत्यर्थः ।

अत्र रसगङ्गाधरकृतिस्तित्थमिष्रयन्ति -- सादृश्यवर्णनस्य विलक्षण शब्दात्मकस्य तादृशशब्द्रप्रयोगहेतुभूतज्ञान।त्मकस्य वा शब्दवाच्यत्वं नास्तीति, तस्य अर्थनिष्ठत्वं सुतरां बाधितमेव ॥

यदि तु साद्दरयवर्णनिमित्यत्र विशेष्यतया भासमानं वर्णनं विशेषणी कृत्य साद्दरयमेव विशेष्यतया विवक्ष्यते तदा वर्णनिवषयीभूतं साद्दरयमुपमेति कल्पयितुं शक्यम् । अथापि 'गौरिव गवयः' इत्यादावि अतिव्याप्तिः ।

यदि तु-चमत्कारविषयककवित्यापारस्येव वर्णनपदार्थत्वान्नाति— व्याप्तिरिति उच्यते । तदा चमत्कारित्वस्य निवेशे उपमितिकियानिष्पत्ति— विशेषणवैयर्थ्यम् । न ह्यनिष्पन्नमापाततः प्रतीयमानं सादृश्य चमत्कृति— माधते । अत्रापि रसगङ्गधरकृत एवमभिप्रयन्ति—व्यतिरेकानन्वययोः कमलादिसादृश्यनिषेधस्य सर्वथा सादृश्यनिषेधाय सादृश्यस्य निरूपणं न तु

स्वनिषेधापर्यवसायिसाद्दश्यवर्णनम् उपमा इति । इति द्विविधमप्येतदुपमासान्यलक्षणम् । अलंकारभूतोपमा-लक्षणं तु एतदेवादुष्टान्यङ्गचत्वविशेषितम् ।।

# तत्वालोकः

त्तःकृतं (साद्दयनिमित्तकं) चमत्कारित्वम् । एवं च विदोषणवैयर्ध्ये दुर्वारमेव इति ॥

स्वनिषेधपर्यवसायीति । यादशवाक्यादन्ततो गत्वा सादश्यनिषेधे पर्यवसानं न भवति तादशं वर्ण्यमानं सादश्यम् उपमा इति ॥

उक्तं लक्षणद्वयमुपमासामान्यस्य नत्वलंकारभूतस्येत्याह इतीति । पूर्वोक्तमुपमालक्षणं द्विविधमपीत्यनेन उपामितिकियानिष्पित्तमत्साहश्यवर्णनम् इति । स्वनिषेधापर्यवसायि साहश्यवर्णनमिति चेत्यर्थः । उपमासामान्य लक्षणम् – अलकारभूतायाः अ । लंकारभूतायाः उपमायाश्च साधारणं लक्षण -मित्यर्थः ॥

अलंकारभूतोपमालक्षणं किमित्यत्राह-अलंकारभूतेति । तुशब्दः व्यङ्गचोपमां दुष्टोपमां च व्यावर्तयति । तेनाव्यङ्गचमदुष्टमुपमितिकियानिष्पि चिमत्सादृश्यवर्णनमुपमा । स्वनिषेधापर्यवसायि अदुष्टाव्यङ्गचसादृश्यवर्णनमुपमा इ-यलंकारभूतोपमालक्षणम् ॥

नच एकस्यैवोपमालंकारस्य लक्षणवैविध्ये लक्ष्यभेदः प्रसज्यत इति वाच्यम्, लक्षणानां परस्परिवरोधे सत्येव लक्ष्यभेदः । न त्वन्यथेति न लक्षणभेदप्रयुक्तलक्ष्यभेदप्रसङ्ग इत्यदोषात् । अत एव तत्तद्बुध्युन्मेषानु सारेण भिन्नभिन्नलक्षणप्रणयनं शार्त्रेषु परिदृश्यते ।

त्याद्यथा - एकत्रानेकधर्मप्रकारकं ज्ञानं संशयलक्षणम् 'अयं स्थाणुर्वा पुरुषोवे' त्यादें । एवम् - अनेकत्र एकधर्मप्रकारकमपि ज्ञानं संशय एव । तद्यथा - अस्मिन् समाजे सुमित्रायाः पतिरयम्, अयं वेत्यादे । तद्वदत्रापीति । विस्तरस्तु ससन्देहप्रकरणे निरूपयिष्यते ।

अयं भाव:- दीक्षितरीत्या —

वाहि वात यतः कान्ता तां स्पृष्ट्वा मार्माप स्पृश्च । त्विय मे गात्रसंस्पर्शः चन्द्रे दृष्टिसमागमः ॥

इत्याद्युपमाध्वनिस्थले नालंकारव्यपदेशः । व्यङ्गचत्वालंकारत्वयोविरोधात् । शब्दालंकाराश्च यमकाद्याः शब्दिनिष्ठाः, अर्थालंकाराश्चोपमाद्याः वाच्यार्थे निष्ठाः, वाच्यार्थनिष्ठानामुपमादीनामलंकारत्वं व्यङ्गचार्थोपस्कारकत्वनिबन्ध निमित । उक्तं च ध्वनिकृता —

वाच्यालंकारवर्गीयंव्यङ्गग्रांशानुगमे सति । प्रायेणैव परा छायां विभ्रहृक्ष्ये निरीक्ष्यते ॥ [ध्व. ३.९३]

इत्युक्तरीत्या अनुगन्तव्यस्य अनुगन्तुश्चेकता न संभवतीति अनुगन्तव्यता व्यक्तचे अनुगन्त्वा वाच्यालंकारे इति न व्यक्तचत्वमलंकारत्वं च समानाधि करणम् अतश्च व्यक्तचोपमायाः अलंकारत्वं नेष्टम् । अत एव अव्यक्तच त्विदोषितमुपमालक्षणम् ॥

अत्र रसगङ्गाधरकारः प्रत्यविष्ठिते — उपमालक्षणे दत्तम् अव्यङ्ग्य त्विवेशेषणमयुक्तमेव ।. नहि व्यङ्ग्यत्वालंकारत्वयोरस्ति कश्चिद् विरोधः । यदि तयोविंगेधस्स्यात् वाच्यत्वालंकारत्वयोरपि विरोधस्स्यात् । यदा

चमत्कार।तिशय।धायकतया प्राधान्येन व्यङ्गचात्वं तदा अलकार्यत्वालंकार स्वबोस्सामानाधिकरण्यात् अलेकारलक्षणं मा प्रसांक्षीदिति उपस्कारकत्वेन विशेषणीयम् , न स्वव्यङ्गचात्वेन | तथा सित 'अद्वितीयं रुचात्मानम् ' इत्यत्र व्यङ्गचभूतोपमायाः संग्रहों न स्यात् इति ।

युक्तञ्चेतत । अत एवं ध्वनिकारो पि तृतीयोद्योते—वाच्यालंका र् वर्गोऽयं व्यङ्गचांशस्य अलंकारस्य, वस्तुमात्रस्य वा यथायोगमनुगमे सित, इत्यत्र व्यङ्गचत्वालंकारत्वयोविरोधे इष्यमाणे व्यङ्गचांशस्यालंकारस्येति न विवृण्यात् । अतथ्य व्यङ्गचत्वालंकारत्वयोः विरोधोनास्तीत्यवगन्तव्यम् ॥

किंच - रसादिरूपव्यङ्गचस्य गुणीभावे रसवदलंकारता कुवलयानन्दे प्रदर्शितेव । अन्यथा कथं व्यङ्गचस्वालकारत्वयोस्सामानाधिकरण्येन निर्देश उपपद्येत । अतश्च स्वोक्तिज्याघातोऽप्यापद्येत ॥

> प्रधानेऽन्यत्र वाक्यार्थे यत्रा<sup>ङ्ग</sup>तुरासादयः । काव्ये तस्मित्रलंकारो रसादिरिति मे मति: ॥ (ध्व.२-२७)

इत्युक्तं द्वितीयोद्योते । अत्र 'मे मितः' इत्युक्तिः व्यङ्गत्वालंकारस्वयोः सामाना विकरण्यं नास्ति इत्यमिप्रायमाविष्कर्तुं रसादीनामलंकार्यत्वेन शब्दार्थवृत्तित्वा मावेन च नालंकारता इति वदतामौद्भटानामुक्तिः अलंकारतायां नियाम-कस्य अज्ञानमाविष्करोति । अलंकारतायां नियामकं न शब्दार्थवृत्तित्व म्, किन्तु चमत्कारजनकत्वमेव । तच्च व्यङ्गयत्वेऽप्यस्त्येव । एवमेवान्यत्रापि शतशः दीपकसमासोक्त्यादिवदन्येऽपि अलंकाराः प्रायेण व्यङ्गयालंकार वस्त्वन्तरसंस्पिशिनो भवन्ति । दीपकादिषु उपमाव्यपदेशाभावः दीपकापेक्षया चमत्कारन्यूनतानिबन्धनः, 'प्राधान्येन व्यपदेशाः भवन्ती'ति न्यायात् ॥

विशिष्टोपमादिस्थले विशेषणाद्यपमानां वाच्यभृत विशिष्टोपमादिसिद्धचङ्गत्वात् , वाच्यसिद्धचङ्गरूपगुणीभृत व्यङ्गचतेव तासां नालंकारतेति न तदव्यापनं दोषः इति ॥ अत एव ध्वनिकृता—

# तत्त्वालोकः ं

ननु विद्यानाथोक्तोपमालक्षणे - वाच्यमिति विशेषणांश दूषयद्भिः दीक्षितैः 'त्वदाननमधीराक्षम् ' इति पद्य विशेषणोपमायां अव्याप्तिर्या उद्घाविता सा इदानीमव्यङ्ग्यत्वविशेषणोप्यदानादपरिहतैवेति इदमपि लक्षणमव्यापकमेवेत्याशंकामपत्यति — विशिष्टिति । विशिष्टोपमादिस्थले— विम्वप्रतिविम्बभावापन्नसाधारणधर्मप्रयोज्योपमास्थले 'त्वदाननमधीराक्षम् ' इत्यादौ, विशेषणाद्यपमानां विम्वप्रतिविम्बभ्तयोः विशेषणयोरक्षिमृगयोः, दीधितिकेसरयोश्य या उपमा तयोः वाच्यभूनविशिष्टोपमादिसिद्धग्रङ्गत्वात् अक्ष्यादिविशिष्टाननस्य मृंगादिविशिष्टपङ्गजस्य च या उपमा तस्याः सिद्धौ अङ्गत्वात् उपकारकत्वान् विशेषणोपमासिद्धयधीनसिद्धिकन्वलक्षणवाच्य सिद्धग्रङ्गरूपणीभृतःयङ्गचतेव तासाम् , नत्वलंकारता न तु उपमालंकारतेति उक्तलक्षणस्य अव्यापनम् अप्रसरः, न दोषः न लक्षणज्ञानप्रतिबन्धकः ।

एवं च विशिष्टोपमास्थले विशेषणोपमानां सिद्धिमन्तरा विशेष्योपमैव न सिद्ध्यतीति विशेषणोपमासिद्धिदशायाम् अलंकार्यस्यैवापरिनिष्पत्या तासामलंकारत्वमेव नास्तीत्यदोषात् इत्यभिप्रायः ॥

वस्तुत्तस्तु — विशिष्टोपमास्थले व्यङ्ग ोपमासिद्धिसापेक्षत्वमिति व्यङ्गचो पमायामलंकारव्यपदेशाऽभावेऽपि,

चन्द्रमयूखेर्निशा, निलनीकमलैंः, कुसुमगुच्छेर्लता । हंसैःशारदशीमा, काव्यकथा सज्जनैः कियते गुर्वी ॥

इत्यादौ अप्रस्तुतानां चन्द्रमयूखादीनां, प्रस्तुतानां सज्जनानां च कर्तृत्वेन, अप्रस्तुतानां निशादीनां प्रस्तुतायाः काव्यकथायाश्च कर्मत्वेन गुरूकरणरूपैक ध मीभिसंबन्धात् दीपके भासमाने, चन्द्रमयूखादीनां सज्जनेस्सह, निशा प्रभृतीनां काव्यकथया च साकम् उपमाप्रतीतिमन्तरा वाच्यस्य दीपकस्य न शाभातिशयशालित्वम् अतश्च व्यक्त्यभ्तोपमा वाच्यदीपकोपस्कारिकेति व्यक्त्योपमायामलंकारत्वभिष्टमेव । अलंकारान्तरस्य अलंकारान्तरोपस्कारकत्वं नास्तीति न केमाप्यभ्युपगतम् ।

अत एव 'तद्दिशयहेनवस्त्वलंकाराः इति वदन् वामनोऽपि अतिशयाधायकत्वं यत्र तत्रालंकारत्वं, तच वाच्ये बा स्याद्वयङ्गयेवा न तत्र कापि विप्रतिपत्तिरिति न्यनिक्त । परंतु व्यङ्गयार्थस्य वाच्योपस्कारकत्वे वाच्यमुखेनैव दीपकादिव्यण्देशः, नैतावता अलंकारत्वव्यङ्गयत्वयोर्विरोध इति मन्तव्यम् । अन्यथा-'वाच्यालंकारवर्गोऽयं व्यङ्गयांशस्य अलंकारस्य वस्तु मात्रस्य वा यथायोगमनुगमे सति छायातिशयं विश्रह्मक्षणकारं रेकदेशेन दिशितः इत्यादिध्वनिकारोक्तयः व्याकुप्येयुः ॥

किंच — व्यङ्गचारुकारस्य गुणीम वे दीपकादिविषयः इति बदता ध्वनिकृतैव-व्यङ्गचत्वारुकारत्वयोविरोधो नास्तीति स्फुटमेवाभिव्यङ्गितम् ॥

अपरंच — 'त्वदाननमधीराक्ष'मिः युदाहरणे विशेषणीपमायाः वाच्य सिद्धग्रङ्गश्यस्वपत्वमपि दुरुपपादम् – यत्रश्चेकैको ऽप्यलंकारः अनेकावयवघटितः ।

प्रकृते उपमा चतुर्भिः अवयवैः घटिता, तेच उपमानोपमेय –साधारण धर्मोपमाः । वाच्यसिद्धग्रङ्गमित्यत्र वाच्यपदेन विशिष्टोपमाया प्रहणे व्यङ्गग्रोपमया अनुगृहीतयोः वस्तुर्तोभिन्नयोधर्मयोः विम्वप्रतिविम्बभावम् रुतया साधारणधर्मतेवेति वाच्यरूपत्वमेवेति तदङ्गत्वं न संभवत्येवेति कवाच्यसिद्धग्रत्वम् साधारणवर्मतया साहरुपप्रयोजकं भवेत् १ नैतावता तस्य वाच्या द्वहिर्भावः । येन वाच्यसिद्धग्रङ्गस्पगुणीभृतव्यङ्गग्रता ॥

#### यथाच----

'अमिमरतिमलसहृद्यतां प्रलयं मूल्ं तमः शरीरसादम् । मरणं च जलद्भुजगजं प्रसद्य कुरुते विषं योगिनीनाम् ॥

इत्युदाहरणे-जलदे भुजगत्वं रूप्यते । रूपकशरीरं तावत् उपमानमुपमेयं साधारणधर्मः इति अत्र च जलदः उपमेयं, भुजगः उपमानं, अग्यादि जनकत्वं साधारणो धर्मः । उक्तं साधारणधर्मं निमित्तीकृत्य जलदे भुजग स्वमारोप्यते । तादशारोपे विषपद्व्यङ्ग्यस्य गरलरूपार्थस्य रूपकशरीरा द्वहिभृतस्य वाच्यभृतरूपकसिद्धग्रङ्गत्वाद्वाच्यसिध्यङ्गत्वम् । न चात्रतथेति ।

एतेन-—विशिष्टोपमास्थले विशेषणाद्युपमानां वाच्यसिध्यङ्गतया गुणी-भूतव्यङ्गचरवम् । सिद्धार्थस्योपस्करणाभावात्तु नालंकारत्वमितिवदन् रसगङ्गा धरोऽपि चिन्त्य एव ।

तथा विशिष्टोपमास्थले 'त्वदाननमधीराक्षम्' इत्यत्र ग्रन्थकृदापादिता-मन्याप्ति भृक्षनेत्रादीनां विम्वप्रतिबिम्बभावापन्नतया अभेदस्यैव विवक्षिततया तदुपमाया अविवक्षितत्वात् इति कौस्तुभोक्तं खण्डनम् अपि न युक्तम् ।

'न पद्मं मुखमेवेदम् ' इत्यादौ नोपमालकारः , किन्तु प्रतिषेधाक्षिप्तप्रसक्तितया आन्तिमान् , तदुपपाद कतयोपमा चेत्युभयं व्यङ्गचम् ॥

# तत्त्वालोकः

तत्रापि अभेदपरिकल्पनस्य परस्परीपम्यम् छकस्यैव सर्वसम्मतःवात् । तद-विवक्षायां विम्बपतिबिम्बभावस्यैवासिद्धिप्रसंगात् इत्यपि विमान्यम् ॥

अथ तत्वाख्यानोपमायामुद्धावितामन्याप्तिमछक्ष्यताप्रतिपादनमुखेन परि हरति — न पद्ममिति । अत्र मुखे पद्मप्रतियोगिकभेदसामानाधिकरण्येन मुख्यं निश्चीयते । नैतावता उपमा निष्पन्नेति वक्तुं शक्यम् , पद्मत्वनिषेध स्येव च भत्कारितया व्यतिरेकादिवत् निषेधप्रतिपत्तिद्वारतामात्रत्वमेत्र सादृश्य स्येति नोपमालंकारः ॥

कस्तर्धारंकारः १ न कोऽपि । तर्हि किंकृतश्चमत्कारः । व्यज्यमानेन आन्तिमता तदुपपादिकया उपमया च व्यज्यमानयेत्याह-किन्तिवति ।

शुक्तिं दृष्टा 'इदं रजतम् ' इति अमे जाते विशेषदर्शनानन्तरं यथा 'नेदं रजतं किंतु शुक्तिः' इति बाधमहे सति शुक्ती रजतत्वभ्रमः निवर्तते । किंतु तादशभ्रमे च शुक्तिरजतोभयसाधारणथाळथळ्यादिज्ञानं कारणम् । तद्वदत्रापि मुखं पद्मं नेति निष्धेन मुखं पद्ममिति पद्मत्वप्रकारिका भ्रान्ति व्यंज्यते । तादशभ्रान्ती च तयोरुपमा प्रयोजिका , सापि न वाच्येति भ्रतितमतः उपमायाश्च व्यङ्गचत्वम् इति भ्रन्थाशयः ॥

ननु—'तापं करोति सोत्कम्पं ज्वरः कि ? न सिक स्मरः ।' इतिवत् भत्रापि आन्तापहुतिरेव कुतोनोक्ता इति चेत्—उच्यते-उत्तरत्र-

> प्रकृतस्य निषेधेन यदन्यत्वप्रकरूपनम् । साम्यात् अष्हुतिर्वाक्यभेदाभेदवती द्विषा ॥

इति वक्ष्यमाणस्य अषद्गुतिलक्षणस्य असमन्वयात् ।

तथाहि—अपहुतेद्वों भागी-प्रकृतिनवेधः, अप्रकृतारोपश्च । अत्र प्रकृतिनेषेधो न कियते किन्त्वप्रकृतस्यैव निषेधः । ईत्थं सित अप्रकृतारोपः कथं कर्तुं शक्यः । एकदा एकस्यैव विधिनिषेधोभयविषयत्वायोगात् । 'न पद्मं मुखमेवेद'मित्यत्र तु मुख्ये मुख्यत्वं न निषिध्यते किंतु मुख्ये पद्मत्वं निषिध्यते । मुख्येऽप्रकृतं पद्मत्वं नाप्यारोप्यते । इत्थं सित अपहुतिः कथं वक्तुं शक्या । किंच-आन्ताहुतिस्तु चित्रमीमांसायां नैव लक्षिता अन्यकृतेति आन्तापहुतिसंभावनायाश्च कोऽवकाशः ।

इत्थं सित अपहुती — न चैवं 'न पद्मं मुखमेवेदम् ' इति तत्वा-ख्यानीपमायां विषये पद्मत्वनिषेधस्य मुखत्वप्रकल्पनस्य च सत्वादितिव्याप्तिः । प्रकल्पनपदस्य आरोपपरत्वादिति शङ्कासमाधाने कथं घटेते ।

यदि तु पद्मस्यैव प्रकृतत्व, तिन्निषेधश्च क्रियत एवेति तत्र अप्रकृत मुखाऽभेदः प्रकल्प्यत इति अतिव्याप्तिरित्युच्यते, तदा पद्मे पद्मत्वं निषिध्यते चेत् सः निषेधः किमर्थः इत्यनुयोगे पद्मे मुख्तवप्रतिपत्त्यर्थः इति अकामेनाप्यभ्युपेयमेव । सा च प्रतिपत्तिः आरोपमन्तरा न भवत्येवेत्यपहुत्युद्धारुष्यमेव युक्तं स्यात् । न तद्बिधिर्माव इति अपहुतिप्रकरणस्थः चित्रमीमांसाग्रन्थभागः चिन्त्य एव ॥

किश्व —अत्र कथं भ्रान्तिमतो व्यङ्ग्यता १ दक्ष्यमाणभ्रान्तिमदलंकार लक्षणं च 'कविसमयसिद्धमादृश्यप्रयोज्यनिषेधविषयोपमेयतापन्नवस्तुविशेष्य कोपमानानुभवः' इति तच्च न घटते , विषयस्य मुखस्यानिषिद्धतया विषय पिधानाभावात् । उपमानस्वनिश्चयस्तु परं व्यज्यते ।

नचात्र — पद्ममेव विषयः मुखमेवोपमानं, मुखसदृशे पद्मे पद्मत्वं निषिध्य आरोप्यमाणस्य मुखस्यानुभवो विद्यत एवेति अस्त्येवात्र आन्तिमान् इति वाच्यम् । तथासति आन्तिमतो व्यङ्गचत्वोक्तिरनुचितेव । तस्य वाच्यत्वात् ।

यदि तु—अत्र पद्मस्य प्रकृतत्वं मुखस्य चाप्रकृतत्वमित्यभ्युपगम्यते तदा दण्डचिममतः तत्वाच्यानीपमेति व्यवहारो न संगच्छेत ।

तथाहि—मुखे पद्मस्वभ्रमो यो जातः सः मुखमिदं भद्मं नेति वचनेन निवारितः । एवं चक्षुषोः यः मृङ्गत्वभ्रमो जातः सः इमे चक्षुषी न भृङ्गी इति वचनेन निवारितः । पूर्वोक्तभ्रमश्च सादृश्यमूलक इति मुखे मुख्त्वस्य, चक्षुषोः चक्षुष्टस्य याथातथ्येन कथनात् तत्वाख्यानोपमा व्यज्यत इति तत्वाख्यानोपमाव्यवहारो युज्येत । अन्यथा तु न युज्येत इति स्पष्टमेव भवति । अतश्चात्रस्यलक्षणरीत्या भ्रान्तिमतो व्यज्यमानताऽपि न घटते ॥ एवं च 'किन्तु प्रतिषेधाक्षिप्तप्रसिक्तित्या भ्रान्तिमान् व्यज्यते' इत्युक्तिः ्याहतार्थिकविति चिन्त्यमेव ।

# वस्तुतस्तु —

'भ्रान्तापहुतिरन्यस्य शंकायां भ्रान्तिवारणे ।' इति जयदेवाभिमतापहुतिविशेषाभ्युपगमे वाधकाभावाद् भ्रान्तापहुतिरेवात्र

गरीयसी । अत एव प्रन्थकृताऽपि-कुवलयानन्दे कल्पितभ्रान्तिपूर्वायाः भ्रान्तापहुते:—

> जटा नेयं वेणीकृतकचकुलापो, न गरलं गले कस्तूरीयं, शिरिस शशिरेखा न कुसुमम् ! इयं भूतिनाङ्गे प्रियविरहजन्मा धवलिमा, पुरारातिआन्त्या कुसुमशर किं मां प्रहरिस ॥

इति यदुदाहरणं दत्तम्, तत्रापि वेणीकृतकचकलाप-कस्तूरी-कुसुम-पाण्डु-भावेषु क्रमेण जटा-गरल-चन्द्ररेखा भूतिम्रान्तिर्या आसीत् तस्य निवारणं च जटा नेयमित्यादिना कियते, तत्प्रतिपादनपूर्वकं कचादियाथार्थ्यचात्रेद्यते, तद्वदत्रापि मुखे या पद्मत्वभान्तिर्जाता या च चक्षुषोः भृक्तस्वभान्तिर्जाता सा पद्मत्वभृक्तस्वनिषेधपूर्वकं निराक्रियते, मुख्यवादियाथार्थ्यं च प्रतिपाद्यत इति भ्रान्तापहुतेस्समीचीनमुदाहरणं भवति । अत एव कुवलयानन्दाख्य सन्दर्भे-जटा नेयामेति पद्ममुदाहरणं पंरिण्डीत्वत्र तस्वाख्यानोपमेत्युपमाभेदं मेने' इत्युक्तवा 'न पद्मं मुखमेवेति' पद्ममप्युदाहृतम् ।

इत्थं सत्यिप 'अत्र उपमां व्यावर्तयतः' अपहुतिरतिव्याप्तिमापाद्य प्रकल्पनपदस्थ आरोपपरतां परिकल्प्य तद्वारयतः, आन्तिमतो व्यङ्गचतां प्रति-पादयतश्च को वाभिप्रायः इति न जानीमः ॥

ननु 'न पद्मं मुखमेवेदम्' इत्यत्र उपमालंकारस्यासत्वे आचार्यदण्डिना उपमामध्ये कथं परिगणिता, तत्वाख्यानोपमेति व्यवहारश्च कथं कृतः

तथापि भ्रान्तिमदादिकमपि साधम्यमूलत्वमातेण उपमामध्ये परिगणयता दण्डिना तत्वाख्यानोपमेत्येतादृश व्यवहारः कृतः परमिति न तत्राष्यव्याप्तिदोंषः इति दिक् ॥

सा चेयम्रपमा द्विविधा-पूर्णा छप्ता चेति ।

# तत्त्वालोकः

इत्याशंकां समाधते-तथापीति । आन्तिमदादिकमपि-आन्तिमान् इति ख्यातो य अलंकारः सः, आदिपदात्सन्देहस्य प्रहणं, तथा च सन्देहालंकारस्य साहद्वयमूलतामात्रेण यथा-संशयोपमेति ज्यवहृत्य उपमायामन्तर्भावः कृतः तथा आन्तिमतोऽपि साहद्वयमूलत्वात् उपमामध्ये परिगणय्य तत्वाख्यानोप-मेति व्यवहारः कृतः । स च युज्यत एव । यतश्च आन्तिमान् सन्देहो वा नातिरिक्तालंकारतयाऽभ्युपगतो दण्डिना । अस्मामिस्तु आन्तिमान् अलंकारो ऽभ्युपगत एवेति उक्तोपमालक्षणस्याच्यापनं न दोषः, तद्व्यापनस्येष्टत्वादिति भावः ॥

वस्तुतस्तु - ग्रन्थकृदुक्तभ्रन्तिमल्रक्षणस्यासमन्वयात् , अन्यस्य भ्रान्ति मल्रक्षणस्याकथनात् अपह्नुतिविशेषत्वाभ्युपगमो युक्त इति प्रतिभाति ॥ एता वता 'न पद्म'मित्यारभ्य दिगन्तो ग्रन्थभागः चिन्त्यः ॥

'व्यावृत्तिर्व्यवहारो वा रुक्षणस्य प्रयोजनम् ' इत्युक्तरीत्या अरुंकारान्तराद्यावृत्तिज्ञानफरुकमुपमारुक्षणं प्रणीय तद्विशेष-ज्ञानाय तां विभजते—सा चेयमिति ।

उपमानोपमेयसाधारणधर्मोपमावाचकानां चतुर्णी-मुपादाने पूर्णो ॥

> तेषामेकस्य द्वयोः त्रयागां वा लोपे सति छप्ता ॥ पूर्णायां कचित्साधारणधर्मस्यानुगामितया निर्देशः।

# तत्वालोकः

सा अलंकारिक्षरोरहत्वेन प्रसिद्धा, इयम् उपमा, द्विविधा द्विप्रकारा । कदा इयं पूर्णोपमेत्युच्यते कदा वा लुप्तोपमे शंकां मनसि निधाय, चतुष्टयघटितपूर्णोपमायां प्रदर्शितायां तदन्यतमलोपिन्याः लुप्तायाः सुप्रहत्वात् पूर्णो व्युत्पादयति—उपमानेति ।

उपमानं सादृश्यप्रतियोगि, उपमेयं सादृश्यानुयोगि, साधारणधर्मः उपानोपमेयोभयानुगतः साधारणीकृतश्च धर्मः, उपमावाचकः इवादिः, एषां चतुर्णामपि उपादाने-ग्रहे पूर्णेत्युच्यते इत्यर्थः ।

तदन्यतमछोपिनीं छुप्तामाह — तेषामिति । तेषाम् उपमानोपमेय साधारणधर्मोपमावाचकानां मध्ये एकस्य — वाचकस्य, धर्मस्य, उपमानस्य वा छोपे, (एकछुप्ता) । द्वयोः वाचकोपमानयोः, धर्मोपमानयोः, धर्मवाचकयोः, वाचकोपमेययोर्वा छोपे (द्विछुप्ता) । त्रयाणां धर्मोपमानवाचकानां छोपे (त्रिछुप्ता) सति छुप्तोपमेत्युच्यते इत्यर्थः ।

उपमां विभज्य पूर्णालुसयोः स्वरूपं च प्रदर्श्य पूर्णोपमायां धर्मे साधारण्यं सप्तधा सम्पाद्यत इत्याह -पूर्णायामिति ।

कचित् वस्तुप्रतिवस्तुमावेन, कचित् क्रेषेण, कचित् विम्बप्रतिबिम्बभावेन, कचिदुपचारेण, कचित्समासान्तरा श्रयणेन, कचित् एषां यथासंभवं मिश्रणेन ॥

छप्तायां तु नैवं भेदाः इति । तस्यां साधारण धर्मस्यानुगामित्वनियमात् इति ॥

# तत्त्वालोकः

यथा-'वागर्थाविव सम्प्रक्ती' इत्यत्र नित्यसंबिन्धत्वरूपस्यानुगामितया, यान्त्या मुहुः' इत्यत्र 'सा तेन जगृहे' इत्यत्र च बलिताऽवृत्तत्वयोः कम्पिताधृतत्वयोश्च वस्तुप्रतिवस्तुभावेन,

'नरसिह्ममहीपाल' इत्यत्र स्वपदच्युतत्वपदस्य क्षेषेण,

'पाण्डचोऽय'मित्यत्र हरिचन्दनबालातपयोः हारनिर्झरयोश्च बिंबप्रति-र्बिबभावेन,

'उद्भवन्तमुदिताचिषं' इत्यत्र विकासस्य उपचारेण,

'तया विवृद्धाननचन्द्रकान्त्या' इत्युदाहरणे विवृद्धाननचन्द्रकान्त्येति विशेषणे उपमितसमास-विशेषणसमासभेदाश्रयेण,

'भीमकान्तेर्नृपगुगैः' इत्यादौ अनुगामित्विष्वप्रतिबिष्वभावयोः मिश्रणेन च धर्मे साधारण्यं संपादितम् ।

पूर्णोपमायामेव धर्मे साधारण्यसंपादकोपायानां सम्भवः । छप्तायां तु नेत्याह—छप्तायान्त्वित । तत्र हेतुमाह—तस्यामिति ।

लुप्तोपमायां साधारणधर्मः नियमेन अनुगाम्येव भवतीति एवंरीत्या एकप्रभेदतैवेत्येषामभिप्रायः ॥

रसगङ्गाधरकृतस्तु—'मलय इव जगित पाण्डः वल्मीक इवाधिधरणि धृतराष्ट्रः' इत्यत्र मलय—पाण्ड्वोः वल्मीकधृतराष्ट्रयोश्च उपमा । तल्ल चन्दनवत्सुखप्रदपाण्डवजनयितृत्वेन प्रथमोपमा । द्वितीयोपमा च आशी—विषवत् उपद्रवकारिदुर्योधनादिजनयितृत्वेन । तत्र आद्ये अनुगामि धर्मस्याप्रत्ययात् धर्मे साधारण्यम् । द्वितीये सर्पदुर्योधनयोः तथेति धर्मे साधारण्यम् । द्वितीये सर्पदुर्योधनयोः तथेति धर्मे छप्तात्वम् अन्यथा—एवंविधोदाह्ररणस्यासंग्रहप्रसंगात् । छप्तास्वप्येवं मेदाः संभवन्तीति वदन्ति ।

एवंविधोक्ती अभिप्रायभेद एव कारणम्-स च-विम्बप्रतिविम्बभाव-पदार्थस्वरूपनिरूपणन्यत्यास एव । तथाहि-अप्पय्यदीक्षिताः पुनः विम्बप्रति विम्बभावस्वरूपमेवमाहुः 'वस्तुतो भिन्नयोरप्युपमानोपमेयधर्मयोः परस्परसाद्दया दभिन्नतयाध्यवसितयोः पृथगुपादानं विम्बप्रतिविम्बभावः' इति ।

रसगङ्गाधरकारास्तु — उपमेयगतानामुपमानगतानां चासाधारणा नामपि धर्माणां सादद्वयमूलेनाभेदाध्यवसायेन साधारणत्वकल्पनम् इत्याहुः ॥

तत्रं दीक्षितमतेऽनुपाचानां धर्माणां न विवप्नतिविवमावादिः । अत एव तदीयलक्षणे उपादानपदमुपाचम् । अतश्च मलय इवेत्यादौ न धर्मछप्तात्वम् ।

रसर,ङ्गाधरकारकुन्मते तु-उपाचानामिव अनुपाचानामपि धर्माणाम्

बिंबप्रतिबिंबभावः । अत एव तैः उपादानपदं तल्लक्षणे नोपात्तम् । अतश्च मलय इवेत्यादिपद्ये स घटते ॥

अत्र यदि धर्मोपादानमावश्यकमित्याग्रहः कियते तर्हि अप्रस्तुतप्रशं सादौ प्रस्तुतवाक्यार्थबोधकपदानुपादानेऽपि एकः कृती शकुन्तेषु योऽन्यं शकान्न याचते' इत्यत्र चातकमानिनोः औपग्यं गम्यते । तत्र चातके शकान्यतिरिक्ताविषकयाचनाभावः अप्रस्तुतपरो धर्मः उक्तः । प्रकृतस्य मानिनः सम्बन्धां यः अधिकगुणव्यतिरिक्तश्चद्रवाधिकयाचनाभावरूपो धर्मः औपग्यप्रयोजकः स नोक्तः । अपि तु आर्थ एव । अथापि शकािषक गुणयोः शकव्यतिरिक्तश्चद्रयोश्च भिन्नतया विम्वप्रतिविभ्नमावस्त्रत्या । साधारण्यं संपाद्य प्रकृताऽप्रकृतयोः औपग्यं त्वयाऽपि संपाद्य गम्यौपम्यत निर्वाद्या । अन्यथा अप्रस्तुतप्रशंसायाः उपमाविष्यत्वेत्वोक्तिस्तवािप असंगताः स्यात् । इत्थं च ययोविभ्वप्रतिविभ्वभावः तयोः शाब्दत्वमेवेति न नियमः शक्यिकयः । अपि तु आर्थत्वमपीति विभ्वप्रतिविभ्वभावस्य श्रीतार्थत्वाभ्यां द्वैविध्यमुपगम्य सांगत्यसंपादनमावश्यकं तवापीति विभ्वप्रतिविभ्वभावस्य श्रीतार्थत्वाभ्यां द्वैविध्यमुपगम्य सांगत्यसंपादनमावश्यकं तवापीति विभ्वप्रतिविभ्वभावश्चि उपादानपदानुपादानं ज्यायः इति रसगंगाधरकृदाशयः ।

अत एव — जगन्नाथेन उपमानिरूपणावसरे—'न च शब्देनोपात्तत्वं विम्बप्रतिबिम्बभावे तन्त्रमित्याग्रहो विदुषामुचितः । श्रौतार्थत्वाभ्यां विम्बप्रतिबिम्बभावस्य द्वैविध्योचित्यादि'त्युक्तम् ॥ अत एव च कोमलातपेत्यत्र धर्मेऽसाधारण्यात् कथमुपमेत्याशंक्य उपमेयगतानां उपमानगतानां चासा—धारणानामपि धर्मणां साहश्यमूलेनाभेदाध्यवसायेन साधारणत्वकल्पनादिति श्रौतार्थोभयसाधारणो विवपतिबिचमावो लक्षित इत्यवधेयम् ।

किन्तु प्रकारान्तरेण भेदा वश्यन्ते । तत्र पूर्णायां धर्मस्यानुगामितया यथा —

वागर्थावित सम्पृक्तौ वागर्थप्रतिपत्तये । जगतः पिताौ बन्दे पार्वतीपरमेश्वरौ ॥ इति ॥

# तत्त्वालोकः

लुप्तायां प्रकारान्तरेण भेदास्संभवन्ति ते चोत्तरत्र वक्ष्यन्ते । तदाह किन्त्विति । प्रकारान्तरेणेति— प्रकारान्तरं च — वाचललुप्तादिभेदेन श्रीत्यादिभेदेन च वक्ष्यसागाः प्रकाराः ।

पूर्णीयां साधारण धर्मस्यानुगामित्वे उदाहरणमाह—तहे ति । वागर्थ सहशौ वागर्थाविवेति अस्वपदविग्रहः । 'इवेन सह सनासो विभक्त्यञ्जोपः पूर्वपदप्रकृतिस्वरत्वञ्चेति' कात्यायनोक्तेः । अस्मिन् वार्ति के नित्यसमासः इत्यपि कैश्चित् पठ्यते । परं तु —

मन्दः कवियशःप्रार्थी गमिष्याम्युपहास्यताम् । प्रांशुलभ्ये फले लोभादुद्वाहरिव वामनः ॥

इत्यसमस्तप्रयोगदर्शनात् तदघटितपाठ एव साधुः। शब्दार्थाविवेति तदर्थः। संपृक्तौ - नित्यसंबद्धाविति पर्यवसितोऽर्थः। नित्यसंबद्धयोर्वागर्थयोः उप ानत्वेनोपादानात्। शब्दार्थसम्बन्धो नित्य इति हि मीमांसकाः। जगतः सराचरस्य पितरौ मातापितरौ माता च पिता चेति विमहे 'पिता मात्रा' [पा. सू. २:२- ७० ] इत्येकशेषः। पर्वतस्य अपत्यं स्त्री पार्वती 'तस्यापत्यम् ' [पा. सू. ४-१-९२] इत्यण्। टिङ्कढाणञ् [पा. सू.

# 'औत्पत्तिकस्तु शब्दस्यार्थेन सम्बन्ध' इति वागर्थयोः नित्यसम्बन्धित्वं प्रसिद्धम् ॥

# तत्त्वालोकः

४-१-१५] इत्यादिना ङीप् । परमश्चासावीश्वरश्चेति कर्मधारयः । सन्म हिद्दित्यादिना समास् इति शिवतत्वरहस्ये नीलकण्ठदीश्वितः । पार्वती च परमेश्वरश्चेति द्वन्द्वेऽल्पाक्षरत्वात्पूर्वनिपातः । वागर्थप्रतिपत्तये शब्दार्थयोः सम्यज्ज्ञानाय वन्दे । पार्वतीपरमेश्वरयोः शब्दार्थस्वरूपत्वं

'शब्दस्वरूपमखिलं धत्ते शर्वस्य बल्लमा । अर्थस्वरूपमखिलं धत्ते बालेन्द्रशेखरः ॥

इति वायवीयसंहितोक्तरीत्या ज्ञेयम् । तेन स्वेष्टदेवताविषयकः कविनिष्ठो भावो ध्वन्यते ।

ननु उक्तोदाहरणे नित्यसम्बद्धत्वरूपं सम्प्रक्तत्वं शब्दार्थयोः कथं संभवति । यदादाय अनुगामित्वं धर्मे साध्यत इत्याशंकायामाह-औत्पिक्ति कस्त्विति ।

जैमिनीये पूर्वतन्त्रे धमें विधिप्रामाण्याधिकरणे—औत्पत्तिकस्तु शब्द स्यार्थेन सम्बन्धः, तस्य ज्ञानमुपदेशः, अन्यतिरेकश्चार्थेऽनुपल्रब्धे तत्प्रमाणं बादरायणस्यानपेक्षत्वात् । [पूर्व.मी. १-१-५] इति परिदृश्यमानस्य सूत्रस्यैकदेश अनूदितः ।

अस्यार्थश्च — शब्दस्य - पदस्य स्ववाच्येन - अर्थेन सह वाच्यवाचक भावसंबन्धः औरपत्तिकः - उत्पत्तिः स्वभावः औरप्रत्तिकः स्वाभाविकः, अतः

पदपदार्थयोः वाच्यवाचकभावरूपसंबन्धस्यैव स्वाभाविकत्वात् , सम्बन्धान्तर विरहेण बोधनसामर्थ्याभावः पदानां न शक्य इत्यमिप्रायः ।

यद्यसावसंबद्धतयोत्पन्नयोः पश्चादीश्वरादिमिः संकेतात् निर्वत्येत तदा वाच्यवाचकभावस्य अनित्यता स्यात् न च तथा अभ्युपगम्यते मीमांसकै

किन्तु शब्दार्थयोः उत्पत्तिदशासिद्धः इत्यौत्पत्तिकः संबन्धः । अत एव नैयाथिकाऽभिमतः पदानामीश्वरसंकेतपक्षः शब्दिनित्यत्वाधिकरणे मीमांसकैः निराक्रियते । विशेषस्तु भादृदीपिकादौ द्रष्टव्यः । औत्पत्तिकः नित्यः इति मीमांसाशाहरभाष्ये स्थितम् ॥

वैयाकरणाश्च ग्राहरार्थयोः संबन्धं नित्यमाहः । तथा च पातञ्जले महाभाष्ये — किमाचार्य एव स्नष्टा शब्दार्थसंबन्धानां ? अथ सर्ता ? इत्याशक्य 'सिद्धे शब्दार्थसंबन्धे' इति वातिकस्थस्य सिद्धशब्दस्य नित्यपर्यायत्वं पतञ्जलिना साधितम् । महाभाष्यप्रदीपोद्योते तु-शब्दार्थ योर्नित्यत्वपक्षे तत्सम्बन्धस्य नित्यत्वेऽपि, अनित्यत्वपक्षे शब्दार्थसंबन्धस्य प्रवाहनित्यतया अनादिन्वात् नित्यत्वम् इति परपशायां नागेशभट्टः ।

अत्र मीमांसक सांख्य वैशेषिक नैयायिक बौद्धानामनेकथा दर्शनम् । अथापि 'औत्पत्तिकस्तु शब्दस्यार्थेन संबन्धः' इति वदतो व्यासिशिष्यस्य जिमिनेः 'समाननामरूपत्वाच्चावृत्तावप्यविरोधो दर्शनात् स्मृतेश्च' [ब्र.स्.अ १-३-२९] इति वदतो जैमिनिगुरोः व्यासस्य च कर्मब्रह्ममीमांसयोः ऐकशास्त्र्यमिति निर्णातवतो बोधायनस्य महर्षेः मतमेव साम्प्रतमिति शब्दार्थसंबन्धस्य नित्यत्ववाद एवकरस्यम् । तदेतदिमसन्धाय 'प्रसिद्धम्' इति प्रयुक्तमत्रेति अवगन्तव्यम् ॥

आलंकारिकेषु भामहोऽत्रोदास्ते । ध्वनिकार-लोचनकारी स्वामि प्रायमाविश्चकतुः ।

तथाहि — विनश्वरोऽस्तु नित्यो वा सम्बन्धोऽर्थेन वा सता । नमोस्तु तेभ्यो विद्वद्भ्यः प्रमाणं येऽस्य निश्चितौ ॥ इति मामहः औदासीन्यं प्रदर्शितान् ।

आनन्दवर्धनश्र—'पौरुषेयाऽपौरुषेययोर्वाक्ययोर्विशेषमिद्धता शब्दा-नामौत्पत्तिकशब्दार्थसम्बन्धवादिना वाक्यतत्विदा व्यञ्जकत्वलक्षणो धर्म औपधिकः अवश्यमभ्युपगन्तव्यः । तदनभ्युपगमे हि तस्य शब्दार्थ-सम्बन्धनित्यत्वे एत्यप्यपौरुषेयणौरुषेयवाक्ययोरर्थप्रतिपादने निर्विशेषत्वं स्यादि'त्यादिना तस्य नित्यत्वं स्फोरितवान् ।

तत्रैव लोचने - औत्पित्तिकेति प्रतीकमुपादाय='जन्मना दि गियो भाविकारः सत्तारूपः सामीप्याल्रक्ष्यते, विपरीतलक्षणातो वा रूढ्या वा औत्पत्तिकशब्दो नित्यपर्यायः । तेन नित्ययोः शब्दार्थयोः शक्तिलक्षणं सम्बन्धमिच्छति जैमिनीयः ' इति अभिनवगुप्तपादाः ।

'सर्वादीनि सर्वनामानि' इति स्त्रे कैयटश्च-सर्वार्थाभिधानयोग्य— शब्दस्य शक्तिनियममात्रं संज्ञाकरणमिति शब्दार्थसम्बन्धनित्यताया अपि न विरोधः इत्याह [पात. म. के १-१-६.२७] । अत्रैव उद्योते शक्तिनि— यमनं शक्तिसम्बन्धबोधनमिति नागेशभट्टः ।।

शब्दार्थयोरिव उपामहेधरयोरपि अप्रथमावः प्रसिद्ध इति हरान्त-

उमामश्वरयोरप्यनयोर्न पृथग्भावः चन्द्र-चन्द्रिकयो-रिवेति तत्व्रसिद्धम् ॥

तथा च नित्यसंबन्धित्वरूपोऽत्र साधारणभर्भोऽतु-गामितया निर्दिष्टः ॥

# तत्त्वालोकः

प्रदर्शनपूर्वकं प्रदर्शयति-उमेति । शिवपारम्यप्रतिपादकप्रनथे निति शेषः ।

इत्थमुमाहेश्वरयोः सम्बन्धस्य नित्यत्त्रेऽवगते संप्रक्ताविति एकपदोपात्त तया अभेदाध्यवसायात् साधारणधर्मता सिद्धाः अनुगामिता चेत्याहं — तथाचेति ।

एतेन उक्तोदाहरणे शब्दार्थप्रतियोगिकमुमामहे प्ररानुयोगिकं नित्य -सम्बद्धत्वधर्मनिमित्तकं सादृश्यं चमत्कारीति चतुर्णामुपादानात् पूर्णीयमा ।

नन्वत्र-धर्मेऽनुगामित्वमुच्यते तत् किंरूपमिति विवेचनीयम् । तत्र किं एकरूपेण धर्मस्योभयान्वयित्वम् ! सम्बन्धत्वेन उभयान्वयित्वम् ! पर्यवसितधर्मयोरेकधर्मावच्छित्रत्वम् ! साधारणधर्मवाचकैकपद जन्यबोधप्रकारी-भूतधर्मस्य साधारणधर्मद्वयवृत्तित्वम् !

नाद्यम् - 'वागर्थाविव सम्प्रक्ती' इत्यन्नैव उपमानयोः वागर्थयोः वाच्यवाचकभावरूपः, उपमेययोः पार्वतीपरमेश्वरयोः संयोगरूप इति सम्बन्ध भेदात् एकरूपेण धर्मस्योपमानोपमेयो भयान्वियत्वं नास्तीत्यव्याप्तिः । येन रूपेण यस्य धर्मस्य उपमानगामिता तेनैव रूपेण उपमेयगामिता अवद्यं वाच्या। अन्यथा उपचारस्य धर्मे साधारण्यसंपादनार्थत्वोक्तरसांगत्यप्रसंगात्।

# अत एव न द्वितीयम् - यतश्च ।

'उद्भवन्तमुदितार्चिषं ततो भानुमन्तम् . . . . . '॥

इत्युदाहरणेऽपि मुख्यलक्ष्योभयसाधारणस्य विकचत्वस्य पुष्पेषु ईक्षणेषु च अन्योन्यसंयोगजनकव्यापारराहित्यस्य सम्बन्धत्वेन विषयविषयिसाधारण्यमस्त्ये वेति उपचारस्य पृथगुपादानमनुपपन्नं स्यात् । अतश्च पृष्पेषु विकचत्वं विजातीयपत्रविभागवत्वम्, ईक्षणेषु उपचारात् निमेषराहित्यम् तथासित नैकरूपेणोभयत्रान्वयः ।

न तृतीयम् – उपचारोदाहरण एव विजातीयपत्रविभागवस्वस्य निमेष राहित्यस्य च परस्परं भेदेऽपि मिथस्सयोगजनकित्याराहित्यरूपैकधर्माविच्छि— न्नत्वं विद्यत एवेत्यतिच्याप्तिः ॥

नापि चतुर्थम् — 'पीताम्बर इव गुणवान् नीलाम्बरः' इत्यादी गुणत्वजातिमङ्गीकुर्वतां गुणपदात् पीतन्वनीलत्वादिप्रकारेणैवान्वयबोधात् साधारणधर्मवाचकैकपद [गुणपद] जन्यबोधप्रकारीभूतधर्मस्य [पीत नील रूप] साधारणधर्मद्रयावृत्तित्वात् अननुगामित्वप्रसंगाच्च ॥

तसादनुगामिता दुर्वचेति चेदुच्यते --

तत्तद्धर्मतापर्याध्यिकरणवृत्येकसामान्योपस्थापकैकपदोपस्थाप्यत्वम् अनु गामित्वम् इति विवक्षणीयम् । धर्मस्यैकत्वे एकस्यैव धर्मतापर्याध्य-धिकरणत्विमिति, धर्मस्यानेकत्वे द्वयोरेव धर्मतापर्याध्यधिकरणत्विमिति धर्मस्य-कत्वेऽनेकत्वे वा न दोषः । अतश्च यत्र अनेकेषां मिश्रणं तत्र नाव्याप्तिः । उक्तानुगामित्वलक्षणे सामान्ये 'एके'ति विशेषणोपादानं विम्बप्रतिबिग्वभाव

यद्यप्यमामहेश्वरयोः वागर्थविन्नत्यसम्बन्धित्ववर्णनेन तयोनिरतिशयपरस्परप्रेमशालित्वम् , महामहिमत्वादि च व्यज्यते, तथापि न ध्वनिगुणीभृतव्यङ्गचव्यवहारः॥

# तत्त्वालोकः

वारणाय । तेनैव केषस्य।पि निवारणं भवति । पदे ऐक्यविशेषणं वस्तुप्रतिवस्तुभावनिरासाय । तत्र धर्मैक्येऽपि पदभेदात् । एवं च वागर्था विवेत्यत्र सम्पृक्तत्वस्य ताद्दशैकपदोपस्थाप्यत्वमस्तीति समन्वयः ॥

ननु 'वागर्थाविव' इत्यत्र कथमलंकारस्य प्राधान्यम् : उमामहे-धरसम्बन्धिनः संभोगशृङ्गारस्य व्यज्यमानतया रसध्वनेः, कालिदासकविनिष्ठ— देवताविषयकरतेः पार्वतीपरमेश्वरशृङ्गारस्य उपस्कारकतया गुणीभृतव्यङ्ग्यस्य वा प्राधान्यमिति सन्दिद्य — अलंकारव्यपदेशानुगुणचारुत्वस्यानुगुण्येना — लंकारोदाहरणत्वं परिकल्प्य अत्रोपन्यस्तमित्याह — यद्यपीति । उमेति । यद्यपि परस्परतपस्संपन्कलायितयोरुमामहेश्वरयोः 'केनापि कामेन तपश्चचार' 'इत्येष सा कर्त्तुमवन्ध्यरूपतां समाधिमास्थाये'त्याद्यक्तरीत्या अपृथग्माव उचित इति तिस्मिश्च निरतिशयप्रमशालित्वम्, तदुद्देश्यकनमस्कारात् महामिहम शालित्वं च व्यज्यते । नैतावतात्रैव कवेस्तात्पर्यमिति वक्तुं शक्यम् ।

परन्तु — 'उपमा कालिदासस्ये'त्याभाणकानुसारेण सन्दर्भानुगुणोपमा प्रदर्शनचातुर्याविष्करणे मुख्यतात्पर्यमिति न ध्वनिव्यपदेशः । न वा उत्तमदेवताविषयककविनिष्ठरतिभावस्य शृङ्गारोऽङ्गभूत इति गुणिभूतव्यङ्गच व्यपदेशो वा विवक्ष्यते । देवताप्रसादादिजन्यवासनास्वपसंस्कारविशेषो-

न खलु व्यङ्गचसंस्पर्शप्रतिभासादेवात्र चारुताप्रतीतिः । किन्तु वाच्यवैचित्र्यप्रतिभासादपीति प्रायस्तत्र संभवद्रसादि रूपं व्यङ्गचमलंकारान्तरंचागणयित्वैव तत्तदलंकारा उदाहियन्ते ।।

# तत्त्वालोकः

द्बुद्धाक्लिष्टपदतदर्थयोजनानिपुणनिबद्धकाव्यवाक्यप्रतिपाद्यानां विभावानुः भावव्यभिचार्यन्यतमरूपता नियतैव । अन्यथा—

> 'नीरसस्तु प्रबन्धो यः सोऽपशब्दो महान् कवेः । स तेनाकविरेव स्यादन्येनास्मृतलक्षणः॥'

इति ध्वनिकारोक्तरीत्या तस्य अप्रशस्तकवित्वादिकं प्रसज्येत । अतश्च सत्कवीनां व्यापारगोचरा रसादय एव । अथापि—शब्देभ्यः प्रतीयमानस्य व्यवज्ञस्य कदाचित् वाच्योपमादिभ्यःप्राधान्येन चारुत्वेऽवगम्यमाने 'चारुत्वोन्तकर्षनिबन्धना हि वाच्यव्यवज्ञयोः प्राधान्यविवक्षेति' ध्वन्यालोकोक्तिरीत्या उपमादिव्यपदेशः । तथा सति गुणीभृतव्यज्ञवत्वं प्रसज्यत इति चेत् कामं प्रसज्यतां समासोक्त्यादिषु गुणीभृतव्यज्ञवेषु अलंकारव्यपदेशस्य ध्वनिकारा दिसम्मतत्वात् । अत एव ध्वनिकृता—

'व्यङ्गग्रस्य यताप्राधान्यं वाच्यमात्रानुयायिनः । समासोनत्यादयस्तत्र वाच्यालंकृतयस्स्फुटाः ॥' इत्युक्तम् ॥

न खल्निति । अयमभिप्रामो ध्वनिकृता आविष्कृतः, —

एकस्यैव धर्मस्य सम्बन्धिभेदेन द्विरुपाद।नं वस्तुप्रतिवस्तुभावः ॥

#### तत्त्वालोकः

'व्यक्तचस्य प्रतिभामात्रे नाच्यार्थानुगमेऽपि वा । न ध्वनिर्यत्र वा तस्य प्राधान्यं न प्रतीयते ।' इति ।

'वाच्यालंकारवर्गेऽयं व्यङ्गदाशानुगमे स्ति । प्रायेणैव परां छायां बिश्रलक्षये निरीक्ष्यते ॥'

इति च । तसात्सुष्ठूकं प्रायस्तत्र संस्वद्रसादिरूपमित्यादि ॥

घर्मे साधारण्यसम्पादकं द्वितीयमुपायं वस्तुप्रतिवस्तुभावस्वरूपमाह— एकस्यवेति । एकस्यैव धर्मस्य उपमानोपमेयोभयान्वयिनः समान्धर्मस्य, सम्बन्धिभेदेन-प्रतियोगिभेदेन द्विः-द्विवारम् उपादानं-निर्देशः, द्विवारम्— पादानं च मिन्नयानुपूर्व्या एकयानुपूर्व्या वा भवेत् । तत्राद्या यथा— टद्भटस्य—

> विरलास्तादशो लेके शीलसौन्दर्यसंपदः । निशाः कियत्यो बर्षेऽपि यास्विन्दः पूर्णमण्डनः ।।

इत्यत्र विरलाः, कियत्यः इति पदाभ्यां विरल्खरूप एक एव धर्मः उपमा नोपमेयरूपसम्बन्धिभेदेन उपात्तः ।

द्वितीया यथा- भामहस्य —

'कियन्तर्सन्ति गुणिनः साधुसाधारणश्रियः I

# स तु शुद्धो न सम्भवति । किन्तु विशेषणतया विशेष्यतया वा सर्वत्र विम्बप्रतिबिम्बभादकरम्बितः इति ॥

# तत्त्वालोकः

स्वादुपाकफला नम्राः किथन्तो वाऽध्वशाखिनः ॥' इत्यत्र विरलखं कियत्वदाभ्यां निर्दिष्टम् ॥

वस्तुप्रतिवस्तुभावे विशेषमाह-स त्विति ।

बिम्बप्रतिबिम्बभावमाश्रित एव सर्वत्र वस्तुप्रतिवस्तुभावः । न न शुद्धसामान्यरूपः इत्यर्थः । अत्र कारणं यन्ममप्रकाशे नागेशभट्टेनोक्तम् – भिन्नशब्दबोध्य एकोऽप्यर्थः विभिन्न इव प्रतीयते । अत एव—

'उदेति सविता ताम्रः ताम्रः एवास्तमेति च'

इत्यादो द्वितीयवाक्ये 'रक्त एवास्तमेति चे'ति यदि क्रियेत तदा पदान्तर प्रतिपाद्यमानः स एवार्थो भिन्न इव प्रतीयमानः प्रतीति व्यवद्घीतेति प्रकृतिप्रक्रमभङ्गदोषमाहुः प्राञ्चः । 'उदेति सिवते'त्यत्र सम्बन्धिमेदोऽपि नास्ति तथापि प्रतीतिव्यवधानम् । प्रकृते तु सम्बन्धिमेदादपि मेदप्रत्यय-स्तयोः ! भिन्नरूपेण प्रतीयमानस्य नासाधारणता । साधारणीकरणे च कश्चिदुपायोऽन्वेष्यः । स च बिम्बप्रतिबिम्बमावः । तं विना धर्मस्य कथं साधारण्यमिति वस्तुप्रतिवस्तुमावस्थले विम्बप्रतिबिम्बमावकरम्बितत्व— मभ्युपेयमिति—तिचिन्त्यम्— 'भिन्नशब्द्वोध्य एकोप्यर्थः' इति च न सार्वित्रकः । यतो 'घटः कल्कः' इति विवरणविवरणिभावापन्नप्रयोगेषु विभिन्नतया प्रतीत्यभावस्य अनुभवगोचरतया व्यभिचारात् । एवं 'एक

पदोपाचोऽनेको डप्यर्थः अभिन्नतयेन भासते' इति नियमोऽपि तथैन । तथां सित नानार्थैकार्थपदानामनैलक्षण्यप्रसङ्गात् ।

किंच-पदार्थानां भेदे सित तद्वृत्तिधर्माणां प्रातिस्विकरूपेण भेद एव वास्तविकः । परन्तु साजात्यनिबन्धनमभेदमध्यवस्य अभिन्नताबुद्धिः । ताहशैकत्वप्रतिपत्तिहेतुः वस्तुप्रतिवस्तुभाव एव संवन्धविशेषरूपः । बिम्ब-प्रतिबिग्बभाववत् । 'उदेति सिवता ताम्रः' इत्यादौ उदयकालमृत्तिताम्रतायाः अस्तकालवृत्तिताम्रतायाश्च वस्तुतो भिन्नत्वात् । संबन्धिभेदतदभावौ, शब्दभेद-तदभावौ वा अर्थभेदतदभावप्रयोजकाविति ।

नन्तेवं तर्हि-अनुगामित्व-वस्तुप्रतिवस्तुभावयोः को भेदः १ यत्र साधारणधर्भीपस्थापकपदेक्यं तत्र अनुगामित्वम्, यत्र साधारणधर्भीपस्थापक-पदभेदः उच्चारणभेदो वा तत्र वस्तुप्रतिवस्तुभाव इति भेदात् । वस्तु-प्रतिवस्तुभावस्थले, एकसामान्यमूलकः अभेदः मूल्प् । विन्वपतिबिन्ब-भावस्थले तु धर्मभेदे सति सादृश्यमूलकः अभेदः मूलम् । अतश्च वस्तु-प्रतिवस्तुभावस्य बिन्बप्रतिबिन्बभावकर्श्वतत्वभेवेति न नियमः । तत्र प्रमाणाभावात् ।

#### अन्यथा----

' मुक्ताभिः सिल्लरयः स्तिश्किपेशी — मुक्ताभिः कृतरुचिसैकतं नदीनाम् । स्त्रीलोकः परिकल्यां चकारं तुल्यं पल्य कः विगलितहारचारुभिस्सैः ॥'

# वस्तुतो भिन्नयोः [अपि] धर्मयोः परस्परसाद्दश्यादः भिन्नतयाध्यवसितयोद्धिरुपादानं विम्बत्रतिविम्बभाव इति ।

# तत्वालोकः

इति माघपे [स ८-९) नदीनां सेकतेषु स्वपल्यंकतुल्यता प्रतीयते, तत्र रुचिरत्वचारुत्वयोः, तद्विशेषणयोः मुक्ताहारयोः भेदाऽभावात् वस्तु-प्रतिवस्तुभा वे साधारण्यं संपाद्यम् । तत्र वस्तुप्रतिवस्तुभावस्य विशेष्यतया विशेषणतया वा बिम्बप्रतिबिम्बभावकरम्बितत्वमेवेति नियमे उक्तधर्मस्य साधारण्यं न स्यात् । इष्यते त्वत्र उपमा । उक्तनियमाभावे तु अत्र मुक्तारुचिरव-हारचारुत्वयोरिष भेदाभावात् साक्षादेव वस्तुप्रतिवस्तुभावा-स्साधारण्यमिति पूर्णोपमोदाहरणत्वं संपद्यते । एवं च वस्तुप्रतिवस्तुभाव— विम्बप्रतिबिम्बभावी उपमायां धर्मे साधारण्यसम्पादकाविति बोध्यम् ।

अत एव-रसगंगाधरकृद्पि--

'विमलं वदनं तस्या निष्कलङ्कं मृगाङ्कति।'

इत्यादौ शुद्धोऽपि वस्तुप्रतिवस्तुभावः संभवति इत्याह ॥

बिम्बप्रतिबिम्बभावस्वरूपमाह — वस्तुत इति ।

उपमा तावत् साधारणधर्मनिमित्ता । साधारण्यं च धर्मस्येकत्वे भवति । अत्र च वस्तुतो धर्मस्य नैकत्वम् । निह आननगत एव धर्मः कमलादा— वस्ति । तस्यासंभवात् । अपितु तज्जातीयोऽस्ति धर्मः । एतं मुख-कमलादिवर्तिनोधर्मयोः भेदात्साधारण्यं नास्तीति उपमायाः स्वरूपनिष्पत्तिरेव न स्थात् ।

यदि धर्मयोरिष साद्दरयमभ्युपेयते तदा तत्रापि साद्दरयनिमित्तमन्य-दन्वेष्टव्यम् । तत्राप्यन्यदित्यनवस्था स्यात् ।

ततश्च धर्मयोर्वस्तुतो भेदेऽपि प्रतीतावेकतावसायाद्भेदेऽपि अभेद इत्येतित्रिमित्तमेकमाश्रयणीयम् । तच्च सकृत्रिदेशेऽनुगामितारूपम् । एकार्थत्वे शुद्धसामान्यरूपम् । एतदेव वस्तुप्रतिवस्तुभावरूपमित्युच्यते । असकृ-त्रिदेशे शुद्धसामान्यरूपत्वाभावे सत्यपि पारिशेष्याद्विम्बप्रतिबिम्बभावरूप— त्वमेव । एतेषां च धर्माणामभेदेनैव प्रतीतेः साधारणत्वम् । अभेद— प्रतीतिश्चात्र सादृश्यनिमित्ता । सादृश्यस्य च सित्तवादिगुणयोगो निमिग् त्तम् । एवमभेदप्रतीतिमुखेनात्र समान्धर्मत्वम् ।

लोकोऽपि हि चिलफलकादौ बिम्बात् प्रतिबिम्बस्य भेदेऽपि मदीयमे-वात्र वदनं संक्रान्तमित्यभेदेनाभिमन्यत इति आनुभविक एवासावर्थः ।

अन्यथा हि प्रतिबिग्बदर्शने 'कृशोऽहं स्थूलोऽहम्' इत्याद्यभिमानो नोदीयात् । अतश्च उपमेयवृत्तिधर्मस्य विग्वता । तया च धर्मे साधारण्यं संपाद्यते ।

अत एव त्रामन काव्यप्रकाशकाशादिभिः प्राचीनै:--

'स मुनिर्लिन्छितो मीञ्ज्या, कृष्णाजिनपटं वहन् । व्यराजन्नीरुजीमृतभागाश्चिष्ट इवांशुमान् ॥

इत्यादी मीञ्जीपटादे: वस्तुतो भेदेऽपि अभेदविवक्षामाश्रित्य साधारणधर्मस्य हीनत्वमुक्तम् ।

रसगंगाधरकृतस्तु - उपमेथगतानामुपमानगतानां चासाधरणानामपि

तत्र बस्तुप्रतित्रस्तुमावस्य विशेषणता यथा—
यान्त्या मुहुर्वलितकन्धरमाननं तत्
आवृत्तवृन्तशत्वत्रन्तिभं वहन्त्या ।
दिग्धोऽमृतेन च विषेण च पक्ष्मलाक्ष्या
गाढं निखात इत्र मे हृदये कटाक्षः ॥

#### तत्त्वालोकः

धर्माणां सादृश्यम् लेनाऽभेदाध्यवसायेन साधारण्यकरुपनिमत्युक्तवा, उपमेयो-पमानवृत्त्योधर्मयोः शाब्दत्वमार्थत्वं वा स्यात् । परन्तु एकस्य शाब्दत्वम्, अन्यस्यार्थत्वं माभूत् । तथा सित दोषत्वमेवेत्यप्याहुः । विस्तरस्त्वन्यत्र द्रष्टव्यः ॥

वस्तुप्रतिवस्तुभावापत्रस्य धर्मस्य बिम्बप्रतिबिम्बभावापत्रार्थिविशेषणतयोपस्थितौ उदाहरणं प्रदर्शयति—तत्रेति । मालतीमवलोकयतो माधव—
स्योक्तिरियम् । यान्त्या – गच्छन्त्या , गमनसमयेऽपि मद्दर्शनौत्सुवयेन
मुद्दः-वारं वारं, विलतकन्धरं-परिवर्तितप्रीवम् अत एव आवृत्तवृन्तशतपत्रिनिभं
कुसुमबन्धननालअपवर्जितिविकचपुण्डरीकादपि निरतिशयदीप्तियुक्तम्, तादश—
पुण्डरीकतुल्यं वा आननं वहन्त्या, तया पक्ष्मलाक्ष्या क्षिप्तेप्वपि बहुषु
कटाक्षेषु नीरन्ध्रतरुशाखानिरुद्धतयोपरुष्यु किश्चदेकः कटाक्षः देवान्मम हदये,
गाढं-हढं निखातः विदार्थ हृदयमन्तः प्रवेशितः । तस्यागमनसमये अवलो—
कनं मम हृदये लग्नमिवेत्यर्थः । अत्र गाढमित्यनेन पुनरुद्धरणाशक्यत्वं
सूचयति । दृद्धसंलग्नत्या इदानीमपि तथैव वर्तमानोऽन्तद्दश्वर्यमिव व्यथ—

अत्र विम्बग्नतिविम्बभावेन निर्दिष्टयोः कन्धराः वृत्तयोः विश्वतावृत्तश्चन्दाभ्याम् एक एव धर्मो विश्लेषणतया निर्दिष्टः । इति ।

विशेष्यता यथा —

'सा तेन जगृहे साध्वी हठात् साध्वसकस्पिता । वानरेणातिलोलेन वाताधूतेव तस्लरी ।।

# तत्त्वालोकः

यतीत्यभिप्रायः । स्मरः धनुर्गहीत्वा तामेव लतामादाय तत्कटाक्षमेव नाराचं मन्मनिस लक्ष्ये कदाचिद्प्यनुद्धरणीयं निखातवान् इति गूढाभिप्रायः। कीद्दशः कटाक्षः ? अमृतेन विषेण च दिग्धः। पतनसमयेऽतिशयिता— ह्यादजनकत्वात्, इदानीमिष जीवनहेतुत्वाच अमृतेन दिग्धः। दुस्सह— विषयोगवेदनानिमित्तवात् विषेण दिग्ध इत्यर्थः।

अत्र बिम्बप्रतिबिम्बभावमापन्ने ये कन्धरावृन्ते तयोः प्रत्येकं क्रमेण विलित्त्वावृत्तत्ते वस्तुप्रतिवस्तुभावापन्ने विशेषणे। तदेतदाह—अन्नेति। अथ वस्तुप्रतिवस्तुभावापन्नधर्मस्य विशेष्यत्वे सित बिम्बप्रतिबिम्बभावापन्नस्य विशेषणत्त्रया प्रतीतिर्यत्र तादशं लक्ष्यमुदाहरति—विशेष्यतेति। साध्व—सकम्पिता—भीतिसंगातकम्पा, सा साध्वी—पतित्रता अतिलोलेन अतिचपन्लेन वानरेण कपिना गृहींगा वातेन—वायुना आधूना—कम्पिता वल्लरीव, मञ्जरीय, तेन पुरुषेण हठात् बलान्कृत्य, जगृहे-गृहीता।

अत्र साध्वसवातयोः विम्बत्रतिविम्बभावापन्तयोः कम्पिताधृतशब्दाभ्यामेक एव धर्मी विशेष्यतया निर्दिष्टः ॥

शुद्धविम्बप्रतिविम्बभावो यथा—'पाण्डयोऽयमंसार्पितलं-बहारः' इत्यादि ।

# तत्त्वालोकः

अत्र वस्तुप्रतिवस्तुभावमापन्नयोः कम्पिताधृतयोः विशेष्यःवं साध्वस-चातयोः विशेषणत्वम् बिम्बप्रतिबिम्बभावश्चत्याह-अत्नेति ।

ननु-अत्र आननशतपत्रयोः प्रतीयमानेनैव धर्मेण सौन्दर्यादिना साम्यनिष्पत्तौ कन्धरावृन्तयोः बिम्बप्रतिबिम्बभावमूळतया आवृत्तविकतित्वयोः वस्तुप्रतिवस्तुभावमूळतया साधारण्यसंपादनेन किंफळमिति शंक्यम्-एकधर्म-घटितसादृश्यापेक्षया बहुधर्मघटितसादृश्यस्य चमत्कारितशयाधायकत्वात् तथा तत्संपादने प्रयतः।

अन्यथा-यान्त्या मुहुरित्यंत्र वस्तुप्रतिवस्तुभावविग्वपतिबिग्बभावयोः सर्वस्वकारादिभिः स्वीकारः अनुपयुक्तः स्यात् ।

प्रन्तु- एतावानयं विशेषः । उपमानोपमेयविशेषणानामभेदबुद्धेः कचिःसादृश्यप्रयोजकःवं यथा—

> 'उत्खातद्रुमिनव शैलं हिमहतकमलाकः मिन लक्ष्मीनिमुक्तम् । पीतमदिरमिन चषकं बहुलप्रदोषमिन मुग्धचन्द्रनिरहितम् ॥

इति प्रवरसेनविरचितपद्ये — शैले उत्खातद्वमत्वं विलक्षणभ्संयोगरिह

ैं अत्र हरिचन्दनबालातपौ, हारनिर्झरौ च बिम्बप्रति बिम्बभावेन निर्दिष्टौ ।

#### तत्त्वालोकः

तत्वम्, समेद्र चोद्घृतत्वमिति विशेषात् तयोरभेदबुद्धिः साहश्यपयोजिका । तयोधमिन्तरप्रयुक्तसादश्यमूरुकचमत्काराप्रसिध्या उत्त्वातद्भुमत्वे सादश्य प्रयोजकत्वानुसंघानं विना न प्रतीतेः पर्यवसानम् । 'यान्त्या मुहु' रिति पद्ये तु कन्धरावृन्तादीनामैक्यज्ञानाभावेऽपि सौन्दर्यादिना सादश्यप्रतीतिपर्य – वसानं भवत्येव । अयापि उक्तानामैक्यज्ञानं सादश्यज्ञाने उत्कर्षप्रति— पत्तिमात्रपरुकमिति ।

अथ वस्तुप्रतिवस्तुभावाकरिम्बतं बिम्बप्रतिबिम्बभावमुदाहरित — शुद्धेति । बिम्बप्रतिबिम्बभावे शुद्धता च वस्तुप्रतिवस्तुभावाकरिम्ब तत्वमेव । पाण्डयोऽयमिति पद्यं प्राम्व्यास्त्यातम् । अत्र कयोः बिम्बप्रति बिम्बभाव इत्यत्राह-अन्नेत्यादिना ।

नन्वत्र — हरिचन्दनादेर्धर्मित्वमेवेति कथं धर्मत्विमिति चेत् । धर्मिणोऽपि धर्मत्वमाश्रयाश्रयिभावाद्युज्यते । धर्मिविशेषप्रतिपादनोन्मुखाश्च। धर्मिणोऽपि धर्मा इत्येवोच्याते । पाण्डयोऽयमित्यत्र च हाराङ्गरागयोरुपादानं हि पाण्डयस्य वैरुक्षण्यसम्पादायेव । इन्दुमतीं प्रति पाण्डयस्य विरुक्षणारुम्बनिमावत्वेन प्रतिपिपादियिषिदत्वात् । अन्यथा हि-पाण्डया दिराजयोः उपमाया उत्थानमेव न स्थात् । त दशोपमासमुत्थाने च हारिनिर्झरादीनां वस्तुतो भेदेऽपि अभेदिविवक्षा अवश्यमाश्रयणीया । अत

## क्लेषो यथा —

नरसिंह महीपाल समस्तोऽपि रिपुस्तव । पारावारसमानत्वं दधाति स्वपदच्युतः ॥ इति ।

#### तत्त्वालोकः

एव हारनिईसरादिधर्मनिमित्तेवोपमा । तावन्मात्रेणेव उपमापर्यवसनात् । एवं च बिम्बप्रतिबिम्बभाव उपमानिर्वाहायाश्रयणीय एव ।

कचित् श्लेषेण धर्मे साधारण्यं संपाद्यत इ-युक्तं तस्य विद्याधरोदाहृत मुदाहरति - इलेषो यथेति । हे नरसिंहमहापाल-नरसिक्सनामकनरपते । तव भवतः, समस्तोऽपि रिपुः निखिलोऽप्यरातिवर्गः, स्वपदच्युतः - स्वस्थानान् श्रष्टः सन् स एव स्वपन् अच्युतो विष्णुर्यत्र सः क्षीरसागरः पारावारसमानत्वं अर्णवसादृश्यं दधाति प्रामोति । अत्र

'पारावार इवाभाति प्रमादात्स्वपदच्युतः'

इति पठों यदि स्यात् तदा स्वपदच्युत इत्यस्य उपमानांशेऽन्वेतुं शक्यो भवेत्, अन्यथा एकदेशान्वयः प्रसज्येत तदा तु पदार्थः पदार्थेनान्वेति, नतु पदार्थेकदेशेन इति न्यायविरोधस्स्यात्।

अत्र वैरिषु स्वपदच्युतत्वं स्वस्थानभ्रष्टत्वरूपं, समुद्रे स्वपद्धि विशिष्टत्व रूपमिति वैरिसमुद्रयोः धर्मे यद्यपि न साधारण्यम् ,

अथापि एकपदोपात्तस्यानेकस्याऽप्यर्थस्येकबद्भासमानत्वम् अनुभसिद्ध मिति श्लेषम् लकाभेदाध्यवसायेन स्वपदच्युतत्वमिन्नमिति कृत्वा तिन्निमित्तकं सादृश्यं वैरिसमुद्रयोः परिकल्प्यत इति भावः ।

उपचरो यथा --

उद्भवन्तमुदितार्चिषं ततो भानुमन्तमिव हेमभूभृतः । पङ्कत्तिरिव कुमारमीक्षणैः विस्मयेनविकचैःपपुर्जनाः ॥ इति ।

## तत्त्वालोकः

कचिदुपचारेण धर्मे साधारण्यं संपाद्यत इत्युक्तम् तस्योदाहरणमाह —उपचारो यथेति । उपचारो नाम-गुणवृत्तिः लक्षणा । उपचरणमित शियतो व्यवहारः इत्यर्थः । उक्तं चान्यत्र—'उपचारो नाम अत्यन्तिवश— कलितयोः पदार्थयोः साहस्यातिशयमिहिन्ना भेदप्रतीतिस्थगनम् दिति । गौणी लक्षणा उपचारपदवाच्येति फलिति । सामान्यतो लोके आपे गौणे ह्यर्थे प्रयुज्यमानश्चादः मुख्यार्थारापेण प्रवर्तते । स च आरोपोऽन्यथानुपपत्ति मूजः । सर्वथा ह्यन्यथानुपपत्तिः बलवती । अत एव गौणशब्दप्रयोगेष्वर्थः विपर्यस्यति न तु शब्दः । यथा 'गौनिहिकः' इत्यादौ ।

उद्भवन्तमिति — जनाः – प्रजाः हेमभूभृतः – कैलासात , उद्भवन्तम् उद्यन्तम् उद्यन्तम् उदितार्चिषम् – उद्भतरोचिषम् , भानुमन्तमिव प्रभाकरमिव बालसूर्ये मिवस्थितं, कुमारं राजसुतं, पङ्कजिरिव स्थितैः – (रक्त) पुण्डरीकैरिव स्थितैः विकचैः विकासिमिः, ईक्षणैः नेत्रैः, विस्मयेन – आश्चर्येण पपुः आस्वाद – यामासुः इत्यर्थः मुखकमलावलोकनेन आनन्दमनु वभूवुरितियावत् ।

अत्र पङ्कजेक्षणयोरुपमा । तत्प्रयोजकश्च धर्मः विकचपदोपात्तः

अत्र विकासः पुष्पधर्मः उपमेयेषु वीक्षणेषूपचरित इति ।

समासभेदाश्रयणं यथा--

तया विशृद्धाननचन्द्रकान्त्या

प्रफुल्लचक्षु:कुमुदः कुमायौ ।

प्रसन्नचेतस्सलिल**३**३३वोऽभूत्

संसृज्यमानः शरदेव लोकः ॥ इति ।

## तत्त्वालोकः

विकासः, स च उपमानभूतपुष्पमात्रवृत्तिः, न पुनरूपमेये ईक्षणेअथापि पुष्पधर्मस्य विकासस्य ईक्षणे उपचारः । आनन्द जनकत्वःत् । ततश्च आनन्दे विकासाभेदाध्यवसायेन पङ्कजेक्षणयोस्साहद्यप्रतीतिः । अन्यनिमि त्रकसाह्यस्याप्रसिद्धः , तस्मात् कश्चिद्धमः साह्ययनिर्वाहकः । कश्चित्त तदुन्कर्षप्रयोजक इत्यमित्रायेणाह-अत्रेतिः

कचित् धर्मप्रतिपादकस्यैकस्यैव पदस्योपादानेऽपि समासभेदाश्रयणेन धर्म साधारण्यं संपाद्यम् उपमानिर्वाहयेत्याह — समासभेदेति । उदाहरति तया विवृद्धेति । विवृद्धाननचन्द्रकान्त्या शरदा संसुज्यमानो लोकः यथा प्रफुलचक्षुःकुमुदः. प्रसन्नचेतस्सिलेलश्च भवति, तथा विवृद्धाननचन्द्रकान्त्या तथा कुमार्था संसुज्यमानः शिवः प्रफुलचक्षुःकुमुदः, प्रसन्नचेतस्सिलेलश्चाभृत् इत्यन्वयकमः ।

अत्र लोक-शिवयोः उपमाप्रधानीभूता । तद्विशेषणयोः शरःकुमार्योः उपमा तदुपसर्जनीभूता । आननमिव चन्द्रः आननचद्रः, आनचन्द्रस्य कान्तिः

आननचन्द्रकान्तिः, विवृद्धा आननचन्द्रकान्तिः यस्याः सा तया विवृद्धानन चन्द्रकान्त्या शादा संस्रुज्यमानः संबन्धमनुप्राप्तः छोकः – जनः यथा येन प्रकारेण चक्ष्रंषीव कुमुदानि चक्षुः कुमुदानि प्रफुछानि चक्षुः कुमुदानि यस्य सः प्रफुछचक्षुः कुमुदा, एवं चेत इव सिलेळम् – चेतस्सिलेळम् । प्रसन्नं चेतस्सिलेळं यस्य सः प्रसन्नचेतन्सिलेळ श्रमवित, तथा आननं चन्द्र इव आननचन्द्रः आनन चन्द्रस्य कान्तिः, आननचन्द्रकान्तिः विवृद्धा आननचन्द्रकान्तिर्यस्यास्सा तया — विवृद्धा नचनद्रकान्तिर्यस्यास्सा तया — विवृद्धानचनद्रकान्त्या, तया कुमार्या — पार्वत्या, संस्रुज्यमानः सङ्गतः शिवः ईश्वरः, चश्चंषि कुमुदानीव चक्षुःकुमुदानि । प्रफुछानि चक्षुःकुमुदानि यस्य सः प्रफुछचक्षुःकुमुदानि चव्रुःकुमुदानि वित्रस्य सः प्रफुछचक्षुःकुमुदः । एवं चेतः सिलेळिमिव चेतस्सिलेळम् प्रसन्नं चेतस्सिलेळं यस्य सः, प्रसन्नचेतस्सिलिळश्च अमूत् इत्यन्वयार्थः । अव्याजसन्दरमुखकमलया पार्वत्या सङ्गतस्य परमेश्वरस्य तदवळोकनेन चसुरानन्दः चित्तप्रसादश्च समजनि इति यावत् ।

एतेनेदगुक्तं भवति छोको यथा ग्रीष्मवर्षासमययोः वातातपवृष्टि-समुद्भृतव् लिप्रक्षेप—तापाधिक्यजलिनदुनिपातिमया संकुचितनेत्रहृदयश्च भूत्वा शरदागमे सित मेघानाच्छादिताकाशदेशोदितराकाचन्द्रचिन्द्रका प्रसरशीतलितहेन्त्रेत्रः भवति, तथा कामदेहदाहप्रभवतृतीयनेत्रे द्भृत दहनताप संकुचितनेत्रहृदया दिशवः राकानिशाकरप्रतिमाप्रतिमशोभानपार्वृती समागमगम सङ्जातशीतलनेत्रहृदयश्चाभृदिति ।

शरत्समयसङ्गतलोकदृष्टान्तेन च अयमर्थो ध्वन्यते — ग्रीष्मे वातेन प्रक्षिप्तभूरेणूनि, तापन क्षीणजलानि च सरांसि भवन्ति । तथा वर्षासु मेघो-दरविनिर्मुक्ताभिः वर्षधाराभिः समं विषं मुझन्तो नागाः जलाशयेषु प्रपतन्ति । तेन च अनुपभोग्यं सक्रुषं च जलंभवति । शरदागमे च अगस्त्यनक्षत्रे

अत्र विद्युत्ताननचन्द्रकान्त्येति विशेषणं देव्यां शरदि च समासभेदेन प्रवर्तते इति ।

मिश्रणेषु अनुगामित्वविष्वप्रतिविष्वभावयोः मिश्रणं यथा—

#### तत्त्वालोकः

उदिते जलं विशुध्यति । 'अगस्त्योदये विषशुद्धिः' इति **बाणभदृश्च । एतेन** प्रकृतिप्रसादे जनानां चक्षुः मनश्च प्रसन्नं विकसितं च भवतीत्यनुभवः प्रदर्शितो भवति ।

अत्र शरदपर्णयोः उपमायां धर्मे न साधारण्यम् । यतश्च शरदि चन्द्रकान्तिप्रकर्षः । अप्रणीयां आननकान्तिप्रकर्षः इति भेदात् । इत्थं सित प्रवृद्धाननचन्द्रकान्त्येति पदप्रतिपाद्यस्य नैकरूपत्विमिति चेत्, उच्यते—शरत्पक्षे आननमिव चन्द्र इति, विशेषणसमासेनोत्तरपदार्थप्राधान्यं संपाद्य चन्द्रकान्तेः, अपर्णापक्षे आननं चन्द्र इवेति उपितसमासाश्रयणेन पूर्वपदार्थप्राधान्यं संपाद्य आननकान्तेः समासभेदलब्धार्थद्वयस्य अभेदाध्यवसायेन साधारण्यं संपाद्य उपमा निरुद्धत इति भावः । तदेतदाह - अत्रेति ।

रसगंगाधरकारस्त्वेवविधमुदाहरण नैव प्रदिशतवान् । तस्य चैवमादौ क्षेषेणैव निर्वाह इति अभिप्रायात् ॥

क्विदेषां यथासंभवं मिश्रणेनेति प्रतिज्ञानुगुण्येन तेष्विप अनुगामित्व बिम्बप्रतिबिम्बभावयोः मिश्रणे सित् धर्मे साधारण्यं संपाद्यत इत्युदाहरित - मिश्रणेषु इत्यादिना ।

भीमकान्तेर्नृपगुणैः स बभुवोपजीविनाम् । अधृष्यश्रामिगम्यश्र यादोरत्नैरिवार्णवः ॥ इति ।

अत्र अष्टष्यत्वमभिगम्यत्वश्च नृपगुणानां यादो रत्नानां च विम्बप्रतिविम्बभावमपेक्ष्य लब्धात्मकस्साधा-रणो धर्मः । इति ।

### तत्त्वालोकः

सः—दिलीपः उपजीविनाम्—आश्रितानाम्, भीमैः-भीतिकरैः तेजः प्रतापादिभिः, कान्तैः—चित्ताकर्षकैः कुलशीलदाक्षिण्यादिभिश्च, नृपगुणैः राज्ञामावश्यकैः गुणैः [युक्तः] यादोभिः—जलीयैः क्ररसत्वैः, रहेनैः उत्तमवस्तु भिश्च युक्तः अर्णव इव अधृष्यश्च—अनिभवनीयश्च, अभिगम्यश्च—आश्रय णीयश्च बम् व आस इत्यर्थः।

अत्र दिलीपाणिवयोरुपमा निबध्यते । तत्र अधृष्यत्वं, अभिगग्यत्वं च उपमानेऽर्णवे, उपमेये दिलीपे चैकरूपेणान्वीयमानोऽनुगामिधर्मः । परंतु सः स्व (अधृष्यत्वाभिगम्यत्व) प्रयोजकविषयोल्लेखरहितः उपमाप्रयोजको न भवति । अतः तरप्रयोजकानां नृपगुणानां, यादोरत्नानां च सादृश्यमूलकम भेदमध्यवस्य अनुगामितां संपाद्य दिलीपाणिवयोरुपमा सिद्ध्यतीत्याह्— अत्रेति । एतदुक्तं भवति । बिग्बप्रतिबिग्बमावमूलकतया लब्धात्मनो धर्मस्य कचिदनुगामिन्वमिति ।

## अनुगामित्वइलेषयोर्मिश्रणं यथा —

गते तव अति बन्स पश्चतां चिराय नश्चान्द्रमसं कुलं महत्। अदृष्टसंतानतया न शोभते वनं हरेः प्राङ्मथनादिवोदधेः॥

## तत्त्वालोकः

एवमनुगामित्व-श्लेषयोस्सांकर्यप्रयुक्तं धर्मे साधारण्यं कचित्संभवती त्युदाहरति-अनुगामित्वेत्यादि ।

हे वत्स ! इत्यनुकम्पाकृतं संबोधनम् । तव आतिर-भवत्सोदरे पश्चतां गते-मृत्युवशं गते, चिराय-बहो:कालादिष, अदृष्टसंतानतया-वंशिव च्छेदसंभावनया, नः-आसाकीनं, षष्टीविभक्त्या बहुशाखतयावतत्त्वं पारिश्युध्यं च सूचितं भवति । चान्द्रमसं चन्द्रसंबिध, तेन त्रेलोक्यविख्यात्वं सूचितं भवति, अत एव महत् कुलं-वंशः, उद्धेः समुद्रस्य मथनात् प्राक् अदृष्टसन्तानतया-अदृष्टकल्पवृक्षतया हरेः इन्द्रस्य वनम्-नन्दनवनम् यथा न शोभते तथा न शोभते इत्यर्थः ।

'विष्णुः चन्द्रेन्द्रवातार्कयमाश्चांशुशुकाग्निषु । कपिभेकाहिसिंहेषु हरिर्ना कपिले त्रिषु ॥ इति वैजयन्ती ।

अत्र चन्द्रवंशस्य नन्द्रनोद्यानस्य चोपमा निबद्धा । तत्र च साधारणो धर्मः अपेक्षितः । स च धर्मः सन्तानादर्शनं तच्च चन्द्रवंशेऽदृष्टसन्तितिरूपं, नन्दनेऽदृष्टपारिजातत्वरुपमिति भेदात् कथं साधारण्यम् ?

अत्र संतानशब्दक्लेषमपेक्ष्य लब्धात्मकं शोभारहि-तत्वं साधारणो धर्मः ॥

तिटदुज्वलहेतिम्रुत्तरः
कुरुराजध्वजिनीं विलोकयन् ।
प्रिययेव भिया सकम्पया
परिरेभे धृतद्यर्भपाथसा ॥

#### तत्त्वालोकः

न च सन्तानपद्वाच्यतावच्छेदकसंतानत्वमेकमेवेति कुतो न साधा-रण्यमिति वाच्यम् । सैन्धवादिपदवत पुत्रत्वं पारिजातत्वं च वाच्य तावच्छेदकं न सन्तानत्वमिति न साधारण्यम् । अत एव श्रुषमूलकः अभेदः तत्र तत्र अध्यवसीयते । तथा च संतानशब्दे श्रुषमूलकमभेदमध्यवस्य अदृष्टसंतानत्वस्य चन्द्रवंश — नन्दनोद्यानोभयसाधारण्यं इति तन्मूलतया 'न शोभत इति'शोभारहितत्वं साधारणोधर्मः इत्युपपादयति—अन्नेति ।

कचित् अनुगामित्वोपचारयोस्सिमिश्रणेन धर्मे साधारण्यं संपाद्य उपमा निरुद्धत इत्युदाहरति— तटिदिति । उत्तरः- विराटस्नुः, तटिदिव सौदामिनीव उज्वला—अप्रधृष्या हेतिः—आयुधिविशेषः यस्याः सा ताम् कुरु-राजस्य-धार्तराष्ट्रस्य मीष्मद्रोणादिभिः युद्धविशारदैः अधिष्ठितां ध्वजिनीं सेनाम्, विलोकयन्नेव पश्यन्नेव, धृतधर्मपाथण—सस्वेदया अत एव सकम्पया-वेपश्रमत्या, प्रिययेव—वल्लभयेव सकम्पया मिया—भीत्या, परिरेमे परिष्वक्तः । उत्तरगोमहणेऽहमहमिकया उत्तरः बृहन्नळां स्वसारथ्ये नियुज्य युद्धायोद्यतः भीष्मादीन् युद्धविशारदान् विलोक्य मीतः सस्वेदं सकम्पश्च जात इति भावः।

# अत्र सकम्पत्वानुगामिधर्मापेक्षया लब्धचारुमावं परिरंभकर्तृत्वं भीत्याग्रुपचरितम् । इति ।

### तत्त्वालोकः

लोकेऽपि भीत्या कम्पमानाः पार्श्ववर्तिनः परिरंभन्ते तदेतदुपवर्णितं 'त्रसत्तुषाराद्रिस्रुताससंभ्रमस्वयंम्रहाश्चषसुखेन निष्कयम् ।'

इति माघे । अत्र परिरंभश्च आलिङ्गनं तच्च चेतनव्यापारः। मीतिश्च न चेतनात्मिकेति तस्याः उक्तव्यापारकर्तृत्वं नोपपद्यत इति कविर्जानात्येव। अथापि स्वायत्ते शब्दप्रयागे गौणशब्दं प्रयुङ्गानस्य प्रयोजनप्रतिपिपादियेषा अस्त्येव। तच्च प्रयोजनं मीतेः अत्यन्तमपरित्याज्यत्वरूपम्। एवं च चेतनव्यापारस्य परिरंभस्य उपचारेण प्रत्यायनमपि सकम्पत्वरूपानुगतधर्म संबन्धनिमित्तकचारुत्वमिति अनुगामित्वापचारयोस्सांकर्येण प्रियाभियोः उपमायां साधारण्यं धर्मे संपाद्यत इत्युपपादयति — अत्रेति।

अत्र भीरोः विराटसुतस्यः भयानकहेतिधारिकुरुसेनावलोकनजन्यः कंपादिनाऽनुभावितः त्रासाख्यो (व्यभिचारी) भावः ध्वन्यते । तस्य च प्रियोपमा अलंकारः ।

यद्यपि-उपमया बाच्योऽशें Sलंकियते । वशापि तस्य तदेवालंकरणं यद्यङ्गचार्थाभिव्यञ्जनसामध्यीधानमिति । वस्तुतो ध्वन्यात्मैवालंकार्थः । कटककेयूरादिभिरपि हि शरीरसंयोगिभिश्चेतन आत्मैवालंकार्यः । नहि चेतना-पतं शवशरीरं कुण्डलाद्युपेतमपि शोभते, अलंकार्यस्याभावात् । यतिशरीरं कटकादियुक्तं द्यास्यावदं भवति अलङ्कार्यत्वयोग्यताया अभावात् । न च

अनुगामित्वसमासभेदाश्रवणयोर्मिश्रंण यथा--

क्येनपक्षपरिधूसरालकाः सान्ध्यमेघरुधिरार्द्रवाससः । अङ्गना इव रजखला दिशो नो वभूवुरवलोकनक्षमाः ॥

## तत्त्वालोकः

देहस्य किंचिदनौचित्यम् इति वाच्यम् ; वस्तुत तादश आत्मैवालंकार्यः न । अहमलंकृत इत्यभि मानात् । अत एव ध्वनिकृता—

> 'रभावादितात्पर्यमाश्रित्य विनित्रेशनम् । अलक्कतीनां सर्वासामलंकारत्वसाधनम् ॥'

इत्युक्तं संगच्छते ॥

अथ अनुगामित्वसमासभेदाश्रयणयोग्मांकरें मित साधारण्यमुपपाद यितुम् उदाहरणं प्रदर्शयित अनुगामित्वेत्यादि । दिशः आशाः, अवलोकः नक्षमाः—द्रष्टुमर्हाः नो बभूवुः—नाभवन् । का इव स्थिताः ? अङ्गना इव स्थिताः । कीदृश्यः दिशः ? श्येनपक्षा एव परिघूसराः अलकाः यासां ताः पक्षे, श्येनपक्षा इत्र परिजूसराः अलकाः यासां ताः, तथा सान्ध्यमेघा एव रुधिराद्रीणि वासांसि यासां ताः । पक्षे, सान्ध्यमेघा इव रुधिरेण रक्तेन आर्द्र वासः यासां ताः । रजो धूलिः असामस्तीति रजस्वलाः । 'रजः कृष्यासुतिपरिषदो वल्त्यू' [पा.सू ५-२-११२] इति वल्न् प्रत्ययः । पक्षे, रजस्वलाः ऋतुमत्यः 'स्याद्रजः पुष्पमार्तवम् ' इति अमरः । एकत्र दृष्टिदोषात् , अपरत्र शास्त्रदोषाद् दर्शनानर्हता ।

अत्र इयेनपञ्चपरिधूसरेत्यादिविशेषणयोः समास भेदाश्रयेण साधारण्यमपेक्ष्य अवलोकनाश्चमत्वमनुगामिधर्मः चारुतातिश्चयं पुष्णाति ॥

वस्तुप्रतिवस्तुभावबिम्बप्रतिबिम्बभावयोमिश्रणं यथा-

लिङ्गिमुदः संवृतविक्रियास्ते हृदाः प्रसन्ना इव गूहनकाः । वैदर्भमामन्त्र्य ययुक्तदीयां प्रत्यर्ष्य पूजामुपदाच्छलेन ॥

#### तत्त्वालोकः

अत्र अङ्गनादिशोः उपमा निबध्यते । तयंश्चि साधारणधर्मोऽपेक्षितः । स च अवलोकनार्नहत्वम् । तच्च कारणमन्तरा न घटते । कारणं चात्र श्येनपक्षपरिधूसरेत्याद्यपात्तम् । तच्च दिश्च अलकाभिन्नतया अवस्थितश्येनपक्ष परिधूसरत्वादि, अंगनासु श्येनपक्षसदृशधूसरालकवत्वादीति भेदात् तत्कथं साधारण्यं इति चेत् रूपकोपमितसमासद्वयलब्धार्थस्याभेदाध्यवसायेन साधारण्यं संपाद्य अवलोकनार्नहत्वमनुगामिधमः चारुतातिशयं पुष्णातीति समास भेदाश्रयणस्य अनुगामित्वोपकारत्वभिति उपपादयित—अत्रेति ।

वस्तुप्रतिवस्तुभाविबन्बप्रतिविन्बभावयोः मिश्रणेनापि धर्मे साधारण्यं परिदृश्यत इत्युदाहरति - - वस्तुप्रतिवस्तित्वत्यादिना । मृदः हर्षस्य, लिङ्गः चिह्नैः मुखनेत्रप्रसादकपटहासपुलकोद्गमप्रियोक्त्यादिभिः, संवृतविक्रियाः निगूहितविकाराः, ते नृपाः, प्रसन्नाः बहिर्निमेलाः, गृदनकाः अन्तर्लीन

अत्र बिंबप्रतिविंबभावापत्रयोः क्रोधनकयोः, संवृत
गृद्शब्दाभ्याम् एक एव धर्म उक्त इति विम्बप्रतिविम्ब
भाववस्तुप्रतिवस्तुभावः । सन्तोषचिद्धप्रसादयोः विम्ब
प्रतिविम्बभावश्च ॥

#### तत्त्वालोकः

प्राहाः, हदा इव अतस्यभैजला इव तम् भोजनृपतिम् आमन्त्रय भाष्ट्रच्छ्य, तदीयां भोजाय प्रदेयां, पूजां सपर्यो उपदाच्छलेन उपायनमिषेण प्रत्यर्ष्य समर्थ, ययुः निर्जेग्मुः इत्यर्थः ॥

अत्र हदानां नृपाणां चोपमा निवध्यते । तद्विशेषणयोः नक्षक्रोधयो विम्बप्रतिविम्बमावः । नक्षक्रोधिवशेषणयोः संवृतगृदशब्दार्थयोः एकस्व्पत्वात् वस्तुप्रतिवस्तुभावः । सन्तोषचिह्नप्रसादयोः विम्बप्रतिबिम्बमावश्च निवद्ध इति वस्तुप्रतिवस्तुभाव—विम्बप्रतिबिम्बमावसांकर्यनिवन्धनं साधारण्यं धर्मे संपाद्य उपमा निरूह्मत इत्याह—अत्रेति । अत्र विशेषणतया विशेष्यतया च विम्बप्रतिबिम्बमावकरम्बितयोधमयोः वस्तुप्रतिवम्तुभाव इति तु परं विशेषः

अत्रेद मबधेयम् — ननु चात्र सन्तोषचिह्न-प्रसादयोः बिग्बप्रतिबिग्ब भावोऽभिहितः तत्कथमुपपद्यते १ प्रसादस्यापि सन्तोषचिह्नरूपःवेन भेदा ऽभावात् । नहि सामान्यिवशेषयोः भेदोऽभ्युपेतः । 'निर्विशेषं न सामान्यम् ' इति न्यायात् । अत एव-'अनन्तरःनप्रभवस्ये 'ति त्रागुदाहृत पद्ये दोषगुणविशेषणां कलंकिकरणानां तद्भित्रत्वाभावादित्युक्तम् इति चेत्-

क्लेप-बिम्बप्रतिबिम्बभावयोर्मिश्रणं यथा-

पार्थनाशभ्रदिता नृपात्मजाः बाष्पमूहुरभिनीतमन्यवः। आतप्कथितपाथसो बहिः शीतगर्भसलिका इत्र हृदाः॥

### तत्त्वालोकः

नृपेषु प्रसाद्व्यतिरिक्तस्यापि पुलकोद्गमिप्रयोक्त्यादीनामिप सन्तोषचिहान संभवात् पुलकोद्गमादिप्रसादयोः भेदं मनसि निधायैव विम्बप्रतिविम्बभावोक्ति-रिति दीक्षिताशयात् ॥

वस्तुतस्तु — इन्दुमतीवरणार्थमागतैः तदलाभात्कुपितैः कपटहास — मुखप्रसाद्प्रियोक्त्यादीनामेव प्रत्यक्षत्वं, न तु रोमाञ्चादीनां तदानीं कञ्चिकित त्वादिति सन्तोषचिह्नप्रसादस्य – हृदयगतप्रसादस्य च वस्तुप्रतिवस्तुभावकल्पनं कृत स्याद्यदि तदा सुष्ट्रक्तं स्यादिति विभावनीयम् । अन्यथा मुखनेत्र प्रसादयोः परित्यागः कृतो भवेत् ॥

अथ श्लेषिवन्वप्रतिबिन्बमावयोर्मिश्रणेन धर्मे साधारण्यं संपादियत— व्यमिति तदुदाहरति—इलेषेत्यादिना । नृपात्मजाः नृपयुताः, पार्थस्य अजुनस्य नारोन विनष्ट इति निश्चयात्मकेन, ज्ञानेन मुदिताः हृष्टाः सन्तः, अमिनीतम्न्यवः आविष्कृतशुचः 'मन्युर्देन्ये कतौ कधि' इति कोषः । वस्तुतः अनाविष्कृतकोधाः बहिः उपरि आतपक्षथितपाथमः दिवाकरिकरण सन्तप्तज्ञलाः, अधः शीतगर्भसिङ्काः शैत्ययुक्ततोयाः बाष्पमिव अम्बु

अत्र बाष्पश्चदं श्लेषस्य नृपातम्बहद्विशेषणानां विम्बम्तिविम्बभावमपेक्ष्य चारुता इति ॥

उपचार विम्बप्रतिविम्बभावयोर्मिश्रणं यथा-सा किलाश्वासिता चण्डी भन्नी तत्संश्रितौ दरौ ।

## त स्वालोकः

धुमिन बाष्पम् अश्रु ऊहुः अधुः आविश्चकुरित्यर्थः । 'बाष्पोऽश्रुण्यम्बुधूमे च' इति वैजयन्ती ।

संगरे पार्थचापच्युतसायकवेधव्यथामसहमानाः तत्परिपंथिनः कदाचि-ात्पर्थो विनष्टः इति श्रुत्वा बिहः दुःखाश्रु मुझन्त इवाभिनीय आनन्दजमेवाश्र मुमुचुः इति भावः ॥

अत्र नृपात्मज—हदानामुपमा निबध्यते । तत्र च उभयानुगतो धर्मोऽपेक्षितः । स च उपमेये पार्थनाशमुदितत्वाभिनीतमन्युविशिष्टवाष्प—त्यागरूपः । उपमाने बहिः आतपकथितपाथस्त्वअन्तदशीनगभसिललिविशिष्ट—बाष्पत्यागरूपः । तल द्वयोद्वेयोः विम्वप्रनिविम्बभावः । बाष्पशब्दः बोध्यस्य तु उपमेयेऽश्रुरूपत्वं, उपमानेऽम्बुधृमरूपत्वमिति भेदेऽपि एकपदोपा— तस्य अनेकस्याप्यर्थस्य एकवद्धासमानत्वस्य अनुभवसिद्धत्वात् , तदनुरोधेन श्लेष म्लकमभेदमध्यवस्य बाष्पवहनमभिन्नमिति धर्मे साधारण्यं इति बाष्पशब्दे श्लेषण, अन्यत्र विम्बप्रतिविम्बतया च साधारण्यादित्याह—अन्नेति ।

उपचारनिम्बप्रतिनिम्बभावयोर्मिश्रणे सति धर्मे साधारण्यं सम्पाद्यत इत्युदाहर्ति-उपचारेति । चण्डी, चणदाने 'ञमन्ताङ्डः'[उ.१-१५९]

उद्ववामेन्द्रसिक्ता भृः विलमग्राविवोरगौण इति । अत्राऽऽश्वासितेन्द्रसिक्तेत्यनयोः वरोरगाणां च विम्बप्रतिविम्बभावम् अपेक्ष्य उद्वमनग्रुपमानोपमेयपयोर्द्ध-यौरप्युपचरितम् । ग्रुख्यार्थस्य द्वयोरप्यसंभवात् ।

#### तत्त्वालोकः

इति डप्रत्यवः । बहादिषु चण्डशब्दपाठाद्वा डीष् । 'चण्डी कात्यायनी देव्यां हिंसाकोपनयोषितोः' इति मेदिनी । इति उणादिषु । धातुवृत्ति-कारस्तु—चिं कोपे 'कृदिकारदक्तिनः' [ग. सू. ५०] इति डीष् इत्याद्या । चण्डी=अत्यन्तकोपना, सा किल कैकयी, अतिकोपनात्वेन प्रसिद्धेत्यर्थः किलेति वार्तायां, 'किलसंभाव्यवार्तयोः । हेत्वरुच्योरलीके च' इति रूप-मालायाम् । भर्ता दशरथेन, भाधासिना अनुनीता सती, तत्संश्रुतौ तेन भर्ता, संश्रुतौ-प्रतिज्ञातौ वरौ, इन्द्रेण सिक्ता पर्जन्येनाभिवृष्टा, भूः-पृथिवी बिले-बल्मीकादौ मग्नौ-अन्तर्गतौ, उरगाविव सर्णविव, उद्ववाम—उज्जगारेत्यर्थः ।

अत्र भुवः कैकेरयाश्च उपमा प्रतिपाद्यते । तयोविंशेषणीभूतो धर्मःइन्द्रसिक्तत्वं आश्वासितत्वं च, तथा उरगे वरो च, तेषां च नोभयोरेका
रूपेण वर्तनम् । स्वरूपभेदात् । अथापि विम्बप्रतिबिम्बभावमूलकतय
अभेदमध्यवस्य तन्मूलतया उद्धमने साधारण्यं सम्पाद्यम्, तस्य च न मुख्यस्य
संभवः बाधात् । किन्तु अन्तस्थापयितुमशक्यस्य बलात्कारेब।। हिरुद्धाट
नाभिष्राणेणौपचारिकः प्रयोगः । औपचारिकं च उद्धमनमुपमानोपभेययोरुभयो
रपि तदेतदाह-अन्नेत्य।दिना ।

मुख्यार्थे तस्य ग्राम्यत्वाच । इति ।

यदाहुः - निष्ठ्यतोद्गीर्णवान्तादि गौणवृत्तिव्यपाश्रयम् । अतिसुन्दरमन्यत्र ग्राम्यकक्ष्यां विगाहते ॥ इति ॥

#### तत्त्वालोकः

नन्वेवं तर्हि—अत्र अमुख्यस्य उद्गमनस्य प्रत्यायनमनुचितं यत्र तादृशं मुख्यमुद्गमनं संभवति तत्रैव तत्प्रत्यायनस्योचितःवादित्याशंकायाम् आह— मुख्यार्थेति । तस्य उद्गमनपदस्य, मुख्यार्थे मुख्यार्थभूतवमनार्थपरिष्रहे इत्यर्थः, भावप्रधाननिर्देशात् मुख्यार्थःवे इत्यर्थपरः । प्राम्यत्वाच अविद्ययं जनव्यवहार्यत्वापाताचेत्यर्थः उक्तार्थे दृण्डिनः संगतिं प्रदर्शयति-यदाहुरिति ।

निष्ठ्यूतम्, उद्वीर्णम्, इत्येवमादि अविदम्धजनव्यवहाराईमिष, गौण-साद्दयमूलकलक्षणाश्रितम् । अमुक्त्यार्थे प्रयुक्तं अतिसुन्दरम्-अतीव रम्यम् अन्यत्तु मुख्यया प्रयुज्यमानं तु, ग्राम्यकक्षां ग्राम्यतादोषपक्षं विगाहते— प्रामोतीत्यर्थः ॥

अयं भाव:- यदा मुख्यार्थबोधतात्पर्येण उद्गमनादिशब्दाः प्रयु यन्ते तदा तद्धितवाक्येषु प्राम्यता भवति । यदा तु त एव शब्दाः गौणवृत्ति-समाश्रयेण प्रयुज्यन्ते तदा चमत्कारमेव विद्धते इति । एवं चात्र गौण-लक्षणया प्रयुक्तः उद्गमनशब्दः न दोषावह इति ॥

मुख्यार्थस्य परिग्रहे उद्गमनादीनि पदानि शारीरकफादिधातु-निस्नावणादिरूपार्थे शक्तानीति एवगादीनां न सहदयाव जकत्वं यथा 'निष्ठी-

एवमन्यद्पि द्वयोर्मिश्रणमूह्यम् ।।

अनुगामित्विबम्बप्रतिबिम्बभावसमासभेदाश्रयाणां मिश्रणं थथा --

नृपं तमावर्तमनोञ्जनाभिः
सा व्यत्यगादन्यवधूर्भवित्री।
महीधरं मार्गवशादुपेतं
स्रोतोवहा सागरगामिनीव॥ इति।

## तत्त्वालोकः

वित वधूः' इत्यादी । एषामेव निस्सारण।दिसादृश्यमूलतया प्रयोगे सहृद्यावर्जकत्वमेवेति चात्र विभाव्यम् ।

इत्थं द्वयोमिंश्रणेन साधारण्ये उदाहरणसप्तकं प्रदर्श्व इदमनुगामित्वं-वस्तुप्रतिवस्तुभावयोः, समासभेदश्चिषयोः. समासभेद-बिम्बप्रतिबिम्बभावयोः,-वस्तुप्रतिवस्तुभावश्चेषयोः, समासभेदोपचारयोः, समासभेदवस्तुप्रतिवस्तुभाव-योः, श्चेषोपचारयोः च उपलक्षणमित्यभिष्रायेणाह-एवमिति ।

त्रयाणां मिश्रणेन साधारण्यं संक्षेपेण प्रदर्शयितुमुपक्रमते—अनुगा-मित्वेति । आवर्त इव- अम्मसां भ्रम इव मनोज्ञानाभिः यस्याः सा अन्यस्य स्वयंवरे उपस्थितेषु सुषेणं विहाय अन्यस्य अजस्येति यावत् वधः पत्नी,भवित्रीम्भिवनी, सा—इन्दुमती, महीधरं- मह्याः धरः तं सुषेणास्त्यं नृपं आवर्त एव मनोज्ञा निर्मर्थस्यास्सा, सागरगामिनी सागरगन्त्री, स्रोतोवहा नदी, मार्गवञ्चात् मध्येमार्गमित्यर्थः । उपेतं सन्निहितं महीधर मिव पर्वतमिव व्यत्यगात् भतीयायेत्यर्थः ।

अत्र 'व्यत्यगा'दित्यनुगामिधर्मः । 'अन्यवधूर्भवित्री' 'सागरगामिनी'त्यनयोः विम्बप्रतिविम्बभावः । 'आवर्त मनोज्ञनामिः' इत्यत्र समासभेदाश्रयणमित्येतेषा मिश्रणम् ॥

## तत्त्वालोकः

नचाल महीं धरतीति विश्रहे कुम्भकार इतिवत 'कर्मण्यण्' [पा.सू. ३-उ-१] इति अणि महीधार इति भवितव्ये कथं महीधरः इति वाच्यम्, धरतीति धरः पचादित्वादच् ततः मह्याः । रः इति विश्रहे पष्ठीसमासे महीधरः इति रूपं साधु भवति । महीं धरतीति विश्रहे त्वसाध्वेव । उपपदसमासे सति वैरूप्यप्रस ।त् । अत एव 'तैः महींधरादयो ब्यारू ता' इति वामनः (का. सू. अधि ५-असू ३७)।

अत्र इन्दुग्तीनद्योः उपमानोपमेयभावः । तत्र साधारणधर्मश्च अतीत्य गमनं तच्च केवलं यद्ययनुगामिधर्मः । अथापि सहेतुकमेवातिकम्य गमनं चारुत्वहेतुः । हेतुभूतश्च धर्मः उपमाने सागरगामित्वं, उपमेये च अन्यवभूभवनयोग्यता । तयोश्च नैकरूपता । अतश्च तयोर्बिम्बप्रतिबिम्बभावः ।

एवम् इन्दुमत्यां नदीसाम्यायोपात्तं आवर्तमनोज्ञनाभित्वमुभयत्र भिन्नमि समातभेदलब्धार्थद्रयस्याभेदाध्यवसायेन साधारण्यं सपाद्य उपमाङ्गता निवाह्येत्यभिप्रायेणाह — अत्रेत्यादिना ।

एवं चात्र बिम्बप्रतिबिम्बभावापन्नधर्मोपस्कृतः अतिक्रमणरूपो में उपमां (नदीन्दुमन्योः) प्रयोजयति । अन्यवधूर्भवित्रीत्यनेन अदृष्टो धर्मः । आवर्तमनोज्ञनाभिरित्युपमेये दृष्टः अनन्यसामान्यनृपरुभ्यतां प्रकाशयति ॥

अनुगामित्त्र- क्लेषोपचाराणां मिश्रण यथा— असौ मरुच्चुम्बितचारकेसरः प्रसन्तताराधिपमण्डलाग्रणीः । वियुक्तरामातुरदृष्टिवीक्षितो वसन्तकालो हनुमानिवागतः ॥

## तत्त्वालोकः

अनुगामित्वश्लेषोपचाराणां मिश्रणे उदाहरणमाह-अनुगा मीत्यादि
असौ परिदृश्यमानचिहः वसन्तकालः मधुमासः, हनुमानिव वायुस्नुरिव
आगतः । कीदृशः १ मरुता वायुना चुम्बिताः संसृष्टाः चारुकेसराः
मनोज्ञबकुलाः नागकेसरा वा यस्मिन् सः । हनूमत्पक्षे मरुता पवमानाधिष्ठातृदेवतास्वरूपेण पिता, निसमानाः सटाः यस्य सः । प्रसन्नं यत्ताराधि
पस्य चन्द्रमसः मण्डलं बिम्बं तस्य अप्रणीः नेता । हनूमत्पक्षे-प्रसन्नः
प्रसादं प्राप्तः यः तारायाः अंगदमातुः अधिषः सुमीवः तस्य यन्मण्डलं प्रकृति
मण्डलं तस्य अम्रणीः सेनानीः मुख्य इत्यर्थः। तथा वियुक्ताः विरहिताः याः
रामाः स्त्रियः तासां याः आतुराः कातराः दृष्टयः ताभिः वीक्षितः दृष्टः।
हनूमृत्पक्षे-वियुक्तः सीताविरहितो रामः तस्य आतुरा समुत्सुका या दृष्टिः तथा
विशेषेण ईक्षितः अवलोकेतः इत्यर्थः सानुमृहमिक्षितः इति यावत्।

अत्र यद्यपि उपमेये आतुरदृष्टिवीक्षितत्विदिशेषणं तद्धटकस्य आतुर-त्वस्य कातरत्वरूपत्वम् , उपमाने समुत्सुकत्वरूपत्वम् , अथापि तत्तद्धमता पर्याप्त्यिकरणवृत्येकसामान्योपस्थापकत्वादनुगामित्वस्य न बाधः।

अत्र आतुरदृष्टिवीक्षितः इत्याद्यनुगामिता । रामादि शब्दश्लेषः । चुम्बितशब्दस्य बसन्तपक्षे उपचारः इत्येतेषां मिश्रणम् । एवमन्येऽपि मिश्रणोदाहरणभेदाः स्वयमेव द्रष्टच्याः ॥

## तत्त्वालोकः

एवं 'वियुक्तरामातुरहष्टिवीक्षितः ' इत्यत्र दीर्घन्वकृतिलंगश्चेषेण अभेदमध्यवस्य वियुक्तरामातुरहष्टिवीक्षितत्वं साधारणधर्मः। तथा हनूम-त्पक्षे वक्त्रसंयोगरूपस्य चुम्बनस्य स्वारिसकत्वेऽपि वसन्तपक्षे तस्य गीणत्वमेव। एवं च निकटसंसर्गरूपात्सादृत्यादुपचार इति तन्मूलकाभेदेन चुम्बनं साधारणधर्मः इत्येतेषां मिश्रणेन उपमा चारुत्वावहा, इत्यमिश्रायेणाह—अत्वेत्यादिना।

इत्थं त्रयाणां मिश्रणेत उपमानिर्वाहप्रकारमुपपाय इदं समासभेदा— नुगामित्वोपचाराणाम , उपचार—समासभेद-श्लेषाणाम्, अनुगामित्वसमासभेद श्लेषाणाम् , उपचारित्वम्बप्रतिविम्बभावसमासभेदानम् , उपचारिवम्बप्रतिविम्बभावश्लेषाणाम् , अन्येषां च एतःसजातीयानां मिश्रणेन धर्मे साधारण्यं सम्पादिशितुं शक्यमिति । एतदुदाह रणप्रभेदाः स्वयमेव उद्या इत्याह—एवमिति ।

प्रागुदाहृतेषु 'पाण्डचोऽयम्' 'तया विवृद्धानन' इत्यादिषु विम्बप्रति विम्बभावोदाहरणेषु ययोस्सादृश्यमूलका भेदज्ञानमन्तरा ऐक्यं दुरुपपादिमिति सादृश्यप्रयोजकः समानधर्मसम्बन्ध आवश्यकः। स च धर्मः कचित्प्रती-यमानः कचिदुपातः। यत्र प्रतीयमानसाधारणधर्मसंबन्धयोः विम्बप्रतिविम्ब भावः तत्र विम्बप्रतिविम्बाना धर्मस्य प्रसिद्धिरपेक्षिता। यत्र

विंबप्रतिबिम्बभात्रोदाहरणेषु कश्चिद्विशेषः । क्वित् प्रसिद्धसाधम्पेतया प्रतीयमानसाधम्प्रयोः बिम्बप्रतिबिम्बभावः । यथा 'पाण्डचोऽय'मित्यादौ ।

#### तत्वालोकः

तु बिम्बप्रतिबिम्बमावप्रयोजकस्य धर्मस्य प्रसिद्धिनीस्ति तत्र तादृशधर्मस्यो प दानमपेक्षितम् । एवं च उपमानोपमेयिवशेषणयोः धर्मयोः साधारणये सम्पाद्यं तत्प्रयोजकस्य साधारणधर्मस्य प्रसिद्धग्रुपादानयोरन्यतरदपेक्षितं भवति । किन्तु यथाक्थंचित् साधारणधर्मप्रतीतिमन्तरा बिम्बप्रतिबिम्बभावो नोपपद्यत इति वक्तुमुपक्रमते - बिम्बेति । विशेषः - वैलक्षण्यम् । तच्च कचिद्धिम्ब प्रतिबिम्बभावप्रयोजकधर्मस्य प्रसिद्धत्वादनुपादानेऽपि तिसद्धिरिति सदृष्टान्त - माह् - कचित्प्रसिद्धेति ।

अयं भाव:—'पाण्डगोऽयम्' इःयत्र पाण्डगस्य अदिराजेन सहोपमा निवद्धाः । सा च साधारणधर्मनिमित्ता । तज्जीत्रितत्वादस्याः । साधा-रण्यं च धर्मस्य एकत्वे भवति । अत्र तु न वस्तुतो धर्मस्यैकत्वम् । हरि-चन्दनबालातपयोः हारनिर्झरयोध्य भेदस्य आपामरं प्रसिद्धेः । अतश्चेकता ध्यवमानमपेक्ष्यते । एकताध्यवसाने च निमित्तं किंचिद्वक्तत्व्यम् । तच्च साहश्यमेव । तत्र च माधारणधर्मोऽपेक्षितः । स चात्र हरिचन्दन-बाला तपयोः हारनिर्झरयोः शैत्यदैध्यतग्ङ्गाकारवत्वम् । तच्च प्रसिद्धमिति प्रती-यमानसाधर्म्ययोः हरिचन्दन-बालातपयोः, हारनिर्झरयोश्च विम्बप्रतिविम्ब-भाव इति ।

कचित् अप्रसिद्धसाधर्म्यतया येन केनचित्प्रकारेण उपत्तसाधारणधर्मयोः विम्बप्रतिविम्बमावः । यथा-'तया विवृद्धाननचन्द्रकान्त्या' इत्यादी ॥

> अत हि शरदपर्णयोः स्ततः प्रसिद्धसाधम्ययोः तत्त्वालोकः

कचित् विम्बप्रतिबिम्बभावयोग्यधर्मस्याप्रसिद्ध्या येनकेनचित्प्रकारेणो पात्तसाधारणधर्मयोस्स इति सोदाहरणं प्रदर्शयति - क्वचिदप्रसिद्धेति ।

अयं भाव: -ननु 'तया विवृद्धाननभन्द्रकान्त्या' इत्यत्र अपर्णायाः शरदा सह उपमा निबध्यते । न च शरदपर्णयोस्साधर्म्य पूर्वोदाहरणे यथ । अनुपात्तेन अवालनीयत्वादिना पाण्ड्यादिराजयोस्साधर्म्य प्रसिद्धं न तथात्रेति उपात्तसाधारणधर्मनिमित्तकमेव साधर्म्य वाच्यम् । स च धर्मः उपमाने प्रवृद्धाननस्वपचन्द्रकान्तियुक्तत्वादिकम्, उपमेये प्रवृद्धन्दुसदृशानन-काित्युक्तत्वादिकमिति भेदात्र साधारणतेति चेत्र, उक्तेदाहरणे शिवस्य लोकेन सहोपमा प्रधानीभ्ता । तत्र च कमाद्धिशेषणयोः अपर्णाशरदोः साधारणधर्मता वाच्या । सा च विम्बप्रतिविम्बमावमूलकत्तया, तत्र च साधारणो धर्मः - चमत्कारकारी धर्मोऽन्यो न प्रतीतिपथमवतीणः । तद्र विवृद्धाननेत्यादेः समासभेदाश्रयणेन लब्धस्यार्थद्वयस्य अभिन्नतामध्यवस्य तयोः साधर्म्यप्रयोजकत्वमिति उपात्तधर्मनिमिकः शरदपर्णयोः विम्बप्रतिविम्बन्भाव इति तस्य शिवङोकयोरुपमायां साधारणधर्मता बोध्येति ।

तदेतदाह- अत्रहीति 🚶 📑 हम्पन्नक्षणम् – वस्तुप्रतिवस्तुभावस्थले 🗕

ĺ

विद्यद्धाननेत्यादिना समासभेदाश्रयणेनोपात्तसाधारणधर्म-योरेन विम्बप्रतिबिम्बभावः। यथाकथत्वित्साधर्म्यप्रतीतिं बिना बिम्बप्रतिबिम्बभावो न संभवत्येव।।

#### तत्त्वालोकः

ऽन्यत्रापि कचित्प्रतीयमानेन धर्मेण साहद्यपरिनिष्पत्ति भवति, अथापि वस्तुप्रतिवस्तुभावादिम् छकत्या धर्मे साधारण्यं सम्पाद्यते, एकधर्मघटित—साहद्यापेक्षया अनेकधर्मघटितसाहद्यस्य चमत्कारातिशयाधायकत्वात् । अन्यथा 'यन्त्या मुहुः' इति पद्ये सीन्दर्यादिनैव सामान्यधर्मेणोपमानिर्वाहे संभवति सति सर्वस्वकारेण—कन्धरावृन्तयोः, बिम्बप्रतिविभ्बभावस्य, बलितस्वा वृत्तत्वयोः वस्तु प्रतिवस्तुभावस्य चाभ्युपगमोऽनुपयुक्तस्यात् । उक्तं च सर्वस्वे—'अत्र बलितत्वावृत्तत्वे सम्बन्धिमेदाद्भित्ते । धर्म्यभिप्रायेण तु बिम्ब प्रतिबिग्वत्मेव' इति ॥

अयमत्र विशेषः - यत्र विम्बप्ततिबिम्बभावप्रयोजकधर्मस्य प्रतीतिस्तत्र उपात्तधर्मीणामभेदबुद्धेस्सादृश्यावगती उत्कर्षकृत्वमात्रम्, यथा पूर्वोदाहृते 'यान्त्या मुहुः' इत्यादी ।

यत्र तु उपात्तधर्मस्यैव विम्बप्रतिबिम्बभावप्रयोजकत्वं तत्र परंपरया सादृश्यप्रयोजकत्वम् । यथा 'तया विवृद्धाननचन्द्रकान्त्या' इत्यादी । अन्यथा प्रतीतिरपर्यवसिता भवेत् इति ।

ननु 'यथाकथंचित्साधर्म्यप्रतीतिं विना बिम्बप्रतिबिम्बमावो न संभवती'त्युक्तम् । तिहं विपरीतोपमायामुपात्तेन प्रतीयमानेन वा धर्मेण

यथा त्वं गुणवान् लोक तथा ते निर्शुणो रिषुः । इतीदम्रुपमानं तु विपरीतमिति स्मृतम् ॥

इत्युक्तरूपायाः विपरीतोपमायाः कथं निर्शहः ?

तत्र हि सगुणत्व-निर्गुणत्वथोः नोपात्तेन, न वा प्रतीयमानेन धर्मेण साधम्यप्रतीतिरस्ति । नैष दोषः । तत्राप्यात्यन्तिकत्वस्वस्थाविकत्वादिधर्मेण प्रतीयमानेन तयोः साधम्यप्रतीतेः ।

### तत्त्वालोकः

साधर्म्यं न प्रतीयत इति तन्निर्वाहः कथमित्याशंकते-यथा त्वमित्यादिना ।

अनिर्विहे कारणमुपादते - तत्र हीति । प्रकृतस्य राज्ञः तद्विपोश्चीपम्ये प्रतिपाद्ये साधारणधर्मः कः । सगुणत्वं निर्गुणत्वं च । कथमनयोः साधा - रण्यम् विम्वप्रतिविम्बभावम् स्रतया १ तयोश्च समानधर्मसम्बन्धः अपे - क्ष्यते । तमेव तु न पद्म्यामः । तदा ज्ञातुं शक्यस्स्यात्, यद्युपात्तः स्यात्, यदि वा प्रतीयमानः स्यात् । न च ताहशधर्म उपातः । न वा प्रतीयमानः प्रतीतिपथमवतीणं इति नोपमा निर्वोद्धं शक्या इत्याशकायां समाधानमाह - नेष दोष इति ।

अयं भाव:-यथाकथंचित्साधम्यप्रतीतौ विम्बप्रतिबिम्बभावस्य संभवोक्तः । अत्रापि सगुणत्व-निर्गुणत्वयोर्विपरीतरूपत्वेऽपि राज्ञि गुणशालित्वं यथा स्वाभाविकं तथा रिपावपि निर्गुणत्वं स्वाभाविकम् , आत्यन्तिकं वेति स्वाभावि कत्यादेः सगुणत्व निर्गुणत्वयोर्वर्तमानतया प्रतीयमानत्वात् उक्तसाधम्यस्

अन्यथा 'यथा'शन्दोदितस्य सर्वथा निरालम्बनत्व प्रसंगात् । एवं पूर्णादिगुदाहृता ।

> छप्ताष्टविधा− १. वाचकछप्ता २. धर्मछप्ता तच्चालोकः

आनुभा विकत्वेन उपमानिर्वाहक बिग्बप्रति बिग्बभावस्यादि होपात रिपुराज्ञोः उपमानिर्वाहात् न दोष इति ॥

व्यतिरेके बाधकमाह-अन्यथेति । अन्यथा-उक्तरीत्या प्रतीयमानं स्वाभाविकत्व।दिकं धर्ममुपादाय सगुणत्विनिर्गुणत्वयोः साहश्यानभ्युपगमे साहश्यप्रतिपादकयथातथाशब्दप्रयोक्तुः उन्मत्तताप्रसंगात् । न ह्यनुन्मतः कश्चित् कचित् किंचित् कथंचित् साधर्म्थमननुपश्यन् अकस्मात् साहश्य= विवक्षभिवितुमईति । यथातथाशब्दप्रयोगे च कृते सित तिक्रिमित्तं किंचि—दन्वेष्यम्, न तु तत्रोदासितव्यमित्यमिसन्धः ।

उदाहृतानि लक्ष्याणि दिक्प्रदर्शनपराणि न तु पूर्णाप्रभेदपरिगणन पराणीत्याह — एवं पूर्णेति ।

एतेन ---

'उपमाया बुधैरेते भेदा ज्ञेयास्समासतः । ये शेषा लक्षणे नोक्ताः संसाध्यास्तेऽपि लोकतः ॥

इति भरतवाक्यं स्मारितं भवति ।

उक्तभरतवाक्यानुसारेण रुक्षणेऽनुक्तान् छप्तादिप्रविभागानु-द्दिशति— छप्ताष्टविधा इति । अयं च छप्तोपमाविभागः,

३. उपमानलुप्ता ४. बादकोपमानलुप्ता ५ धर्मी-पमानलुप्ता ६ धर्मवाचकलुप्ता, ७. बाचकोपमेयलुप्ता ८. धर्मोपमानवाचकलुप्ता चेति ॥

## त स्वालोकः

र्योपमानधर्माणामुपमावाचकस्य च । एकद्भित्र्यनुपादानाद्भित्रा छप्तोपमाष्ट्रधा ॥

इति कुवलयानन्दे प्रन्थकृता प्रदर्शितः, न पुनर्जयदेवेनकृतः, चन्द्रालोके अदर्शनात् ।

अस्यायमर्थः — उपमेयोपमानसाधारणधर्मसादश्यवाचकानां मध्ये एकद्वित्र्यनुपादानप्रयोज्यलोपवत्युपमा अष्टधा भिन्ना ।

> एवं च एकछुता – १ धर्मछुता २ वाचकछुता, ३ उप-मानछुता इति त्रेघा।

> द्विछप्ता-१ वाचकोपमानछप्ता २ धर्मोपमानछप्ता, ३ धर्म वाचकछप्ता, ४ वाचकोपमेयछका इति चतुर्धा।

त्रिलुसा-१ धर्मोपमानवाचकलुसा इत्येकविधा । इति लुसोमाष्ट्रधा इति ज्ञेयम् ॥

अत्र 'वाचकछप्ता' इत्बादौ सर्वत्र छप्ताशब्दः कर्मसाधनक्तप्रत्ययान्तः । छेदनार्थकात् छपधातोः तौदादिकात्सकर्मकात् 'तयोरेव कृत्यक्तखळर्थाः' (पा. सू. ३-४-७०) इति नियमानुसारेण 'निष्ठा' (पा. सू.० ३-२-१०२)

ऋमेणोदाहरणानि —

कैलासगौरं वृषमारुक्षोः पादापेणानुग्रहपूतपृष्ठम् । अवेहि मां किंकरमष्टमूर्तः कुम्भोद्दं नाम निकुम्भतुल्यम् ॥

## तत्त्वालोकः

इति स्तात् भृते कर्मणि निष्ठाप्रत्ययः । तथा च 'वाचकछुप्ता' इत्यत्र वाचकः छप्तः छोपविषयीभृतः यस्यामुपमायां सा इति विश्रहः । वाचक छोपवती उपमा इत्यर्थः । एतेन रिसकरञ्जनीकृता छप्ता शब्दस्य भावसाधानक्तप्रत्ययान्तत्वमुपगम्य, अर्शआद्यजन्तत्वेन छोपवत्परत्वं यत्— सािषतं तदयुक्तम्, 'छम्पति केशान्' इत्यादिरुक्ष्यदर्शनात् छम्पतेस्स कर्मकत्वेन भावे क्तप्रत्ययस्य प्रसक्तेरभावात् ।

उदिष्टक्रमेण उदाहरणं प्रदर्शयति—केलासगौरमिति । केलास इव गौरः केलासगौरः तं केलासवच्छुश्रमित्यर्थः । 'चामीकरं च शुश्रं च गौरमाहुर्मनीषिणः' इति शाश्रतः । वृषं –वृषमं आरुरुक्षोः – आरोढुं इच्छोः, स्वस्योपिर पदं निक्षिण्य वृषममारोहतीती यावत् । तस्य अष्टमूर्तेः अवनि-पवन सिल्लिं गगन – वहन - तपन - तुहिनिकरण – यजमानरूपाः मूर्तयः – आकृतयः यस्य तस्य ईश्वरस्य पादार्पणेन पादिवन्यासेन योऽनुग्रहः पापिनिर्हरणं तेन पूतं पृष्ठं यस्य तथोक्तम् । निकुम्भतुल्यम् कुम्भोदरं नाम किंकरं – भृत्यं मां अवेहि – जानीहि इत्यर्थः ।

# अत्र 'कैंलासगौरम्' इत्यत्र वाचकलोपः ।

## तत्त्वालोकः

वाचकधमयोर्लोपं उपपादयति — अत्रेति ।

अयं भाव:-'कैलासगौरम्' इत्यत्र कैलास इव गौरः इति विम्रहे उपमानानि सामान्यवचनैः [पा. सू. २-१-५५] इत्यनुशासनात् सामान्य विशिष्टोपमेयवाचकेन गौरशब्देन उपमानवाचकस्य कैलासशब्दस्य समासः ।

ननु-अत्र गौरशब्दस्य कथं सामान्यवाचित्वम् ? सर्वस्यापि शब्दस्य शब्दान्तरसम्बन्धेन विशेषवाचकत्वादिति चेत्सत्यम्—

अथापि पदान्तरसम्बन्धात्पूर्व सामान्यवाचित्वेन 'उपमानानी'त्यसात् समासः । अत एव — उपमानानीति सूत्रे वचनप्रहणं चरितार्थम् । अत एव वैयाकरणाः — 'सामान्यमुक्तवन्तः सामान्यवचनाः । बाहुलकात् कर्तरि स्युट् । ये पूर्व सामान्यमुक्तवा तद्वति द्व्ये पर्यवस्वन्ति ते तथोकताः । तच्चसामान्यविशिष्टमुपमानशन्दस्य सम्बन्धिशन्दस्याभिहितस्वात् तद्वाचका यते' इति व्याचस्युः । एवं चात्र समासेन साहश्यस्याभिहितस्वात् तद्वाचका प्रयोग एव लोपः । भट्टोजिदीक्षितस्तु—'एवमादौ पूर्वपदं लक्षणया तस्सदृशं बोधयति । अत एव लोकिकविप्रहवाक्ये इव शब्दः प्रयुज्यते' इत्याह । एवमादौ अनुचारणमेव लोपः ॥

अत्रेदं चिन्त्यते — 'कैलासगीरम्' इत्यत्र कथं वाचकलोपः । वैया करणेषु कैश्चिदेवमुच्यते —

ंसमासे खल्ल भिन्नेव शक्तिः पङ्कजशब्दवत् । बहूनां वृत्तिधर्माणां वचने रेव साधने ॥ स्यान्महद्गीरवं तस्मादेकार्थीभाव आश्रितः ॥

इति । उक्तरीत्या समासे अखण्डशक्तिस्वीकारेण 'कैलासगौर'मिति पदादेव 'कैलासनिरूपितसाद्दयप्रयोजकगौरत्ववदिमन्नो वृषः' इति विशिष्ट एवार्थः समासाद्वोध्यत इति साद्दयस्यापि शाब्दबोधविषयत्वेन समासस्यैव साद्दयवाचकत्वमपीति ।

सत्यमत्रोक्तरीत्या न वाचकलोपः । नापि लक्षणायाः प्रसक्तिः । नापि 'पदार्थः पदार्थेनान्वेति न पदार्थेकदेशेने'ति न्यायव्याकोपप्रसक्तिः । एकदेशान्वयप्रयासो वा भवतीति सुगमोऽयं पन्था इति न वाचकलोपप्रमक्तिः ।

अथापि—न सर्वत्र विशिष्टशान्तः भाष्यकारादिभिरभ्युपगता अतिरि-क्तशक्तिकल्पने गौरवात् । अत एव—'उपमानानि सामान्यवचनैः' इति सूत्रे भाष्ये पन्छालिना — किमिहोदाहरणम् १ शरत्रीश्यामा । क पुनरयं श्यामाशब्दो वर्तते १ शस्त्र्यामित्याह । केन तहींदानीं देवदत्ताभिषीयते । समासेन ।

यदि इयामाशब्देन शस्त्री अभिधीयते उपमेयं समासेन, तर्हि पुंस्त्व-विशिष्टदेवदत्तादेरि उपमेयत्वे इयामाशब्दस्य तदनिभधायकत्वात् स्त्रीत्व— विशिष्टशस्त्र्यभिधायकत्वाच्च टापि 'शस्त्रीश्यामो देवदत्त' इति पुंलिङ्गप्रयोगो-न सिध्यति, 'गोस्त्रियोरुपर्सजनस्येति' हस्त्रत्वं भविष्यति ।

> यद्येवं 'कुम्भकपाललोहिनी इत्यत्र 'वर्णादनुदात्तात्' [पा. भू-४-१-३१]

इति अनुपसजेन इकारो न प्रामोति । एवं तर्हि शस्त्र्यामेव शस्त्री शब्दः देवदत्तायां स्यामाशब्दः ।

एवमपि समानािषकरणेनेति वर्तते व्यधिकरणस्वासमासोन प्रामोति । किं हि वचनान्न भवति । यद्यपि तावद्वचनात्समासः स्यात् ।

इह खलु मृगीव चपला-मृगचपला इत्यत्र समानाधिकरणलक्षणः पुंबद्भावो न प्राम्नोति । एवं तस्यामेवोभयं वर्तते ।

युक्तं चैतत् ? इतरथा हि बह्वपेक्षं स्यात् । यदि तावदेव विमहः करिष्यते शस्त्रीव इयामा देवदचेति, शस्त्रयां स्यामेःयेतदपेक्ष्यं स्यात् ।

अथाप्येवं विग्रहः करिष्यते 'यथा शस्त्री श्यामा तद्वदियं देवदत्तेति'। एवमपि देवदत्तायां श्यामेत्येतदपेक्ष्यं स्यात्—इत्यिमिहितम्।

तत्र तस्यामेवेत्यस्य उपमेयायामेवेत्यर्थः । उपमानग्रब्दोऽपि सादश्य मूलकाभेदाध्यवसायेन उपमेये एव वर्तत इति भाष्याश्चयः कैयटेन प्रकाशितः ।

सादश्यनिर्वोहाय च त्रत्रयोजकस्य साधारणधर्मस्य इयामस्वादेः 'धनश्यामो देवत्तः' इत्यादो तन्त्रादिना उपमाने उपमेये चोभयत्रान्वयः । तथा च उपमानश्यामधनःभिन्नः श्यामो देवदत्त इति बोधः । अत एव सूत्रे 'सामान्यवचनैः' इति वचनपदमुपात्तम् । तेन च साधारणधर्मस्त्रेन बोधकता रूभ्यते । साधारणधर्मस्त्रे च अनेकगृत्तिधर्मस्वम् । उभयत्र श्यामस्वादे रन्वयाभावे च अनेकगृत्तिधर्मस्त्रेन श्यामादिपदानां तद्वोधकस्वाभावास्तमासो न स्यात् । तस्नात् सौत्रवचनपदस्वारस्येन उभयगतगुणवाचकस्वादिति 'उपमान्

नीति' सूत्रस्यभाष्याच उभवत्र साधरणधर्मान्वयः शाब्दः । तत्त्रयोज्य सादृश्यस्यान्वयस्तु आर्थः ।

ननु पूर्वपदस्य घनशब्दादेः लक्षणया तत्सदृशान्वयबोधदृशाब्दः ।
तथा सित उपमानत्वेन बोधकानि सामान्यधर्मविशिष्टोपमेयवचनैः समानाधिकरणैः समस्यन्ते इत्यर्थकेन, उपमानानि सामान्यवचनैः इत्यनेन समासानु
पपत्तः । पूर्वपदस्य लक्षणया उपमेयपरत्वेन उपमानवाचकत्वाभावात् ।
शृत्तिविग्रह्योः समानार्थकत्वाय तिद्वग्रह्वाक्येऽपि 'घन इव श्यामः ' इत्यादी
लक्षणया तत्सदृशपरत्वमावश्यकमिति विग्रह्वाक्यीयमुपमानवाचकत्वमिष
नाश्रयितुं शक्यते । 'घनेन तुल्यम् ' इत्यादिकं तु न तिद्वग्रह्वाक्यम् ।

अन्यथा— 'मृग्या तुल्या चपला' इत्येतद्विग्रहवाष्यवति 'मृगचपला' इत्यत्र पुंबद्घावानापत्तिः । सामानाधिकरण्याभावात् । षष्ठीतत्पुरुषादौ अतिव्याप्तिवारणाय वृत्तौ विग्रहे च सामानाधिकः ण्यन्य पुंबद्घावेऽपेक्षितत्वात् । अन्यथा- वृत्तिविग्रहयोः समानार्थकत्वनियमभङ्गापतिश्च ।

तस्मात् 'उपमानानी'ति सूत्रस्थस्य 'तस्यामेवोभयं वर्तते' इत्यस्य भाष्यस्य पूर्वपदस्य उपमानवाचकःवेऽपि सादृश्यमूलकाभेदाध्यवसायादुपमेय परत्वमित्येव तात्पर्य समीचीनमिति लक्षणाश्रयणमाश्यकमेव ।

अन्यथा बोधकाभावेन समासे साद्दरयप्रतीतिर्न स्यात् । न च घन इवैति इवशब्दः तद्घोधक इति वाच्यम् । तस्य समासे संबन्धाभावत् । सित च संबन्धे तिन्नवृत्तेरयोगात् । तिन्नवर्तकशास्त्राभावात् । विग्रहवाक्य गतस्तु इवशब्दः स्वघटितवाक्यस्योपमाप्रतिपादकतां संपादियतुं समर्थः ।

## निकुम्भतुल्यमित्यत्र धर्मलोपः।

#### तत्त्वालोकः

न वाक्यान्तरस्य । तथा सति तस्य विवरणवाक्यत्वानुपपत्तेश्च । न हि विवरणीयवाक्यगतशब्दप्रतिपाद्यस्यार्थस्य विवरणं युज्यते ।

इत्थे च कैलामगौरं वृष' इत्यत्र लक्षणाया एव अभ्युपगम्यतया कैलासरूपोपमानवाचकपदस्य लक्षणया साहदयविशिष्टो(निरूढलक्षणया)ऽर्थ: ।

तथा चैवमादौ - उपमानवाचकपदानुपस्थाप्यसादृश्यप्रतिपादकेवादि -शब्दानुपादाने, तादृशपदानुपस्थाप्यसादृश्यविशिष्टप्रतिपादकसम-सदृश-तुल्यादि शब्दानुपादाने वा वाचकलुप्तात्वम् ।

प्रकृते च कैलासगौरम् इत्यादौ उपमानवाचकपदेन लक्षणया सादश्योपस्थितावपि तद्भिक्तरिवादिभिस्सादश्यस्याप्रतिपादनात् वाचकलुप्तात्वम क्षतमित्यवधेयम् ॥

निकुंभेति । निकुम्भेन सहशमिति विग्रहः । अत्र तुल्यपदं साहश्यवदर्थकम् । साहश्यवाचकतुलाशब्दात् 'नौवयोधर्मविषम् लसीत । तुलाभ्यः [पा.सू. ४.४.९१] इति अनुशासनात् तुलया सम्मितमित्यर्थे यरप्रत्यये व्युत्पन्नम् ।

न चात्र तुल्यशब्दः सादृश्यं नाभिधत्त इति वाचकछुप्तात्वमपीति वाच्यम् । तुल्यशब्दस्य धर्मिण्येव शक्तिरिति स्वीकारेण सादृश्यरूपधर्मे शक्तिविरहस्य स्पष्टत्वेऽपि विशिष्टे शक्त्यभ्यपगमे विशेषणस्यापि बोधोपपत्ती

छक्षणाया अपि न प्रमक्तिः । विशिष्टवाचकानां पदानां विशेषणबोधार्थं छक्षणानभ्युपगमात् । अत एव – तुल्यपदयोगे सति उपमानवाचकपदानुप-स्थाप्यसादृश्यविशिष्टप्रतिपादकशब्दानुपादानामावात्र वाचकछ्पात्वं, किंतु धर्मछ्पतात्वमेव । 'तुल्यार्थेरतुलोपमाभ्यां तृतीयान्यतरस्याम् ' [पा.सू. २-३-७२] इत्यत्र तुलोपमाशब्दयोः तुल्यार्थेत्वं नास्त्यवति अतुलोपमाभ्याम् इति पर्युदासोऽन्यार्थं एवेत्याशंक्यं तुल्यार्थेरिति मावप्रधाननिर्देश इत्यभ्यु-पगम्य तुल्यशब्दस्य सादृश्यपरत्वमुपपाद्य पर्युदासस्समिथिनः । अत एव न तत्र लक्षणाभ्युपगता ।

वृत्तिकारोपि — तुलया संमितं तुल्यम् । समानं सदृशमित्यर्थः इति व्याच्छयो [काशिका-४-४-९१] । तेन नात्र वाचकजोपस्य प्रसिक्तः । तेन इवादौ सादृश्ये शक्तिः । तुल्यादौ लक्षणेति मत चिन्त्यम् ॥

किंचात्र 'वाचकरोप' इत्यत्र वाचकरादः न शक्त्या प्रतिगदक् ग्वार्थकः । तथा सित 'चन्द्रसुह्र-मुखिम'त्यादिसादृश्यलक्षकवदुपमाय स्त्रप्तिपमात्वप्रसंगात् । अत एव प्रत्थकृता स्वकीये कुवलयानन्दाख्यप्रन्थे 'उपमा यत्र सादृश्यलक्ष्मीः उल्लित द्वयोः' इति जयदेवकृतचन्द्रालोकीयो पमालक्षणघरकं 'उल्लसित' इति पदं विवृण्वता उल्लसित व्यङ्ग्यमर्थादां विना स्पष्टं प्रकाशते इति कथितम् । एतेन सादृश्यस्य वाच्यता न प्रन्थकृत इष्टा किन्तु व्यञ्जनां विना प्रतिपाद्यमानत्वमात्रम्—अन्यथा 'चन्द्रसुह्र-मुखम्' इत्यत्र सुप्तोपमास्वप्रसङ्गात् स्मृतौ अतिष्याप्तिप्रसङ्गाच्चेत्यपि बोध्यम् ।

अतश्च 'वाचकळोपः' इत्यत्र शक्तिङशणान्यतरसंबन्धेन उपमानवाचक पदानुपस्थाप्यसाददयकत्वमेव वाचकछुप्तात्वं विवक्षितमिति अपरे । अत एव

विद्यानाथोक्तोपमादूपणावसरे ' शस्त्रीद्यामा ' इत्यादिवाचकोपमानलुसायम्, चन्द्रसृह्वनमुखमित्यादिमाद्दश्यलञ्जकबदुपमायाध्य इत्युक्तं मंगच्छते । अन्यथा तत्र चन्द्रसृह्दित्यादि नावक्ष्यत् ।

निकुम्भतुरुयमित्यत्र धर्मलोपः कथमिति चेत्—तुरुयपदेन साद्दयः प्रतिपादने कृतेऽपि प्रनावादेन्तःत्रयोजकस्याप्रतिपादनात् (समासगा आर्थी) धर्मलक्षाः।

ननु — कथमत्र धर्मस्रोपः । यथा चन्द्रस्तथा मुखमित्यत्र यादशधर्मवान् चन्द्रः तादशधर्मवन्मुखमिति धर्मस्यापि बोधस्संभवति तद्वत् इवशब्दयोगेऽपि च 'चन्द्र इव मुखम्' इत्यादौ धर्मोपस्थितिरस्त्येव । तथा इवशब्दसमानार्थे कतुलाशब्दपरिनिष्पन्नतुल्यशब्दयोगेऽपि धर्मोपस्थितिरस्त्येव । परंतु इवशब्द स्थले धर्ममातं, तुल्यादिश्रयोगेषु धर्मविशिष्टं प्रतीयत इति विशेषात् इति चेत् ।

उच्यते, सादृश्यमितिरिक्तः पदार्थः । स च तत्तत्पदार्थगतधर्मबुद्धि व्यङ्गयः सप्रतियोगिकः संबन्धविशेष इति वादिनां मीमांसकानां मतमनुरुध्य तुरुषशब्दोपादानेऽपि सादृश्यमात्रमिवादिवत् प्रतिपादितं भवति । न धर्मः । भत एव 'चन्द्र इव मुख्यम्' इत्यत्र आह्वाद्कत्वादिधर्माकांक्षा इवपदोपादानेऽपि नोपशाम्यति तदुपादाने तु न तदाकांक्षेति युक्तमेवात् धर्मछुतात्वम् ।

अत एव नव्यैरिप साम्यप्रतियोगिनः, तदनुयोगिनः, उपमावाचकस्य साधारणधर्मस्य चोपादाने पूर्णोपमेत्यभ्युपगम्यते । अत एव च-उत्तरत्न धर्मछुत्तामुदाहरता प्रन्थकृदा 'बल्सिन्यणीय कण्ठप्रभेति 'समासगा श्रोती धर्मछुता उदाहुता । यदि तु सन्दृत्यं साध रणधर्महृदं स्थात्तदा धर्मछुतेत्युक्तिः

वाचकलोपः सर्वत्र समामिवधायकज्ञास्त्रकृतः । धर्मलोपस्त्वेच्छिकः । प्रभावादिना निकुम्भतुल्यम् इत्यपि वक्तुं शक्यत्वात् इति ॥

### तत्त्वालोकः

असंगता स्यात् । तथा – उभयत्र।पि भातीत्यादिकियायोगे सैव साधारणो धर्म इति धर्मछप्ता न भवेत् ।

नन्वत्र—साधारणधर्मछसेत्यनिधाय धर्मछसेत्येतावन्मात्रं प्रयुज्यते तत् कृतो हेतोः ! उच्यते—धर्मस्य शाब्दबोधविषयत्वं 'चन्द्र इव मुखं रमणीयम्' इत्यादिस्थलेऽपि भवेत् । न तु तत्माधारण्यम् । तत्साधारण्यस्य पदार्थवाक्यार्थत्वाऽभावात् शाब्दबोधाविषयत्वम् । कितु शाब्दबोधोत्तरमुभयो धर्मयोः अभेदस्य मानसविषयतया साधारण्यसंपत्तिः । विवपतिर्विवभावेन साधारण्यसंपादनस्थलेऽपि शाब्दबोधोत्तरं उभयोर्धर्यतेरभेदबोधो मानम एव । न चैतावाता धर्मछसात्वम् । धर्मस्य शाब्दत्वमात्रं धर्मछसात्वाभावप्रयोजकं नतु शाब्दबोधाविषयत्वम् । अन्यथा—'उपमानानि सामान्यवचने' [पा.सू २-२-५५] इति समासो न स्यात्, धर्मे साधारण्यस्य शाब्दबोधाविषयत्वात् ।

वाचकरोप इति । वाचकस्य इवादेः लोपः अनुचारणमित्यर्थः । वाचकशब्देन साहरयवाचकस्येत्यर्थो बोध्यः । साहरयं च संबन्धरूपं पदार्था-न्तरम् । नतु साधारणधर्मरूपम् । अत एव 'त्यदादिषु हशोनालोचनेकञ्च' सूत्रस्थेन 'समानान्ययोश्चे'ति वार्तिकेन कञ्जल्ययान्तः सहशशब्दः । तद-न्तस्य च हृद्वृत्तित्वेन 'कृत्तद्वितसमोसेभ्यः संबन्धामिधानं मावप्रत्ययेना अन्यत्रस्ट्यमिनरूपाव्यमिचिर्तरसंबन्धेभ्यः' इति वार्तिकं विवृण्वता भर्तृ

## यचीराणामस्य च समागमी यच तैः वधीऽस्य कृतः ।

### तत्त्वालोकः

हरिणा महावैयाकरणेन कृदाद्यन्तशब्दाद्विहितानां भावप्रत्ययानां संबन्ध बोधकरविमिति उक्तं संगच्छते । प्रपश्चितं चेदं वैयाकरणभूषणे ॥

एवं च वाचका इत्यस्य सादृश्यरूपसंबन्धस्य वाचका इत्येवार्थोऽत्र प्राह्यः । आलंकारिकनये सिद्धान्ते इवादीनां वाचकत्वमेव । तद्वीजं तु वाक्यपदीयोक्तिरनुभवश्च । तदुक्तं हरिणा—

> निपाताः द्योतकाः केचित् पृथगर्थामिधायिनः । आगमा इव केऽपि स्युः संभूयार्थस्य वाचकाः ॥

इति । अधिकमन्यत्र । अत्र नागेशभट्टैस्तु रुघुमज्जूषायाम् एवमुक्तम् 'कचित्तु क्रियागतविशेषबोधकातिरिक्तनिपातानां वाचकत्वमपी'त्यादि ।

पतेन— 'चन्द्र इव मुखम्' इत्यादौ साधारणधर्मसवन्धरूपोपमा वाच्या साधारणधर्मप्रतीतिस्त्वार्थीति बोध्यम् । 'कमलं मुखं च तुल्यम्' इत्यादौ उभयत्रापि साम्यं विश्राम्यतीति अर्थानुसंधानमूलकत्वादार्थी उपमा ॥

समासेन साद्द्याभिधानाद्वाचकलोपः शास्त्रकृतः । समासेनाभिहितस्य साद्द्रयस्य 'उक्तार्थानामप्रयोगः' इत्यप्रयोग एव उपमानानीति शास्त्रप्रयुक्त इत्यर्थः । शिष्टम् स्पष्टम् । अधिकमेग्रे वक्ष्यते ॥

प्राचीनैः वाचकोपमानल्लहा स्वरूपत एव न प्रदर्शिता । सा समासेऽस्ति । एवं धर्मोपमानल्लहा वृत्तिवाक्ययोरेवोक्ता, सा तद्धितेऽपि दृश्यत इति प्रतिपाद्मितुमुदाहरणमाह-यचोराणामिति ।

# उपनतसेतदकसमादासीद्रत काकतालीयम् ॥ इति

अत्र काकतालशब्दौ वृत्तिविषये काकतालसमवेत क्रियावर्तिनौ । तेन काकागमनमिव, तालपतनमिव काकतालमिति इवार्थे 'समासाच तद्विषयात्' [पा.स. ५-३ २०६] इति ज्ञापकात् तसुप्सुपा इति समासः ।

# तत्वालोकः

चोराणां - दस्यूनां, अस्य च देवदत्तस्य च समागमः मिलनमिति यत् यच देवदत्तस्य वधः तैः चोरैः कृत इति, तदेतत् द्रयम् , अकसात् अतर्कि तत्या उपनतम् , काकतालीयम् – काकतालसदशम् आसीदित्यर्थः ।

अत्र काकपदं काकागमने, तालपदं तालपतने च लाक्षणिकमित्याह अत्रेति । वृत्तिविषये—समासवृत्तिविषये इत्यर्थः । क्रियावर्तिनौ लक्षण येति शेषः ।

नन्वत्र समासवृत्तिकरणेऽनुशासनमेव न दृष्टमिति 'सित धर्मिणि धर्माश्चिन्त्यन्ते ' इति न्यायेन लक्षणापर्यन्तानुधावनं युज्यते, न चात्र तथेत्याशंकां परिहरति—तेन काकेति ।

अयमर्थः — इवार्थे [अनुशासनं] समासविधायकं नास्ति । अथापि इवार्थिविषयसमासमन्द्य द्वितीये इवार्थे तद्धितविधानं नोपपचत इति स्त्रार्थस्य समासन्यतिरेकप्रयुक्तवैयर्थ्यभिया 'समासाच तद्विषयात् ' इति स्त्रस्थात् तद्विपयात्समासात् इत्यस्मादेव तारपर्यप्राहकादमतिकस्थर्धियः 'सुप्सुप।' इति

उभयत्रोपमेयं क्रमेण देवद्तागमनं, दस्यूपनि पातश्च। तेन देवद्तत्त्रस्यसमागमः काकतालसमागम सद्दश इति फलति। ततः काकतालमित्र काकतालीयमिति द्वितीय इवार्थे 'समासाच तद्विषयात्' इति छप्रत्ययः। ततश्च पत्ता तालफलेन यथा काकस्य वधः एवम्रुपनिपतितैः दस्युभिः देवदत्तस्य वधः इत्यर्थ इति।

यदाह भगवान भाष्यकार:-'एवं तिह द्वाविमावथौँ

### तत्त्वालोकः

विभक्तयोगेन समास आश्रीयते । ततश्च काकतालशब्दे काकागमनिमन-तालप तनिमन काकतालिमिति समासीयं विम्रहवाक्यमिति ।

इत्थं ज्ञापकाश्रयणेन समासे उपमानद्वयस्य उपमेयद्वयं प्रदर्शति उभयत्रेति । उभयत्र-काकागमनस्य—तालपतनस्य चेत्यर्थः । क्रमेणेति काकागमनस्य देवदत्तागमनमुपमेयम्, दस्यूपनिपातस्य तालपतनमुपमेय मित्यर्थः । अत्र फलितार्थमाह—तेनेति ।

ततोऽपि 'तालपतनेन यथा काकवधः, तथा चोरेण देवदत्तस्य वधः' इति तद्धितार्थे विवक्षिते समासाच तद्धिषयात् [पा.सू. ५-३-१०६] इति छप्रत्ययः । तदाह—तत इति ।

उक्तार्थे भगवतो महाभाष्यकारस्य उक्ति प्रमाणयति-यदाहेति । काकस्यागमनमिव देवदत्तागमनम् , तालस्य पतनमिव दस्योहपनिपातः इत्येक

काकागमन मेत्र तालपत्तनित्र काकतालम्, काकतालमित्र काकतालीयम्' इति ॥

# तच विवृतं केयटेन-

तत्र काकागमनं देवद्त्तागमस्नस्योपमानम् । ताल पतनं दस्यूपनिपातस्य । तालेन तु यः काकस्य वधः सः देवद्त्तस्य दस्युना वधस्योपमानमिति ॥'

अकस्मादुपानतत्वं च समानो धर्मः। इति । तदाह वृत्तिकारः 'तेन काकतालीयं नाम अकस्मादुपनतं चित्रीकरणमुच्यते' इति ।

# तत्त्वालोकः

इवार्थः । अत्रैव समासः । पतत्तालकृतकाकवध इव उपनिपतहस्युकृत देवदत्तवधः इति द्वितीय इवार्थः । अत्र छप्रत्ययः इति भाष्याभिप्राय इति भावः ॥

तत्रोदाहृतस्य भाष्यस्य अभिप्रायप्रकाशकं कैयटेत व्याख्यातमुद्धरति-तचेति । अत्र साधारणः धर्मः कः ? इत्याशंकायामी चित्यादकसादु— पनतत्वमित्याह—अकस्मादिति ।

अत्राथ संवादाय वृत्तिकृदुक्तमनुवदिति-तदाहेति । एवं चातर्कि-तोपनतेष्वेताहशमुदाहरणमुच्यते । इदमुपलक्षणम् । अन्धकवर्तकीयम् । जाकृपाणीयमित्यादीनाम् ।

ततथात्र काकागमनतालपतनसमागमरूपस्य, पतत्ताल कृतकाकतथरूपस्य चोपमानस्यानुपादानात् प्रत्ययार्थोपमायां उपमानलोपः ॥

#### तत्त्वालोकः

अत्र समासार्थोपमा, प्रत्ययार्थोपमा च वर्तेते । तयोः प्रत्ययार्थो— पमायाम् उपमानलोप इत्याह—ततश्चेति । अत्र काक-तालपदयोरुपादा-नात्, तत्समागमवधयोरनुपादानादुपमानल्लेति भावः ।

अत्र अपरे प्रत्यविष्ठन्ते - अत्र प्रत्ययार्थीपमायां उपमानलोपो न भवति । तद्धितोत्पत्तिदशायां काक-तालपदस्य तालकृतकाकवधे लक्षणास्वी कारेण लाक्षणिकोपमानबोधकशब्दस्य श्रूयमाणत्वात् । अन्यथा केवलात्का कतालशब्दादिवार्थे तद्धितानुत्पत्तिप्रसंगात् ।

न च लक्षणया उपमानस्य प्रतिपादनेऽपि शक्त्या तत्प्रतिपादनं नास्तीति उपमानछोप इति वाच्यम् । उपमानार्थकशब्दश्रवणमात्रस्य तद्धितोत्पित्रयोजकत्वेन, वाचकत्वपर्यन्तस्य विवक्षायां प्रमाणाभावात् वैयथ्यीच्चेति ।

अत एव वाचकलुप्तात्वमि साहरयार्थकपदमात्राभावे सत्येवाभ्युपगतं प्रनथकारै: स्वया च । निह लाक्षणिकपदयोगेऽपि इति ।

अन्यथा उत्तरत्र वक्ष्यमाणायाः आर्थोपमायाः विषयापहारप्रसंगात् । आर्थोपमायां सादश्यवाचकपदाभावस्य नियतस्यात् ।

अत एव च 'विद्यानाथोक्तोपमादूषणावसरे-'शस्त्रीश्यामा' इत्यादि वाचकछ्ठतोपमायामित्युक्त्वा 'चन्द्रसुह्नमुखम्' इत्यादिसाम्यलक्षकवदुपमायां चेति पृथगुपादानमनुचितं स्यात्। इति चेत्।

अत्र ब्रूमः — चन्द्रसहन्मुलम्, इत्यादिलक्ष्यानुरोधेन वाचकल्ठप्तात्वं, न साद्दर्यार्थकपदमात्राभावे अभ्युपगम्यते किन्तु पूर्वमुक्तरीत्या 'साद्दर्य-तद्विशिष्टान्यतरवाचकपदाभावे वाचकल्लप्तान्वम्' इत्यभ्युपगमेन—'चन्द्रसहन्मु-लम्' इत्यादी ल्ल्यादिशब्दवत् सहदादिशब्दाः सःहदयिविशिष्टमेव प्रतिपाद-यन्तीति न वाचकल्लास्वमिति कथंचित्समाधयेम् । अत्र कौस्तुभोक्तोपमा-नल्लोपाभावाक्तिश्चिन्त्या ।

वस्तुतस्तु-यदि रुक्षणया साद्दयप्रतीतिर्यत्र तत्र वाचकछप्तात्वं -नाभ्युपगम्येत तदा काव्यप्रकाशकृता ---

'वादेलींपे समासे सा कर्माधारवयचि क्यङि'

इत्युक्त्वा ' पौरं सुतीयती'त्युटाहरणं वाचकलुप्तायामसंगतं स्यात् । तत्रापि प्रकृतिभूतसुतादिशब्दानां तत्सादृश्ये लक्षणाभ्युपगमात् । लक्षणया च सादृश्यप्रतीतौ कथं वाचकलुप्तात्वमिति । अतश्य उपमानवाचकपदानुपस्था-प्यसादृश्य-तद्विशिष्टान्यतरप्रतिपादकेवादिशब्दाभावत्वमेव वाचकलुप्तात्वम् ।

अत एव 'चन्द्रसुह्न-मुखम्' इत्यत्र उपमानपदेन न साद्दर्यमुपस्था— स्यति किन्तु सुह्रत्पदेन। अतश्च विशेषणाभावसत्वेऽपि विशेष्याभावान्न वाचकछुप्तात्वप्। पौरं सुतीयतीत्यादौ उपमानवाचकभिन्नपदेन रुक्षणयापि साद्दरयप्रतिपादकत्वं नास्तीति वाचकछुप्तात्वमेव। एतादृशावाचकछुप्तात्वा भिप्रायेणैव 'चन्द्रसुह्न-मुखम्' इत्यादि साम्यरुक्षकवदित्युक्तं नतु 'वाचकछुप्तो-पमाया'मिति। एतेन कौस्तुभोक्तं चिन्त्यम्।

# समासार्थोपमायां वाचकोपमानलोपः इति ।

## तत्त्वालोकः

समासार्थोपमायां वाचकोपमानलोपौ चेत्युपपादयति—समासार्थेति । काकतालमित्यत्र काकतालपद्योः काकागमन—तालपतनिकयावर्तित्वात् तयोश्च क्रमेण देवदत्तागपन—दस्पुपनिगतोपमानत्वात् । एतयोरनुपादानादुपमान— लुप्ता । तथा इवशब्दस्यानुपादानाद्वाचकलोपश्चेति भावः ।

वस्तुतस्तु—कैयटेन-'इवार्थे समासः' इति व्याख्यानात् व्याकरणस्य शक्तिप्राहकत्वात् 'समासाच्च तद्विषयात्' [पा. सू. ८–३–१०६] इती-वार्थे विहितस्य छप्रत्ययस्य साददयाचकत्वमुपगम्य तस्प्रकृतिभूतसमासस्य साददयवाचकत्वं नास्तीत्यभ्युपगमः तुरगारूढस्यैव तुरगविस्मरणतुल्यः । अतश्च समासार्थोपमायां वाचकलोपः इत्युक्तिश्चिन्त्या ।

किं च-'तत्र तस्येवेति' विहितवतिप्रत्ययस्य साद्दर्यवाचकत्वम्, यथेव वाशब्दाः यत्पराः तस्येवोपमानताप्रतीतिरिति यद्यप्युपमान विशेषणान्येते, तथापि शब्दशक्तिमहिन्ना श्रुत्येव षष्ठीवत्सम्बन्धं प्रतिपादयन्ती'ति तत्सद्भावे श्रीती उपमा । तथेव 'तत्र तस्येव' [पा.सू ५-९-११६] इत्यनेन इवार्थे विहितस्य वतेरुपादानेऽपि' इति वदता प्रकाशकृता— 'साद्यमात्रवाचकयथेवादिशब्दवती श्रीतीति, आदिशब्देन वर्ति संगृह्णता प्रनथकृता च अभ्युपगतमेव । इत्यं सति तत्सजातीयस्य छप्रत्ययस्यापि साद्दरयवाचकत्वमभ्युपगतम् । इति न पुनर्वक्तव्यमस्ति । तद्वदेव तत्प्रकृति— भूतस्य इवार्थसमासस्य साद्दरयवाचकत्वं नास्तीत्यभिधानं स्वस्यापि कथं युज्यताम् । तथासिते 'एकस्याक्षणो नव ति, अपरस्याक्षणो मकोलः' इति न्यायः प्रसज्यते ॥

अत्रैव 'किमिति ब्रूमो वयमिदम्' इति तृतीयपाद प्रत्ययार्थोपमायां धर्मोपमानलोपः । समासार्थोपमायां धर्मोपमानवाचकलोपः । अत्र धर्मलोपम्त्वैच्छिकः इति ॥

# तत्त्वालोकः

नन्वेवं तर्हि 'कैलासगीरं, शस्त्रीश्यामा' इत्यादाविष समासस्यैव वाचकत्वं प्रसज्यते तत्रापि सादृश्यप्रतीतेः इति न च वाच्यम् । काकताली-यमित्यत्र समासार्थतो वैलक्षण्यात् न ह्युपमानानीति सुत्रेण इवार्थसमासो विधीयते । अत्र तु इवार्थ एव समास इति । अत एव शस्त्रीश्यामा इत्यादी वाचकल्लसात्वं सर्वसम्मतम् ॥

यदि समासात्साद्दरयप्रतीतिदशक्तया न स्यात्तदा 'समासाच्च तद्वि— षयात्' इति स्त्रे भाष्यकृता—यदि समासोऽपि इवार्थे, छप्रत्ययोऽपि तत्रैव, ति समासेनोक्तत्वात् न प्राप्नोति इति या शंका कृता सा न युज्येत । समाधानं तु प्राथमिके इवार्थे समासः द्वितीये इवार्थे छप्रत्यय इति विषय-मेदात् न पौनरुक्तग्रप्रसिक्तः । उक्तशंकापरभाष्यं च समासात् साद्दरयम— मिधीयत इत्यत्र तात्पर्यप्राहकमात्रम् इत्युक्तम् ॥

अत्रैव श्लोके तृतीयपादस्य अन्यथाकरणे प्रत्ययार्थोपमायां धर्मोपमानहोप: । समासार्थोपमायां धर्मोपमानवाचकहोपस्तु इच्छाकृत इति 'एक—
स्मित्नेवोदाहरणे उपमानहोप—वाचकोपमानहोप—धर्मोपमान वाचकहोपानां संभव इत्याहत्य प्रतिपादितं भवति । तत्र पाठिवपर्यास फलितमाह — अत्रैदेन्यःदिना ।

यं न्वं पालयसे धंम धृन्या च नियमेन च । स वै राधनशाद्ल धर्मस्लामभिरक्षतु ॥

# तत्त्वालोकः

पाठविपर्यासे — 'यच्चोराणामस्य च समागमो यच्चतैर्वधोऽस्य कृतः । किमिति ब्रूमः वयमिदमासीद्वत काकतालीयम् ॥

इति पर्यवस्यति । शिष्टमवतरणे एवोक्तम् ॥

धर्मवाचकलुप्तामुदाहरति-यं त्वमिति।

'राघवः शाल इव इत्यर्थे 'उपमितं व्याघादिमिः सामान्याप्रयोगे' इति तत्पुरुषसमासः। राघवश्रेष्ठ इत्यर्थः।

> स्युरुत्तर पदे व्याव्रपुंगवर्षभकुञ्जराः । सिह्मशार्देलनागाचाः पुंसि श्रेष्ठार्थगोचराः ॥

इति अमर: । ग्वं-भवान् यं धर्मे कुलपरंपराप्राप्तं 'इज्याध्ययनदानानि । शस्त्रेणाजीवनं राज्ञः भूतानां चाभिरक्षणम् इति स्मृतं धर्म वृद्त्या—आचरेण, नियमेन च व्यवहारेण च शौचादिभिर्वा, पालयसे—परिरक्षसि, स वै धर्मः लोकानुभवगोचरः' वैशब्दः प्रसिद्धिचोतकः 'समुच्चये च वै पापे वाक्यारम्भ प्रसिद्धयोः' इति वैजयन्ती । त्वां भवन्तं अभिरक्षतु सर्वतोमुखं रक्षणं विभत्ताम्, प्रार्थनायां लोट् ॥

> ननु— स्युरुत्तरपदे व्याव्रपुंगवर्षभकुञ्जराः । सिह्मशार्दूलनागाद्याः पुंसि श्रेष्ठार्थवाचकाः ॥

इत्यत्र राघवः शार्ल इवेत्यर्थे 'उपिमतं व्याघादिभिः सामान्याप्रयोगे' इति समासे धर्मवाचकयोर्लोपः । अत्र वाचकलोपवत् धर्मलोपोऽपि शास्त्रीयः । सामान्याप्रयोग एवेतत्समासानुशासनात् इति ।

# तत्त्वालोकः

इत्यिभिधाननाममालोक्तरीत्या शार्दू लपदस्य श्रेष्ठयपरत्वात् उपमितसमासानु पपितः धर्मिविशिष्टवाचित्वादिति चेन्न, उन्तधर्मपालनव्यापाराश्रयत्वानृगुण्येन उपमितसमासस्यैव युन्तत्वात् । शार्दू लपदस्य श्रेष्ठयार्थिविशिष्टवस्त्विभधाय कत्वेनादोषात् ।

न चात्र रूपकसमासस्य प्रसक्तिः । पूर्वोक्तधर्मसंरक्षणानुगुण्येन उ मितिसमासस्यैवोपग्नतुं युक्तत्वात् । शौर्यादिद्वारा राघवे शाद्वैछोपमायां सिद्धायां राघवशार्दृष्ठयोः धर्मिणोरुपमायां तात्पर्यात् ।

अन्नेदमबधेयम् — समासेऽखण्डशिक्तिरित्येकं मतम् । निरूद्धलक्षणे त्यपरं मतम् । तत्र उपिनतसमासस्य उपमानसादृश्यविशिष्टे शिक्तिरित्युपगमे सादृश्यस्याभिधानात्कथं वाचकल्लप्तात्वम् ! निरूद्धलक्षणाभ्युपगमपक्षेऽपि सादृश्यस्य लक्ष्यमाणतया कथं वाचकल्लपात्वमिति चेत् —चन्द्रसुहृन्मुखमिति साम्यलक्षकवदुपगायामिति अन्थकृदुदाह्ररणानुरोधेन एतादृशस्थले विशिष्टशक्त पदोपमानवाचकपदान्यतरानुपस्थाप्यसादृश्य—तिद्विशिष्टान्यतरप्रतिपादकश्चनः नुपदानस्यैव वाचकलोपपदार्थत्वेन अन्थकृद्भिमतत्वात् इति नात्र वाचकल्रप्ता त्वस्यानुपपत्तिरिति प्रागेव आवेदनात् । अन्यथा दूषणमपि अभिव्यक्तितमेव । तदेतत्स्य मनसि निधाय आह्—अत्र राघव इत्यादिना । स्पष्टोऽर्थः ।

ननु—सामन्याप्रयोग एव एतत्समासानुशासनादित्यत्र सामान्याप्रयोग इत्यस्य किं विवक्षितसामान्याप्रयोग इत्यर्थः ! अथवा विवक्षिताविवक्षितो भयसाधारणसामान्याऽप्रयोगे इत्यर्थः ! आदे न दोषः ।

अन्त्ये तु व्यभिचारः । तथा हि---

अयं क इत्यन्यनिवारकाणां गिराविभुद्धीरे विभुज्य कण्ठम् । दशं दधौ विस्मयनिस्तरङ्गां स लङ्घितायामपि राजसिहाः ॥ इति नैषधपद्ये राजसिह्य इत्यत्र राजा सिह्य इवेत्युपमितसमासेन भाव्यम्।

ग्रीवां नकयित्वा पश्चादवलोकनोपपत्तये उपितसमासस्यैवावश्यक वात् । सत्यम् । ग्रीवानमनस्य राजसिक्कोभयसाधारणस्य धर्मस्योपादानात् । तदनुपादान एव समासोऽनुशिष्यते । अतश्च प्रकृतानुगुणः उपितसमासो न स्यात् । अतश्चात्र उपमानिमित्तत्वेन यद्विवक्षितं सामान्यं शौर्थादि तस्याप्रयोग इत्यर्थविवक्षायामुपितसमास उपपद्यते । अत एव-समासगां द्विलुक्षोपमामुदाहरता काव्यप्रकाशकारेण-दशमे —

परिपन्थिमनोराज्यशतैरपि दुराक्रमः । संपरायप्रवृत्तोऽसौ राजते राजकुंजरः ॥ इत्युदाहृतम् ।

अन्यथा-प्रकाशनस्य-सांपरायप्रवृत्तत्वस्य वा राज-कुंजरोभयसाधारणत्वेन अविवक्षितत्वेऽपि तत्प्रयोगादुपमितसमासो न स्यात् । 'सामान्या
प्रयोगे' इत्यस्य निवक्षितसामान्याप्रयोग इत्यर्थकरणे तु आकारमहत्वशक्ति
शालिःवादिकमनुपात्तं विवक्षितं सामान्यमिति समास उपपद्यते । अन्यथा
धर्मछतात्वमुपपादितमनुपकं स्यात् ।

ननु — उपात्तधर्मकेऽपि लक्ष्ये यद्यनुपात्तं धर्ममादाय समासो निरुद्धते तदा धर्मोपादानवैयर्थ्यापत्तिरिति वाच्यम् ।

तथा शंकानुद्यात् यतश्च उपात्तधर्मोगदानस्य अनुपात्तविवक्षितधर्म परिपोषकतयेव साफल्यत् ।

एतेन —अनुपात्तधर्मेण साम्यविवक्षया धर्मीपादानस्थलेऽपि समासे र पपादनमसत् । धर्मोपादानवैफल्यापत्तेः । उपात्तधर्मसत्वे तेनेव साम्य – प्रतीतेरनुभवान् 'सकलकलः पुरचन्द्रो राजते' इत्यादावुपात्तधर्मातिरिक्तधर्मस्य साम्यप्रयोजकस्याभावादिति उद्योतकृता नागेशभट्टेनोक्तं चिन्त्यमेव ।

किंच —नागेशोराहते ' मकलकलः पुरचन्द्रो राजते ' इत्यत्र हृद्यत्वादेरुपमाप्रयोजकस्य संभवादभावोक्तिरपि न साधीयसी ।

अत एव — नागेशभट्टादिष प्रप्राचीनेः निगमान्तगुरुभिः तत्व टीकायां श्रीभाष्यप्रवन्धस्यानारभ्यतानिरसनपवृत्तं पारशर्यवचस्सुधिति पद्यं व्याख्यातुमुपकभ्य- 'वचस्सुधाम् 'इत्यत्र श्लेषो स्कृतनि जाक्षरानीतत्वादि सामान्यप्रयोगे कथमिह 'उपमितम् 'इत्यािनासमासः इत्याशंक्य – इत्थम् समाससूच्यं स्वादुत्वसामान्यमिहाप्रयुक्तम् । तदन्यस्य प्रयोगेऽपि न दोषः । 'भाष्यािक्यः कातिगम्भीरः' इत्यादिवत् । इत्युपपाद्य—

> साधम्योत्स्वादुतांसिद्धिः तथा (तया) स्वादुतमत्वधीः । वेधम्योदिति वैषम्यं भाज्यमत्र मनीषिभिः ॥ १८७ ॥

यद्भिवक्षितसामान्यं तत्त्रयोगो निषिध्यते । उक्तिस्तदन्यसामान्यविषया न विरुध्यते ॥ १८८ ॥

नृणां यं सेवमानानां संसारोऽप्यपवर्गति । तं जगत्यभजन् मर्त्यः चश्चा चन्द्रकलाधरम् ॥

# तत्त्वालोकः

विवक्षितं तु सामान्यं स्वादुत्वादिकमिष्यते । तत्पुनर्नोच्यते साक्षाःसमासम्तेन सिद्ध्यति ॥ १८९ ॥

अविवक्षितसामान्यप्रयोगः कात्र्यज्ञास्त्रयोः । इच्यते बहुशः तस्मात्समासोऽत्र न दुष्यति ॥ १९० ॥

इत्यनेन महता संरंभेण उपित्तसमासः स्थापितः । अधिकं रूपके वक्ष्यते । अत एव-प्रौढमनोरमायां -भट्टोजिदीक्षितेः - कथं तिहं 'भाष्याव्धिः कातिगम्भीरः ' इति कैयटः । समान्यप्रयोगसत्वेन अस्य अप्राप्तेः । अत्र केचित् प्रमाद एवायमित्याहुः । इति परेषां मतमुल्लिल्ल्य - इह गाम्भीर्येण साहश्यं न विशक्षितं किन्तु विततदुरवगाहत्वादिना । तस्य हि विततस्वादेर प्रयोगोऽस्त्येवेति निर्वाधः समासः इत्यमिहितं पूर्वोक्ततत्वटीकानुगुणं युक्तं च । अथापि नागेश्वमष्टः स्वपरमगुरूक्तिमपि विस्मृतवानित्याश्चर्यमेव नः इत्यलम् ॥

अथ धर्मवाचकलुप्तायां धर्मलोपः शास्त्रीयः, ऐच्छिक इति द्वेधा । तत्र शास्त्रीयस्य धर्मलोपस्योदाहरणं प्रदर्श्य ऐच्छिकं धर्मलोपोदाहरणं प्रदर्श— यति -नृणामिति ।

यं चन्द्रकलाधरम् बालेन्दुशेखरम्, सेवमानानाम् शुश्रूषमाणानाम नृणाम् मनुजानाम्, संसरोऽपि-जगद्पि, अपवर्गति-अपवृज्यते परित्यज्यते

इत्यत्र अपवर्ग इवाचरतीत्यथे अपवर्गतीत्यत्र आचारार्थस्य किपो लोपादाचकवद्धर्मस्यापि लोपः ।

चश्रेत्यत्र चश्रा तृणपुरुष इवेत्यस्मित्रर्थे 'इवे प्रति-

# तत्त्वालोकः

संसारोऽत्रेति अप+वृज्ञधातोः 'हरुश्चेति' [पा.सू ३-३-१२१] घञ् कुत्वञ्च । अपवर्गः-मोक्षः स इवाचरतीत्यर्थे 'कर्तुः क्यङ् सलोपश्च' [३-१-११] इति सूत्रस्थन 'सर्वप्रातिपदिकेभ्यः आचारे किप् वक्तव्योऽश्चिति गदर्भतीत्येवमर्थम्' [वा.स १७२२] इति कात्यायनवचनेन कर्तृवाचकादाचारे किप् । मोक्ष- तुल्यो भवतीत्यर्थः । तं चन्द्रकलाधरम्- शिवम् , अभजन् असेवमानः, मर्त्यः संसरन् पुरुषः, जगति चञ्चा -तृणरचितपुत्थलिकेवेत्यर्थः ।

अत्र सनाद्यन्तधातुवृत्तिगतः तद्धितवृत्तिगतश्च धर्मवाचकः लोपः संभवतीत्युपपादयति – अत्रेत्यादिना । अपवर्गतीत्यत्र अपवर्गशब्दादुप — मानवाचकात् कर्तरि किपो विधानात् किपस्सर्वलोपित्वेन आचारह्मपसाधारण धर्ममात्रवाचकस्य लोपः । वाचकलोपस्तु - उपमानार्थककर्तृवाचकपदोत्तरं किपो विधानात् साद्दर्यस्येवार्थस्याक्षेपाल्लमः । क्यङादीनामुपमानोपमेयोभयान्वयिसाधारणधर्मबोधकत्वेन साद्दर्याक्षेपमन्तरा क्यङादिप्रकृतीनःमपमानताया एवासिद्ध्या तदुत्तरं क्यङादीनां प्रवृत्तितेव न स्यात् । अतश्च आक्षेपलब्धमेव औपन्यमिति वाचकलोपोऽपीत्यभिप्रायेण वाचकवदिति सिद्धवन्निर्देशेन दृष्टान्तीकरणम् ।

अत्रैव तद्धितगां धर्मवाचकलुतां 'चञ्चा' इत्यत्रोपपादयति - चञ्चे स्पन्नेति । 'चञ्चेव मनुष्यः - चञ्चा' इत्यर्थ 'इवे प्रतिकृती' इत्यधिकारस्थेन

कृतौ' इति विहितस्य कनो 'छम्मनुष्ये' इति छिब्विधानात् वाचकछोपः , धर्मछोपश्चेति ।

अस्य क्लोकस्य-

यद्भक्तानां सुखमयस्संसारोऽप्यपवर्गति ।

## तत्त्वालोकः

' संज्ञायाम् ' [पा.सू. ५-३-९७] इति स्त्रेण कन्प्रत्यये तस्य मनुष्य वाचित्वात् 'छम्मनुष्ये' [पा.स् ५-३-९८] इति छपि, 'छपि युक्तवद्यक्ति वचने' [पा.स् १-२-५१] इति तद्धितप्रकृतिविहरुक्ततेति चन्नेति नियत स्त्रीलिक्षता । एवं च सादृश्ये विहितस्य कनो छोपाद्वाचकछोपः । साधारण धर्मस्य अनुपादानाद्धर्मछोपोऽपीति भावः ॥

न चात्र-चन्द्रकलाघरभजनराहित्यस्योपादानमस्तीति कथमत्र धर्मलोप इति वाच्यम् ।

> अयं क इत्यन्यनिवारकाणां गिरा विभुद्धीरे विभुज्य कण्ठम् । दशं दधौ विसायनिस्तरङ्गां स रुङ्घितायामपि राजसिद्धाः ॥

इत्यादी ग्रीवानमनादेः राजिसिह्माद्युभयसाधारणस्योपादानेऽपि अस्य साधारण धर्मस्वेन विवक्षा नास्ति, अपितु शौर्यादिनैवानुपात्तेन विविक्षितेन साधारण्यम् इत्यभ्युपेयते । तथात्रापि उपात्तधर्मकृतं साधारण्यं न विविक्षितं किन्तु आत्म हिताकरणरूपमनुपात्तधर्मकृतमित्यभिप्रायस्य प्रन्थकृतैवोत्तरत्राविष्करणात् एतद्र थोपरि रसगंगाधरोक्तपूर्वपक्षसमाधाने नात्यन्तं गरीयसी इति बोध्यम् ॥

यद्भक्तानामितिश्लोके चतुर्थपादैकदेशस्यान्यथाकरणे साधारणधर्मस्य

त शम्भ्रमभजन् मर्त्यः चञ्चेवात्महिताकृतेः ।।

इति पाठेन उभयत्रापि धर्मस्य श्रवणमपि संभवति ।

रूपयौवनलावण्यस्पृहणीयतराकृतिः ।

पुरतो हरिणाश्चीणामेष पुष्पायुधीयति ॥

# तत्त्वालोकः

अवणं संभवतीत्येताहशोदाहरणेषु वाचकलुप्तात्वमेवेति प्रतिपादयति-अस्य इलोकस्येति । इत्थं धर्मवाचकलुतामुदाहृत्य वाचकोपमेयलोपस्य, धर्मो पमानवाचकानां लोपस्य च एकत्रोदाहरणं प्रदर्शयति-रूपेति ।

रूपम् — आवेध्यारोप्यविक्षेप्यबन्धनीयरूपेण चतुर्धा अवस्थितैः भूषणैः विना भूषितवदाभासमानइशारीरो धर्मविशेषः । उक्तं च रसार्णवसुधाकरे शिङ्गभूपालेन —

> अङ्गान्यभृषितान्येव विक्षेपाधैर्विभृषणैः । येन भृषितवद्भान्ति तद्रुपमिति कथ्यते ॥ इति ।

तथा यौवनेन-तारुण्येन, युवन् शब्दात् भावे 'हायनान्तयुवादि-भ्योऽण्' [पा.सू ५.१-१३०] इति अण्प्रत्यये, 'अन्' [पा.सू.६.४-१४७] इति प्रकृतिभावश्च । लावण्येन-समुदायकोभया च । लावण्यस्वरूपं चोक्तम्

> मुक्ताफलेषु च्छायायास्तरलत्वमिवान्तरा । प्रतिभाति यदक्केषु तल्लावण्यमिहोच्यते ॥ इति ।

एतैः स्पृहणीयतरा-अत्यन्तमपेक्षणीया, आकृतिः आकारो यस्य सः। 'द्वितचनविभज्योपपदे' [पा.सू. ५ ३-५७] इति विभक्तव्ये तरप्। एषः

इत्यत्र वाचकोपमेययोर्लोपः । रूपयौवनेत्यादि स्वविशेषणसामध्यात् स्वात्मानं पुष्यायुधमिवाचरतीत्यस्या र्थस्य गम्यमानत्वात् स्वात्मन उपमेयस्य लोपः कवेरै-च्छिकः । न चैष इत्युपमेयस्योपादानमस्तीति शंक्यम् । तस्य कर्मविभक्त्यभावेन पुष्पायुधीयतीत्यत्रोपमेयासमर्पक त्वात् ॥ इति ।।

# तत्वालोकः

प्रकृतो राजा, हरिणाक्षीणां मृगलोचनानां, पुरतः अग्रे, पृष्पायुर्धायति काम इवाचरति - आत्मनं कामदेविमव प्रदर्शयतीत्यर्थः । अत्र वाचकोपमेययोः लोपप्रकारमाह – अत्रेति ।

अयं भावः— पुष्पायुधीयति ' इत्यत्र पुष्पायुधिमवात्मानमाचरतीत्यर्थे 'उपमानादाचारे' [पा.सू. ३-१-१०] इत्युपमानात्कर्मणः सुबन्तादाचाररूप-धर्ममात्रे क्यचो विधानात् इवार्थस्य आक्षेपलभ्यत्वेन वाचकलोपः । उपमेय भूतस्य स्वस्यापि रूपयौवनेत्यादिविशेषणबलादाक्षेप इति स्वात्मन उपमेय स्यापि अनुचारणमिति लोप एव ।

ननु चात्र 'एषः' इति उपमेयसमप्कस्योपादानमस्ति सर्वनाम्नां च 'बुद्धिस्थत्वोपलक्षिततत्तद्धर्मावच्छित्रे शक्ति'रित्यभ्युपगमादिति कथमत्र उपमेय लोप इति आशंवय, एष इत्यस्य कमिनिभक्त्यन्तस्वाभावेन सामानाधि-करण्याभावात् क्यजर्थिकयाजन्यफलाश्रयासमप्कत्वात् नोपमेयसमप्कत्विम न्याह—न चैष इत्यादिना ।

एतेन-एतत्पद्यं व्याख्यास्यता रसगंगाधरव्याख्यात्रा पण्डतश्री मदनमोहनझा शर्मणा-रसगंगाधरव्याख्यायां चित्रकायां-'पुष्पायुष्धियति-पुष्पायुधः कामः स इवाचरतीत्यर्थः इति यद्याख्यातम् , तत्प्रामा दिक, अन्यथा 'पुष्पायुधायते' इति आत्मनेपदेन भाव्यम् । तथाहि-कर्तुः क्यङ् सल्लोपश्च [पा सू. ३ १-११] इति सूत्रेण उपमानात्कर्तरि क्यङ्, तस्य ङित्वात् 'अनुदात्तङित आत्नेपदम्' [पा.सू. १ ३ १२] इति आत्मनेपदे , 'अकृत्सार्वधातुक्योदीर्धः' [पा.सू. ७ ४-२५] इति दीर्धे श्येनायते इति ग्र्प् पृष्पायुधायते इति स्यात् । क्यचि तु 'दीर्घापवादेन क्यचि न' [पा.सू ७-४-३३] इत्यनेन ईकारः अनात्मनेपदित्वं चेति विशेषः। एवं च पृष्पायुधीयतीति प्रतीकमुपादाय उक्तरीत्या व्याख्यानप्रदर्शनमनुचितम् ॥

किंच — व्याख्यात्रिमतरीत्या 'पुष्पायुधायते' इति पाठव्यत्यासकरणे तु कर्तृतिभक्त्यन्तत्वेन एषः इत्युपमेयसमर्पकत्वं अस्त्येवेति उपमेयलोपाभावा द्वाचकोपमेयल्पतायामुदाहरणत्वेनोपादानम्, 'नचेष' इत्युपमेयस्य उपादानमस्ती त्याशंक्य तस्य कमिवभक्त्यभावेन उपमेयासमर्भकत्वादिति शंकासमाधाने, स्वात्मानं पुष्पायुधमिव आचरतीति तत्रैव (चित्रमीमांसायामेव) विग्रहवास्य प्रदर्शनं च असंगतं स्यादिति विभावनीयम् ॥

यत्तु-चित्रमीमांसाखण्डनकृता खण्डने — 'पुरतः' इत्यपशब्दितं तैः इत्युक्तम् । तदपि न युक्तम् । नात्र प्रन्थकृता नगर।दित्यर्थे पूर्व मित्यर्थे वा पुरतः इति प्रयुक्तम् । किन्तु अमे इत्यिहमन्नेवार्थे । अहिमन्नर्थे च पुर अमगमने [धातु.तु.६४ सं] इति तौदादिकस्य इगुपधत्वात् 'इगुपधज्ञ प्रीकिरः कः' [पा.सू.३-१-१३५] इति कप्रत्यये सार्वित्रभिक्तकतसिप्रत्यये च साधुरिति विभाज्यम् ।

अतेव 'हरिणस्याक्षिणी इव आयते अक्षिणी आसाम्' इत्यस्मिन्नर्थेऽनुशिष्टे हरिणाक्षीणामितिपदे धर्मोपमान वाचकानां लोपः । सर्वोऽप्ययं सप्तम्युपमानपूर्वपदस्य' इत्यादिशास्त्रकृत एव लोपः ॥

# तत्त्वालोकः

एवं-रसगंगाधरमम्प्रकाशे— 'वम्तुतस्तु — पुर अग्रगमने' इति चौरादिकाण्णिजभावे इगुपधळक्षणे के सार्विवभिक्तकः तसिः इति तौदादिक स्यापि पुरधातोः चौरादित्वभ्रान्त्या णिजभावोपपादनक्केशः किमर्थे स्वीकृतो नागेशेनेति न जानीमः । धातुपाठे पुरधातोः चुरादावदर्शनात् । तथा रसगंगाधरमर्मप्रकाशमात्रावाळिन्वनां रसगंगाधरच्याख्यातृणामुक्तयोऽपि निर्मूळाः ॥

पुष्पायुषीयतीत्यत्र वाचकोपमेयलोपं प्रतिपाद्य भन्नैव हरिणाक्षीणां इत्यत्र धर्मोपमानवाचकानां त्रयाणामपि लोप इत्युपपादयति—अन्नैवेति । अत्र प्रथमं हरिणस्याक्षिणी इत्युपमानपूर्वपदः षष्ठीसमासः । तस्य उत्तराक्षि शब्देन सह 'अनेकमन्यपदार्थे' [पा.स्. २-३-२४] इत्यनेन बहुनीहिः ।

अत्र हरिणाक्ष्णोः कान्ताक्षिणी प्रति उपमानता । हरिणावयवत्वात् हरिणमप्युपमानं । एवं स्थिते हरिणाक्षिशब्दः उपमानपूर्वपदः तत्र षष्ठी समासे यदुत्तरपदं प्राथमिक अक्षिशब्दः तस्य 'सप्तम्युपमानपूर्वपदस्य बहुत्रीहि वाच्यो वाचोत्तरपदछोपश्च' [का.वा. १३५८] इति उपमानवाचकस्याक्षि शब्दस्य छोपे 'हरिणाक्षी' इति रूपम । अत्र इवशब्दस्य आक्षेपरुभ्यत्वा- हरोपः । आयतत्वस्यापि सामर्थ्यरुभ्यत्वात् छोपः । उपमानस्याक्षि श दस्य अनुचारणात् छोप इति 'हरिणाक्षी' इति पदं त्रिछप्तोदाहरणम् ॥

अत्रायं विशेषः— 'हरिणाक्षीणाम्' इति पदे धर्मोपमानवाचकानां लोप इति स्पष्टमुपमानवाचकलोपमुपपादयता ग्रन्थकृता—हरिणस्य अक्षिणी इव आयते अक्षिणी यस्याः इति विग्रहे सति समासे 'सप्तम्युपमानपृर्वपदस्य बहुन्नीहिर्वाच्यो वाचोत्तरपदलोपश्चें ति पाठानुरोधेन द्वितीयस्यैवाक्षिशब्दस्य समासचरमावयवत्वम् अत एव उत्तरपदत्वं चेति तस्यवात्र लोपेन भाव्यमित्यु पमेयवाचकधर्माणां लोप इति त्रिलुप्तेति वदतां मतं निराकृतं भवति । उक्तम ताभ्युपगमे तु—कण्ठेकालः, उरसिलोमा, करधनः इत्यादिह्मपासिद्धिप्रसङ्गाद्धि उक्तोदाहृतिषु कण्ठे स्थितः कालोऽस्य, उरसि स्थितं लोम यस्य, करे स्थितं धनं यस्येति विग्रहे कालादिशब्दानामुत्तरपदत्वेन तेषामेव लो उक्त स्वपाणामसिद्धिरिति ॥

अतः उक्तवार्तिकस्यैवमर्थी प्राह्यः सप्तम्युपमानपूर्वपदस्य— म्यन्तं उपमानपदं वा यह्मिन् पूर्वपदे विद्यते तस्य पदान्तरेण उपमेयपदेन वा समासे बहुन्नीहिर्वाच्यः, तथा सप्तम्यन्तपूर्वपदकसमासे—उपमानपूर्वपदक समासे यदुत्तरपदं तस्य लोपश्चेति । एवं सित 'सप्तमी उपमानान्यतरपूर्वपदक समासे उत्तरपदं स्थितन्यनादिपदं न तु काल-लोम-धन-अक्ष्यादिपदमिति नोक्तरूपाऽसिद्धिः । 'उत्तरपदशब्दः' इत्यादि संप्रदायव्याकोपो वा, बहुन्नीहि समासान्पूर्वं कृते समासे स्थितादिपदानामुत्तरपदत्वानपायात् । अन्यथा तत्रत्यभाष्यकैयटभ्याकोपः प्रसज्येत । तथा च भाष्यम्—सप्तमीपूर्वस्य, उपमा नपूर्वस्य च बहुनीहिर्वक्तव्यः । उत्तरपदस्य च लोपो वक्तव्यः । कण्ठे स्थितः कालोऽस्य कण्ठेकालः । उष्ट्मुखमिव अस्योष्ट्मुखः । खरमुखः इति ।

अत्र कैयट: -- उष्ट्रमुलमिनेति - अवयवधर्मेण समुदायस्य व्यपदेशात्।

उष्ट्रस्योपमानतेति उपमानपृर्वपदः उष्ट्रमुखशब्दः । उपमानस्योपमेयवृत्तित्वात् पदयोः वैयधिकरण्यमत्रेति वचनमुत्तरपदलोपार्थमिति ।

यत्तु — अत्र उक्त-अप्रयोग एव लोपशब्देन।त्रोच्यते-तथाहि उष्ट् मुखमस्येति विप्रहः । न च प्राणी प्राण्यन्तरावयवो भवतीति उष्ट्रशब्दस्य तन्मुखे लक्षणेति कैयटेन-तदेतत्पूर्वपक्षमात्रम्-अमुमेव पूर्वपक्षमवलम्ब्य काव्यप्रकाशकृता त्रिलोपे च समासगा इति प्रदर्श्य 'मृगनयना हरते मुनेर्मनः' इत्युदाहृत्य-अत्र यदा 'सप्तम्युपमान' इत्यादिना समासलोपी भवनः तदेद मुदाहरणम् इत्युक्तम् । अस्याभिप्रायश्च विवृतः काव्यप्रदीपकृता-अत्र दि मृगशब्देन लक्षणया तल्लोचने विवक्ष्येते तदा नेदमुदाहरणमिति ।

यद्यपि लक्षणापक्षोऽस्ति, तथापि ग्रन्थकृतो नात्र नैर्भर्थमिति वाचको पमानधर्मलुप्तात्वोपपादनादेव ज्ञायते । अत एव कापि लक्षणापक्षो नोहंकितः ।

एवं उद्घटादिभि: -- धर्मोपमेयवाचकछप्तापि संभवतीति मत्वा 'आयरश्लिकः' इति त्रिछप्तोदाहता । तथाहि-अत्र अयरश्लपदेन कूरः आचारः उपमेयः, तीक्ष्णत्वादिकं साधारणधर्मः, न च तयोरेकमप्युपात्तं नापि इवादिः इति ।

तन्न युक्तं 'आयरश्रूिकः' इत्यत्र अयरश्रूळपदेन क्रूरमाचारं निगीर्या ध्यवसानेन अतिशयोक्त्या वा उपमेयस्योपादानादितशयोक्तिरेयं नोपमा । अन्यथा—अध्यवसानळक्षणाम् छातिशयोक्तिः निर्विषया स्यात् इति उद्घटादि संमतः धर्मोपमेयवाचकळोपो न परिगणितो प्रन्थकृतेति च भाव्यम् । उद्घटा- द्यभिमता च पूर्वोक्ता त्रिछप्ता प्रकाशतद्वचारूगातृभिरिष निराकृतैवेत्यळम् ॥

तिलोपे धर्मलोपस्त्वैच्छिकोऽपि संभवति । यथा 'यचोराणमस्य' च इति क्लोकस्य द्वितीयपाठे समासार्थी पमायाम् । एवं छप्तायाः अष्टौ विधाः प्रदिश्चितः ।

कान्यप्रकाशकारादिभिस्तु पूर्णीयाः षड्विधाः, छप्ता-याम्तु धर्मछप्तादिष्विवान्तरभेदेन कश्चिदेकोनविंशतिः, अन्यैः विंशतिविधाः प्रदर्शिताः।

#### तत्त्वालोकः

त्रिलोपे धर्मलोपस्य शास्त्रीयस्विमव इच्छापरिकल्पिस्वतमेपि संभवतीस्याह त्रिलोप इति । अयं भावः 'यच्चोराणामस्यचे'त्यत्र उपनतमेतदकस्मात् इति पाठं परित्यज्य किमिति ब्रूमो वयःमेद्रमिति तृतीयपन्दपाठे समासार्थोपमायां अकस्माद्रपनतत्वस्यानुपादानाद्धमंलोपस्यैच्छिकस्यमिति त्रिलुप्तात्वमपि इति । अष्टधा भिन्नां छप्तोपमां प्रदर्श्य उपसंहरति-एवमिति ।

इतः पूर्वं ग्रन्थकृता स्वामिप्रायानुसारेण पूर्णालुप्ताप्रभेदाः प्रदर्शिताः । संप्रति काव्यग्रकाशकारादि -प्राचीनमतानुरोधेन पूर्णालुप्तादिभेदान् प्रदर्श - यितुमारमते - काव्यप्रकाशकारादिभिस्त्वति । तुशब्दः अस्वरसद्योतकः । श्रीत्यादिविभागस्य व्याकरणशास्त्रब्युत्पत्तिप्रदर्शनमालपरत्वमेव, नालंकारशास्त्रव्युत्पत्तिप्रयशेजकत्वं सामस्त्येन विभागपरत्वं वा संभवति द्विभीवादिषु धर्मलुप्ता दीनामसंग्रहात् इति । अत्रादिशब्दात् विद्यानाथभोजराजादीनां परिग्रहः ।

विद्यानाथेन छप्तोपमा एकोनविंशतिभेदा (१९) प्रदर्शिता । कान्यप्रकाशकृतापि-एकोनविशतिछप्ताभेदाः (१९) प्रदर्शिताः । स्वमते

तत्रायं विभागः । पूर्णा तावत् द्विविधा श्रौती आर्थी च ।

#### तत्त्वालोकः

-णिनिप्रत्ययगतवाचकछप्ताभ्युपगमात् विश्वतिविधा (२०) इति भावः । सरस्वतीकण्ठाभरणकृता -- अष्टादशिवधा (१८), साहित्यदर्पणकृता -- एकविश्वतिर्छप्ताभेदाः २१) प्रदर्शिताः । उपमा द्विविधा । पूर्णी छुष्ठा चेति । तत्र पूर्णी विभजते-तत्रेति ।

तन्मालवाचकत्वं नाम तदितरमुख्यविशेष्यकज्ञानाजनकत्वे सित तन्मुख्यविशेष्यकज्ञानजनकत्वम् । प्रकृते च सादृश्येतरमुख्यविशेष्यकज्ञाना—
जनकत्वे सित सादृश्यमुख्यविशेष्यकज्ञानजनकत्वरूपम् । तुल्यादिपदस्य
न सादृश्यमुख्यविशेष्यकज्ञानजनकत्वं किन्तु सादृश्यविशिष्टवस्तुविशेष्यक—
ज्ञानजनकत्विमिति न तल श्रौतीत्वम् । भयं च श्रौत्यार्थीस्वरूपविवेकः
ग्रन्थकृदिभिमतः । अधिकमन्यल ।

कान्यप्रकाशकृता तु—यत्र साधारणधर्मस्य उपमाने उपमेये चोभयत्र संबन्धबोधकृत्वं तत्र श्रोतीत्वम् । उपमेबमान्त्रे संबन्धबोधकृत्वं यत्र तत्र आर्थीत्वमिति । उक्तं च कान्यप्रकाशे दशमे—'मथेबवाशब्दाः यत्पराः तस्येवोपमानताप्रतीतिरिति यद्यपि उपमानविशेषणा एते, तथापि शब्दशिकत-महिन्ना श्रुत्येव षष्ठीवत्संबन्धं प्रतिपादयन्तीति तत्सद्भावे श्रोती उपमा' इति ।

अयं भाव:-शब्दशक्तेः खल्विदं माहात्म्यं अन्नियमेनोपमान वाचका अपि इबादयः 'राज्ञः पुरुषः' इत्यादौ

'भेदकरवेऽपि नियते षष्ठीवदिववादयः । द्विष्ठं श्रुत्येव संबन्धं गमयन्ति स्वभावतः ॥'

इति वाक्यपदीयोक्तरीत्या राजपुरुषोभयनिष्ठं संबन्धं बोधयन्ति । तद्भदतापि उपमानोपमेयोभय उंबन्धं इवाद्या अपि । अत एवोक्तम्— 'शब्दशक्तेमीहिमा न पर्यनुयोगमहि'तीति । एवं चेत्रन्मते – श्रुत्या उपमान संबन्धमेव बोधयन्त इवाद्याः उपमेये पर्यवस्यन्ति । तुल्यादयस्तु श्रुत्या सद्दशमेव बोधयन्तोऽर्थात् सादृश्ये पर्यवस्यन्तीति आर्थीत्वम् इति ॥

अत्र काच्यपदीपकृतैवमुक्तम्—'श्रीतत्वं चोपमानोपमेययोः साधारण-धर्मसंबन्धरूपायास्तस्याः शाब्दबोधिवषयत्वमिति । अर्थापित्तगम्यत्वं चार्थ त्वमिति च । एवमत्रैव उत्तरत्र तेनैव 'तस्मात्प्रतीत्यनुपपस्या प्रतीता— नुपपस्याच संबन्धबोधे विशेषात् श्रीतार्थितिमाग इति मन्तव्यम् । तथाहि—'पद्ममिव मुख्यम्' इत्यादानुपात्तस्य आक्षिप्तस्यास्यरमणीयत्वादेः संबन्धम— विषयीकृत्यापयवसानम् । यथादिशब्दानां धर्मविशेषसंबन्ध एव शक्तत्वात् । तुष्ट्यादिशब्दास्तु नैवम् । 'पद्मेन तुष्ट्यं मुख्यम्' इत्यादानुपमेये, 'पद्मे मुख्यस्य तुष्ट्यम्' इत्यादानुपमाने, 'मुखं पद्मं च तुष्ट्यम्' इत्यादानुमयत्रापि सामान्यतस्तुष्ट्यत्वं बोधियत्वा विश्वान्तेषु तेषु धर्मविशेषं विना कथं तुष्ट्यतेति प्रतीतानुपपस्या धर्मविशेषसंबन्धप्रतीतेः' इति ।

अत प्रभा-उभयत्र सादृश्यप्रत्ययाविशोषे यथेवादिश्रुतिः साधारण धर्मविशेषरूपाह्णादकत्वसंबन्धमप्रत्याय्य न पर्धवस्यति ।

तुन्यादिपदश्रुतिस्तु धर्मविशेषसंबन्धावगमं विनापि सामान्यतः

साधर्म्यवोधमात्रेण पर्यवसिता प्रतीतसामान्यस्य विशेषं विना अनुपपस्या पश्चाद्विशेषमाक्षिपति इति ।

अत्रैवं चिन्त्यते — सादृश्यं किं साधारणधर्मरूपं, अथा तत्संबन्धः रूपं दीक्षितामिमतम् ! इति —

अत्र नैयायिकाः— 'घटो न पटः' इत्यत्र यथा नः पदजन्याभावो— पिस्थितौ प्रतियोगित्वांशस्य संसर्गतया भानम्, तद्भत् इवपदजन्यसाधारण— धर्मरूपदसाश्योपित्थतौ प्रतियोगित्वानुयोगित्वयोः संसर्गविधया भानम् । एवं च सादश्यं साधारणधर्मरूपमिति वदन्ति ।

एवंप्रवृत्तोऽपि वादः साधुरेव-यतः सदृशशब्दाद्वावे प्यञ् । भावश्च यद्धर्मवत्वेन ज्ञातेऽर्थे यश्शब्दः प्रयुज्यते स धर्मः तच्छब्दप्रवृत्तौ निमित्तम् । इदमेव 'प्रकृतिजन्यबोधे प्रकारीभूतो भाव इत्युच्यत' इति जातिगुणिकयाद्याः त्मकानां संप्राहकं रूपं भद्घोजिदीश्चितरिमहितम् । सदृशशब्दश्च 'समाना-न्ययोश्चे'ति बार्तिकात् कर्तरि कञ्प्रत्ययान्तः । ततश्च भावे प्यञ् । उक्तं च 'तस्य भावस्त्वतलौ' [पा. सू. ५-१-११९] इति स्त्रे-'सिद्धं तु यस्य गुणस्य भावात् द्रव्ये शब्दिनवेशः तद्दिभवाने स्वत लौ' इति वार्तिककृता । विवृतं च कथेटेन-'गुणशब्देन यावान् कश्चित्पराश्रयो भेदको जात्यादिरर्थः । स सर्व इह गृह्यते । भावात् विद्यमानत्वादित्यर्थः ' इति ।

एतेन साददयंसाधारणधर्मरूपमित्यपि वनतुं शक्यम् ॥

मीमां सकास्तु-सादृश्यं न द्रव्यम् । गुणकर्मणोरपि वृत्तेः । अत एव न गुणकर्मणी । नापि सामान्यम्, अनुवृत्तप्रत्ययनिमित्तत्वाभावात् ।

#### तत्वालोकः

नापि भूयोऽवयवसामान्रूपं सादृश्यम्, प्रतीतिवैरुक्षण्यात् । सादृश्यं हि सप्रतियोगिकमेव प्रतीयते 'अयमने सदृशः' इति । तस्मात् पृथक् तत्वा-न्तरमिति आहुः (प्राभाकराः i)

ग्रन्थकृतस्तु-मीमांसकवत् पदार्थान्तरस्विमष्टम् । तथाहि-उपमेयो पमायां वक्ष्यमाणरीत्या सादृश्यप्रयो जकसाधारणधर्मसम्बन्धं एवोपमा । कर्तरि कञ्प्रत्ययान्तात् सदृशशब्दात् भवन् भावप्रत्ययः संबन्धमेवाभिधते । अनुवृत्तप्रत्ययनिमित्तत्वाभावाच न धर्मरूपत्वम् । अत एव च 'कृत्तद्धितसमा सेभ्यः संबन्धाभिधानम् अन्यत्र रूख्यभित्ररूपाव्यभिचरितसंबन्धेभ्यः' इति वार्तिकोक्तिः सङ्गच्छते ।

यद्यपि कृत्तिद्धितसमासाः केवलं संबन्धं नाभिद्धिति, तथापि संबन्धिनि वर्तमानाः संबन्धं प्रवृत्तिनिमित्तमपेक्षन्त इति तेभ्यः संबन्धे भावप्रत्ययः। तथा च 'राजपुरुषत्व'मित्यादौ स्वस्वामिभावस्य यथा प्रतीतिः तथा 'चन्द्र इव मुखम् ' इत्यादौ इवादिपदात् सद्दरस्यस्याभिधानम्। अत प्रव मीमांसकरिपे—

यदा स्वसमवेतोऽत्र वाच्यो नास्ति गुणोऽपरः । तदा गत्यन्तराभावात् संबन्धो वाच्य आश्रितः ॥

इत्यभ्युपगम्यते । तद्वदेवात्रापि मते । परं तु नैयायिकवत् प्रतियोगि त्वानुयोगित्वादीनां रूपकेऽभेदवत् संसर्गमर्यादयेव लाभः । तस्य च न प्रकाशकारादिवदुपमानविशेषणत्वं किन्तु उपमानभूतचन्द्रादीनामेव इवार्थे सादृश्ये विशेषणत्वम् । सादृश्यस्य चेवार्थस्य अनुयोगितासंबन्धेन मुख्-

विशेषणत्वमपि। तथा च चन्द्रप्रतियोगिक साहर्यानुयोगि मुखमित्याका-रकः शाब्द बोधः॥

विशिष्टाद्वेतिनस्तु—साद्द्यं गुण एवान्तभवति इति वदन्ति । तदनुरुष्य 'तत्तद्वस्तुनिष्ठासाधारणधर्मस्वपसाद्द्यापरपर्यायं संस्थानमेवानृवृत— धीहेतु जीतिरित्यर्थः इत्यादिना' प्रन्थमागेन अस्मत्कुलघुरंघरैः नयप्रकाशि कानयद्यमणिप्रमृतिग्रन्थानां विरचयितृभिः मेधनादारिसूरिभिः नयद्युमणौ प्रमेयनिरूपणे निरूपितम् (नययु २६० पु)।

यद्यपि-शारीरकतृतीयाध्यायभवगुणोपसहारपादीये द्वाविंशे अङ्गावबद्धा-धिकरणे 'मन्त्रादिवद्वाऽविरोधः (ब्र. सू. ६-६-५४) इति स्त्रे भगवता श्रीभाष्यकृता 'आदिशब्देन जाति-गुण-संख्या-सादृश्य-क्रम-द्रव्यकर्माणि गृह्यन्ते इत्युक्तया द्रव्य-गुण-कर्भभ्यो व्यतिरिक्ततया जितकमसंख्यासादृश्या न्युपात्तानि इति न जातेस्सादृश्यान्तर्भावः न वा सादृश्यस्य गुणान्तर्भावः इति ज्ञायते । अथापि पूर्वोदाहृतभाष्ये मन्त्रस्याप्युदाहृतत्वेन अर्थान्तरस्व प्रसङ्गात् । अतः सादृश्यं न पदार्थान्तरम् । 'जातिसादृश्यादेः पृथं गुक्तिस्तु पूर्वमीमांसकमतानुसारा'दिति मेघनाद्रारिस्न्रिक्तिसेव समाहितम् ।

यद्यपि— 'चन्द्र इव मुखम्' इत्यादौ चन्द्रस्य प्रतियोगितासंबन्धेन साद्दर्येऽन्वये साद्दर्यस्य विशेष्यत्वं संभवति । अनुयोगितया मुखेऽन्वये प्रकारत्वमेवेति अनुयोगिवाचकपदान्तरसमिभव्याद्वारे साद्दर्यमुख्यविशेयक ज्ञानजनकत्वरूपश्रौतीत्वमसिद्धम् । अथापि येषां साद्दर्यमात्रे शक्तिः तत्र श्रौती । येषां तु तद्वति तत्रार्थीति भावात् । एवं श्रौती आर्थीति विभागः कृतः ॥

# साद्द्रयमात्रवाचकयथेवादिशब्दवती श्रौती।

साद्दयविशिष्टधिमपयोप्ततुल्यसद्दशसंकाशादिशब्द-

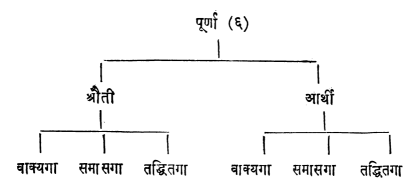
द्विविधाऽपि वाक्ये समासे तद्धिते चेत्येव पडविषधा पूर्णा ।।

# तत्त्वालोकः

श्रीतीं लक्षयित – साह्यमात्रेति । यथेगादिशब्दवतीति । आदिशब्दात् वशब्दः वाशब्दश्च । यथा—'शात्रवं व पपुर्यशः' 'कादम्ब खिण्डतद्लानि व पङ्कजानि' 'जातां मन्ये शिशिरमिथतां पद्मिनीं वा अनुगद्धपाम्' इत्यादीनां सङ्ग्रहः, तथा प्रथमवितिप्रत्ययस्य च ।

आर्थीमा**इ-सादृश्यविशिष्टेति ।** सादृश्यविशिष्टार्थमुरूयविशेष्य-कज्ञानजनकत्वरूपा । सा च तुल्यादिपदैः प्रतीयते ॥

पूर्णा द्विविधाऽपि प्रत्येकं त्रिविधा । आहत्य षोढा इत्याह — द्विविधेति ।



धर्मछप्तापि पूर्णावदेव विभागवती । किन्तु श्रौती विद्विते न संभवतीति एवं पश्चविधा ।।

वाचकलुप्ता-कर्तृकर्मणग्रुलोः, कर्माघिकरणक्यचोः, क्चित्र, णिनौ, समासे चेत्येवं सप्तविधा ॥

# तत्त्वालोकः

धर्मछप्तापि पूर्णावदेव विभागवती । किन्तु तद्धितगा धर्मछप्ता श्रीती न संभवतीति पञ्चविधेत्याह-धर्मछप्तापीति ।



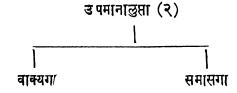
# वाचकछप्ता (७) सप्तविधा

- १ कर्मणमुलि २ कर्तृणमुलि ३ कर्मण क्यचि
- ४ अधिकरणक्यचि ५ क्यङि ६ णि प्रत्थये
- ७ समासे च।

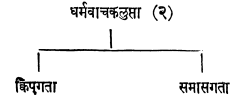
उपमानलुप्ता-वाक्यसमासयोः द्विविधा ॥ धर्मवाचकलुप्ता किप्समासयोद्विविधा ॥ धर्मोपमानलुप्ता-वाक्यसमासयोद्विविधा ॥

# तत्त्वालोकः

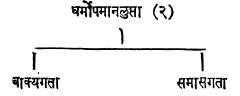
उपमान छुहापि द्विविधा—



धर्मवाचक छुरापि द्विविधा —



धर्मोपमानलुहापि द्विविधा —



उपमेयनाचकलुप्ता-क्यचि एकविधा ॥ धर्मोपमानवाचकलुप्ता-समास एवैकविधेति ॥

यदाहुः—

पूर्णी छप्ता च सा द्वेघा श्रौत्यार्थी चेति ते पुनः । द्विविधे, प्रथमा वाक्ये समासे तद्धिते भवेत् ॥ तद्वल्छप्तापि धर्मस्य लोपे श्रौती न तद्धिते । इवादिलोपे द्विविधे णम्रलि, क्यचि च क्यक्टि ॥ २ ॥

# तत्त्वालोकः

उपमेयवाचकलुप्तापि एकविधा—

उपमेयवाचकछुहाा (१)

वयजगता

धर्मीपमानवाचक छुरापि एकविधेव ---

धर्मोमानवाचकलुहाा (१)

समासगता

पूर्णाञ्जसाभेदेन विभक्तामुपमां कारिकाभिः संगृह्णात-यदाह्रिति ।

तथा णिनौ समासे च सप्तवा परिकीर्तिता ॥ उपमानस्य लोपे तु द्विधा वाक्यसमासयोः॥ ३॥

इवादिधमेलोपेऽपि द्विविधा किप्समासयोः । धर्मोपमानयोलोपे वाक्यगा च समासगा ॥

इवादेरुपमेयस्य द्वयोर्लीपे भवेत्क्यचि । इवादिधर्मोपमानलोपे त्वेषा समासगा ॥ ॥ ५ ॥ इति

अत्रोदाहरणानि तन्मतरीत्य। संगृह्यास्माभिर्त्धिख्यन्ते —

यस्याज्ञा शिरसोह्यते सुमनसां वृन्दैर्यथामालिका बध्वा मुश्रवित यः पश्चनिव जनान् यस्याभ्रवद्वैभवम् ।

#### तत्त्वालोकः

षड्विंशतिविधा अप्युपमाः पञ्चसु श्लोकेषु निबध्य प्रदर्शयितुमुपः कमते—अत्रेति ॥

षड्विधायाः पूर्णोपमायाः उदाहरणानि प्रदर्शयति-यम्याज्ञेति । तस्मै शम्भवे-जगत्संहर्त्रे । र्शं सुखं भावयतीति शंभुः । अत्र 'शम्' इत्यव्ययं सुखवाचि । भवतिश्चान्तभीवितण्यर्थः । हुप्रकरणे 'मितद्वादिभ्य उपसंख्यानम्' [वार्तिक २१५२] इति कर्तरि हुप्रत्ययः ॥

ननु शम्भुशब्दस्य संहर्नृत्वपरत्वे दुः लकरत्वमेव स्यान्न सुलकरत्वमिति चेन्न अनादौ संसारचके नानायोनिषु परिश्रमतां जीवानां कतिपथकाळ-

हृद्यं शेविधना समं हृदि भजन्त्यानन्दसारोपमं यं धन्याः शशिवत्प्रसन्त्रवपुषे तस्मे नमः शम्भवे ॥

#### तत्त्वालोकः

विश्रा तिरूपोपसंहारसुखप्रवर्तकत्वप्रदर्शनादुपपन्नम् । भिषक्कृतत्रणच्छेदः त्रणातीनामिव ईश्वरकृतोपसंहारः प्रजानां अन्ततोगत्वा सुखावहत्वात् दययैएव कृतः । तदुक्तं वायुपुराणे —

निदानज्ञस्य भिषजः रुग्णे हिंसां प्रयुक्ततः । न किश्चिदस्ति नैर्घृण्यं घृणैवात्र प्रयोजिका ॥ इति ॥

एवंविधाय, नमः—प्रह्वीमावं।ऽस्त्विति शेषः । कीदृशदशम्भुरित्यत्राह
यस्याज्ञेति । सुमनसां वृन्दैः - देवनिकायैः, बुधैश्च, 'सुमनाः पुष्पनालःगो
स्त्री, देवबुधयोः पुमान्' इति यादवः । यस्य – शम्भोः आज्ञा – शासनम्,
मालिका यथा – मालेव शिरसा उद्यते, वहेः कर्मणि लट् । अभ्युपगम्यते ।
यः जनान् जन्मिनो जीवान्, पश्चित – चतुष्पद इव, बध्वा – कर्मरज्जुमिरुद्वध्य, पश्चात् मुच्चति – त्यजित, 'बध्वा' इति समानकर्तृकयोः पूर्वकाले
[पा. सू. ३ – ४ – २ १] इति क्त्वा प्रत्ययः । तेन

पशवः पाशिताः पूर्व परमेण खठीलया । तेनैव मोचनीयास्ते नान्यैमीचयितु क्षमाः ॥

इत्युक्त स्फोरितं भवति ।

# अत्र षड्विवधापि पूर्णा द्शिता । तत्र प्रथमवाक्ये वाक्यमा श्रौती इति ।

#### तत्त्वालोकः

एतेन भगवान् रुद्रान्तरात्मतया अवस्थाय लोकान् मोचयतीत्यर्थः । यस्य वैभवं व्यापकत्वम् , अभ्रवत् अभ्रस्येव, वर्तते । धन्याः – सुकृतिनः , यं ईश्वरम् आनन्दरगरोपम् - आनन्दसारेण तुल्यम् , रोवधिना समं निधिसदृशं अत्र 'तुल्यार्थेरतुलोपमाभ्यां तृतीयान्यत्तस्याम्' [पा. सू. १२ – ३ – ७२] इति तृतीया । हृदयस्य प्रियं – हृद्यम् । अत्र हृदयस्य प्रियं इत्यर्थे विवक्षिते हृदयशब्दात् 'हृदयस्य प्रियः' [पा. सू. १८ – १८ ५] इति सूत्रात् यत्प्रत्यये हृदयशब्दस्य 'हृदयहल्लेखयद्' पा. सू. १ – ३ – ५०] इति हृद्रादेशः । तम् हृदि भजन्ति – सेवन्ते, तस्म, शशिवत् शशिना तुल्यम् , प्रसन्नवपुषे निर्मलवपुषे मनः अस्त्विति पूर्वेणान्वयः ॥

अत्र षड्विधा पूर्णो श्रौती उपपादितेत्याह अत्रेत्यादिना । तत्र प्रथमवाक्ये 'यथा मालिका तथा आज्ञा' इत्यन्वयेन सा दृश्यमात्रवाचक यथादिशब्दश्रवणात् श्रौती वाक्यगा-तत्रेति ।

अयं भावः — अत्र यथाशब्दः 'प्रकारवचने थालः' [पा.सू. ५-३ – ६०] इति प्रकारे परिनिष्पत्रः । प्रकारशब्दस्य सादृश्यार्थकत्वात् सादृश्ये वृत्तिः अत्र च न समासः 'यथाऽसादृश्ये'[पा.सू. २-१-७] इतिनि । निषेधात् असादेव निषेधाज्ज्ञापकाद्वयुत्पत्रो यथाशब्दो वीष्सादिवृत्तीति ज्ञायते । वीष्सादिवृ वृत्तो यथाशब्दः समासं लभत इति अव्युत्पत्रयथाशब्दविषय

समासः । 'सादश्यसम्पत्ति' इति प्राप्तस्य समासस्य असादृश्ये इति निषेधः क्रियत इति यथाशब्दस्य सादृश्यवाचकत्वं सिद्धम् ।

भद्दो जिदीश्वितास्तु सिद्धान्तको मुद्याम्— 'यथा हरि स्तथा हरः, इत्युदाहृत्य हरेरुपमानत्वं यथाशब्दो द्योतयतीत्याहुः । अत्रैव व्याख्यात्र ह नागेश भद्देन — 'सामान्यस्य भेदको यो विशेषः तद्भूपे प्रकारे थाछ्य' इति यद्विशेषवान् हरिः तद्विशेषवदिभिन्नो हर इति बोधे यत्तच्छव्दाभ्यां तयोः एकत्वावगमेऽर्थादुपमानत्वप्रतीतेरिति भावः' इति । थाछ्यमूत्रे सादृश्यस्य प्रकारशब्देन प्रहणे यत्सादृश्यवान् हरिः तत्सादृश्यवान् हरः 'इत्येव बोधः स्म्यान्त तु हरिसहशो हर' इति । यथाशबद्धः उपमानत्वं द्योतयतीति सकछाभियुक्तोकतेः 'यद्विशेषवान्' इत्यादिबोधोत्तरमुपमानदेवदत्ताभिन्न उपमेयो यज्ञदत्त इति बोधः । गृहीतिविशेषधमे एव च साधारणधर्मः । छक्षणाम् सूरुव्यञ्जनाजन्यबोधस्थरु एव उभयोः शाब्दत्वं सुवचम् । अत एवोपमान्तेपमेययोस्समानविभिन्तकत्वसिद्धिरिति । एवं च पूर्वपदार्थप्राधान्याभावेन नात्र अव्ययीभावप्रसिन्तः. । अथापि समासः वचनात्प्राप्नोति तद्वारणार्थमः सादृश्ये इत्यभिहितमित्यभिप्रायः शब्देन्दुशेखरे निक्रपितः ।

एतदभिप्रायेणेव काव्यप्रकाशोद्योने च-यथावथाशब्दप्रयोगे तु पश्चाज्ञायमानसाद्दयविषयनोधमादायेदं नोध्यम् । यद्धमेवांश्चन्द्रः तद्धमेव-न्मुस्तमित्येव तत्र नोधात् इति चाभिहितम् । एवं च साद्दरयप्रयोजकसाधारण धर्मसम्बन्धो ह्युपमा । साद्दरयं चातिरिक्तः पदार्थः । धर्मविशेषश्च कचि-दुपातः कचिदाक्षिप्त इत्यन्यत् । 'यथादयश्च तत्प्रयोजकधर्मविशेषसम्बन्ध एव उक्ताः न तुल्यादयः' इति परमतावरुम्नेनोक्तम् ।

द्वितीयवाक्ये समासगा श्रौती । 'इवेन निख समासो विभक्त्यलोपः पूर्वपदप्रकृतिखरत्वं च' इति वार्तिक कृद्वचनेन पश्चित्वत्यस्य समासपदत्वादिति ।

#### तत्त्वालोक:

स्वमतं तु मञ्जूषायां व्यक्तीकृतिमिति तत्रैव द्रष्टव्यम् । पूर्वोक्तं च मतं अलंकारचक्रवितिनोऽनुगुणिमव भाति । तेरेवमुच्यते—'चन्द्र इव मुलम्' इत्यादौ उपमानप्रकारकोपमेयविशेष्यकवष्यसम्भवेऽि 'यथा चन्द्रः तथा मुलम्' इत्यादौ न तदुपपित्तः । तत्र 'यादशधर्मवान् चन्द्रः तादशधर्म वन्मुखम्' इत्यादौ न तदुपपितः । तत्र 'यादशधर्मवान् चन्द्रः तादशधर्म वन्मुखम्' इत्युभयविशेष्यकवोधात् । तेन चन्द्र इवेत्यादाविष उभय—विशेष्यक एव बोधः । एवं वदतश्चकवितिोऽयमिप्रायः—'यथा चन्द्रः' इत्यत्र प्रकारार्थकथाल् प्रत्ययवशात् यत्तच्छब्दाभ्यां वाक्यभेदावगमाच्चोभय विशेष्यकवोधः । परन्तु चन्द्र इवेत्यत्रोभयविशेष्यकवोध इत्यभ्युपगमे कारणं न समञ्जसमिति । तथा च मालिकायाः आज्ञायाश्चो मानोपमेय—भावे यादशवहनकर्मीभूता मालिका तादशवहनकर्मीभृता आज्ञा' इति बोधो जायत एतन्मते । एववदतामिदं श्रीत्या उदाहरणं अथवा आर्था इति विवेचनीयम् ॥

'यथा मालिका तथा आज्ञा' इत्यत्र वाक्यगां श्रोतीमुपपाच द्वितीय वाक्ये 'पश्चित्व जनान्' इत्यत्र समासगां श्रोतीमुपपादयति—द्वितीयेति । 'पश्चित्व' इत्यत्र पशुसदृशान् इति विग्रहः । 'अविग्रहः अस्वपद्विग्रो वा नित्यसमास' इति वैयाकरणसंप्रदायात् । अविग्रहः इत्यस्यायमर्थः । न विद्यते विग्रहः – वृत्यर्थाववोधकं वाक्यं यस्य सः । यत्र नित्यसमासः तत्र

विष्रहेण विवरणमेव न कार्यमित्यर्थः । अस्वपद्विष्रहः—स्वपदेन—समासा-न्तर्गतपदेन विष्रहः—विवरणं यस्य न क्रियते, अपितु तत्समानार्थकपदान्तरेण क्रियते तत्रेत्यर्थः ।

प्रनथकृता समासगायामेव इवशब्दघटितोदाहरणप्रदर्शनं, वाक्यगायां च तदप्रदर्शनं च प्रक्राशाद्यनुरोधेन । तदुक्तं प्रकाशे 'इवेन समासः विभक्त्य लोपः पूर्वपदप्रकृतिस्वरत्वं च' [२-१-४] इति नित्यसमासे इवशब्दप्रयोगे समासगेति । एवं च इवेन सह नित्यसमासविधानात् तत्प्रयोगे उपमाया वाक्यगतत्वोदाहरणविरोधादिति हि तेषामाशयः । एतदनुरोधिन एव विद्यानाथाद्यः ।

अत एव मिल्लिनाथेन-रघुवंशसज्जीविन्यां 'वागर्थोविव संप्रक्ती ' इत्यत्र वागर्थाविव इत्येकं पदम् । 'इवेन सह नित्यसमासो विभक्त्यलोपश्चे ' त्याद्यभिहितम् ।

नव्यास्तु — ( भद्गोजिदीक्षितनागेश मद्दुप्रभृतयः ) 'अयमिष समासः काचित्क एव । तेन 'जीमूतस्येव' इत्यादी तेचिरीयाणां पृथक्र- पदत्वेन पाठः , 'उद्घाहुरिव वामनः' इत्यादिव्यस्तप्रयोगश्च संगच्छते , इत्याहुः [मनोरमा]। 'व्याकरणे वैकल्पिकत्वाङ्गीकाराद्वार्ति के तथा अपाठाच नित्यपदप्रक्षेपः अप्रामाणिकः' इति उद्योते ।

अत एव — 'सह सुपा' [पा.सू. २-१-४] इति स्नेत्रे भाष्ये 'इवेन निभक्त्यलोपः पूर्वपदप्रकृतिस्वरत्वं च इति वार्तिकम् । इवेन सह समासो विभक्त्यलोपः पूर्वपदप्रकृतिस्वरत्वं च' वक्तत्यम् । इति भाष्यं च पुस्तकेषु दृश्यते । अन्यथा 'उद्घाहुरिव वामनः' इत्यत्र वामन इव इत्येत प्रयोगा पर्चेरिति भावः ।

वस्तुतस्तु –समासस्य वैकल्पिकन्वोक्तिरुभयथाप्रयोगदर्शनात् । अथापि सित संभवे कृतसमासस्येव प्रयोगः धर्माधिक्यफलकः 'वैकल्पिकेष्वपि भावा गुष्ठानं धर्माधिक्याये'ति भाष्यकृत्सिद्धान्तात् । अत एव मल्लिनाथादयोऽपि 'वाग्यिकिव' इत्यादेवेकपदत्वम् , 'उद्घाहुरिव' इत्यादे तदभावं चाङ्गचकार्षु-रिति बोध्यम् ।

अत्र इवशब्दः सादृश्यवाचक इति ग्रन्थकृतां सिद्धान्तः । तत्र सादृश्यं साधारणधर्मस्वपम थ तदितिरिक्तं पदार्थान्तरम् ? साधारणधर्मस्वपमिति नैयायिकाद्याः । पदार्थान्तरमिति मीमांसकाः । तयोरन्त्यपक्षः ग्रन्थ कृत्सम्मतः । तत्रापि विचारयामः—अतिरिक्तत्वेऽपि संबन्धस्वपत्वमभ्युपेयत एव । स च संबन्धः मेद्घटितः उत अभेदघटित उत उभयघटितः इति । अत्र उपमानोपमेययोः साधम्ये भेदाभेदतुल्यत्वे उपमा इति भेदप्राधान्यं व्यतिरेकादिवत् ॥ अभेदप्राधान्यं रूपकादिवत् । द्वयोस्तुल्यत्वं यथा स्यामिति अलकारसर्वस्वकारः । अत्र प्रमाणं च तेनैव 'उपमानानि सामान्यवचनैः' [पा.स्. २-१-५५ ] इति स्त्रस्यं भाष्यमुपन्यस्तम् । तथाहि यत्र किश्चित्सामान्यं किश्चित्वविशेषः स विषयस्सदृशतायाः, तत्र उपमानोपमेये भवतः इति । अत्र व्याख्यातं च प्रदीपे कैयटेन 'शस्त्रीश्यामा' इत्यादौ श्यामत्वस्य आधारभेदाद्वेदोऽप्याश्रीयते, गुणजातेरेकत्वादभेदोऽपी त्यर्थः [व्या.म.मा ५८. २-१-५५] इति ।

एवं भाष्यकृतेव पृर्वपक्षोक्तस्त्रे [२.१.५.५] किं यदेवोपमानं तदेवोपभेयम् ? आहोस्वित् अन्यदुपमेयम् ! किंचातः । यदि यदेवो पमानं तदेवोपमेयं क इहोपमार्थः गौरिति । अथान्यदेवोपमानं अन्यदुपमेयं क इहोपमार्थः गौरिति । अथान्यदेवोपमानं अन्यदुपमेयं क इहोपमार्थः गौरिवाधः इति भाष्यम् । अत्र कैयटेन-पदार्थद्वयदृत्ति

गुणद्वारकाभेदाश्रयणे उपमानस्येवोपमेयरूपत्वमभ्युपगतं भवति । न च तयुक्तम् । शस्त्रीशब्दप्रयोगवेयर्थ्यप्रसंगात् । अथाधारभेदात् स्यामस्वस्य भेदः तदा शस्त्रीदेवदत्तार्थयोभेदान्नास्ति तद्वारकः उपमानोपमेयमावः । इत्युक्तत्वात् भेदोऽभेदश्चौपम्यपयोगक इति व्यक्षितं भवति । एवं च सादृश्यं भेदाभेदोभयघटितमिति प्रन्थकृदाशय इति जानीमः ।

अत एव कुवलयानन्दे — समप्रधानसंकरनिरूपणावसरे स्वेनैवोक्तम् 'प्रातिस्विकरूपेण भेदवत् अनुगतसाहश्यप्रयोजकरूपेणाभेदोऽप्यस्ति । स चात्र विवक्षित एव । भेदाभेदोभयप्रधानोपमेति सिद्धान्तात्' इत्युक्तं संगच्छते । एतेनैतदुक्तं भवति-ग्रन्थकृतः भेदाभेदोभयघटितं साहश्यमित्यत्रैव तात्पर्यमिति ॥

काव्यप्रकाशादिमते तु साहश्यं भेदघटितमेव । अत एव 'साधर्म्य-मुपमाभेदे' इत्युक्तं प्रकाशकृता । तल न ह्यभेदे साहश्यात्मकं साधर्म्यम् । तथापि आरोपितसाधर्म्यनिबन्धनानन्वयन्यवच्छेदाय भेदे इति काच्यप्रदीप कृता , 'न ह्यभेदे' इति प्रदीपप्रतीकमुपादाय तद्भिन्नत्वे सित तद्भतभ्योधर्म वत्वस्येव साहश्यपदार्थत्वादिति भावः इति प्रदीपोद्योते नागेशभट्टेन च उक्तत्वात् साहश्यं भेदघटितमिति सिद्धं भवति ।

अत एव महाभाष्यकृता — अकर्तरि च कारके संज्ञायाम् [पा.सू. ३ ३ १०] इति सूत्रे 'अकर्तरि' इति पर्युदासाश्रयणेन कर्नृभिन्ने कर्नृसदशे कारकान्तरे पञ् विचीयत इत्यभिप्रायमानिष्कुर्नता 'निजव युक्तमन्यसदशाधि करणे तथा ह्यर्थगतिः' इत्युक्त्वा स्वेनैव विवृत्तं नञ्युक्तं च अन्यस्मिन् तत्सदशे कार्य विज्ञायते तथाह्यर्थो गम्यते इति । उदाहृतं च-तद्यथा अब्राह्मणमान येत्युक्ते बाह्मणमदशं पुरुषमानयति । नासौ लोष्टमानीय कृती भवतीति ।

एवं च ब्राह्मणभिन्नः ब्राह्मणसदृशः प्रतीयते न तु ब्रह्मण एव । एवं 'चन्द्र इव मुखम्' इत्यादौ अपि चन्द्रभिन्नं चन्द्रसदृशं प्रतीयते ।

परिभाषेन्दुशेखरे तु — अत्र अन्यसदृशेत्युक्त्या सादृश्यं भेदघटित मिति सूचयतीत्युक्तम् –तत्तु न समीचीनम् । इवादिपदोपादाने सति अभेद सादृश्यस्याननुभवात् । प्रत्युन –सादृश्ये प्रतीते भेदों नियमेन प्रतीयत एवेति सर्वसम्मतम् । अत एव — ग्रन्थकृतैवोत्तरत्र अन्ववये स्वस्य स्वेनोपमा न अन्वेतीत्यनन्वय इत्यन्वर्थं नाम भवतीति वक्ष्यते ।

अत एव च-दहराधिकरणे शांकरभाष्ये [क्वा २-३-१४] अभेदे साद्दर्यं न घटत इत्यिभिप्रेत्यैव काल्पनिकभेदमाश्रित्यापि उपमानोपमेयभावः संभवतीत्यभिप्रायः आविष्कृतः । तथा हि-यद्ययाकाशशब्दो भूताकाशे रूढः । तथापि तेनैव तस्योपमा नोपपद्यत इति भूताकाशशंका निवर्तिता भवति । ननु एकस्याप्याकाशस्य बाह्याभ्यन्तरस्वकिष्पितेन भेदेन उपमानो-षमेयभावः संभवतीत्युक्तम् । नैवं संभवति अगितका हीयं गितः । यत्काल्पनिकभेदाश्रयणिमिति ।

अत्रैव भामत्यां वाचस्पतिमिश्रैः (शा.भाम. २-३-१४) तेन तस्य उपमेयत्वं रामरावणयुद्धवत् । अगत्या भेदमारोप्य गतौ सत्यां न युज्यते इत्यमिहितम् । अत्रैव कल्पतरौ अमलानन्दसरस्वतीभिः- इस्तनाद्यतन्तवादिना युद्धे भेदारोपः क्रियते—

गगनं गगनाकारं सागरः सागरोपमः । रामरावणयोर्युद्धं रामरावणयोरिव ॥ इति, इति विवृतम् ।

परिमले तु ग्रन्थकृता— 'युद्ध इति' गगनसागरयोरप्युपलक्षणम् तदिमप्रायेणारोपप्रहणमप्यर्थवत् । 'गगनं गगनाकारं' इत्यत्र उपमालंकार इति मतमनुरुध्येत्थमुक्तम् । यदि त् 'गगनं गगनाकारम्' इति स्रोके नोपमालंकारः किन्तु भेदकल्पनमनपेक्ष्य अत्यन्ताभेदे निबध्यमानमीपम्यं नान्वेतीत्यन्वर्थनामालंकारः, अनन्वयितोऽप्यीपम्यस्य निबन्धनमनुपमत्वद्योत नाय । यथा वा स्वयं दासत्ववचनं दासरिहतत्वद्योतनायेति मतमनुरुध्यते तदापि नात्रानन्वयेन निर्वाहपत्याशा । अयमिति एषोन्तर्हद्य इति चोपमानोपमेय रूपयोः परस्परव्यावर्तकिविशेषणनिवेशेन 'उपाददे तस्य सहस्ररिश्मः' इत्यत्रेव किल्पतभेदोपाधिकोपमाप्रभेदस्यैव वक्तव्यत्वात् इत्यभिद्धता—साद्दर्यं भेदघटितं यथा, तथा अभेदघटितमपीति व्यज्यते—अभेदे सत्यपि धर्मभेदे उपमा अभ्यु पेयत एव । अत एव अनन्वयसिद्धान्ते—धर्मभेदे तु एकधर्मीविछिन्नेन स्वेनेव धर्मीन्तराविछिन्नस्य स्वस्योपमा अन्वेति इति वक्ष्यते ।

वस्तुतस्तु — साद्दश्यं भेदघटितमेव । 'गगनं गगनाकारम्' इत्यादौ भेदिविवक्षायामुपमायाः, उपमानान्तरव्यावृत्तौ अनन्वयस्य प्रसरः, अभेदेऽपि भेदः औपचारिकः इत्येव वक्तुं युक्तः न तु साद्दश्यं भेदाघटितमिति कौस्तुभकृदाशय एव ज्यायान् । अत एव रसगगाधरममप्रकाशे - इवशब्दादिसमभिव्याद्दारे तु तेन (नियमेन) भेदगर्भसाद्दश्यस्यैवोपस्थापनात् न अभेदप्रतीतिः इति मम प्रतिभाति इत्युक्तम् ।

एतेन साद्द्यस्य साधारणधर्मरूपत्वे, पदार्थान्तरःवेऽपि वा भेद घटितत्वम् । न तु भेदाभेदोंभयघटितत्वमित्यत्रैव ग्रन्थकृतामन्येषां नैभेर्यम् । साद्द्यं च तद्भिन्नत्वे सित तद्भतभूयोधर्मवत्वरूपम् । यदि समासाद्वृत्तेवी परस्य भावप्रत्ययस्य संबन्धबोधकृत्वं तदा अतिरिक्तरूपत्वम् , यदि तु

नृतीयवाक्ये तद्धितगा श्रौती । अभ्रवत् इति षष्ठी समर्थोद्धतेः 'तत्र तस्येवे'ति [पा.स्. ५-२-१२६] स्नेण विहितत्वादिति ॥

### तत्त्वालोकः

प्रवृत्तिनिमित्ररूपत्वं तदा साधारणधर्मरूपत्वमिति मतभेदेनेष्टसिद्धिरिति भावः ।

इदानीम् इवशब्दः सादृश्यवाचकः १ सदृशवाचको वेति परम विशिष्यते । बोधवेळक्षण्यं तु कौस्तुभादाववसेयम् ॥

# अत्र कचित्—

'स वाचको, विशेषाणां संभवात् द्योतकोऽपि वा' इति ह्युक्तरीत्या वाचकत्वपक्षोऽपि । तत्र।पि यदीवादेः साद्दरयवाचकत्वं तदा प्रतियोगित्वस्य संसर्गविधया भानेन 'चन्द्र इव मुखम्' इत्यदी चन्द्र प्रतियोगिक साद्दरयानुयोगि मुखम् इति बोधः । यदा सदृशवाचकत्वं तदा 'चन्द्र इव मुखम्' इत्यत्र स्वप्रतियोगिसादृश्याश्रयत्वं संसर्गतया भासत इति चन्द्रप्रतियोगिकसादृश्याश्रयामिन्नमिति बोध इत्याहुः ।

तथा सहरावाचकत्वाङ्गीकारे 'चन्द्र इव मुखम्' 'चन्द्रेण तुरूयं मुखम्' इत्ययनयोः श्रीत्यार्थीत्वकृतं वैंलक्षण्यं न भासेत । अतश्च इवादीनां साहरय बाचकत्वमेव युक्तम् । इवादीनामसत्ववाचित्वाचेति ।

अत एव ग्रन्थकृतापि सादृश्यमात्रवाचकयथेवादिशब्दवती श्रीती । सादृश्यविशिष्टधर्मिपर्यासुल्यादिशब्दयोगे आर्थीत विभक्तं युज्यते ।

'यस्याअवद्वेभवम्' इत्यत्र तद्धितगतां श्रोतीमुपमामुपपादयति -तृतीय

हृद्यं शेविधना समं हृदि भजन्ति इत्यत्र वाक्यगा आर्थी।

आनन्दसारोपमम् इत्यत्र समासगा आर्थी । हृद्य मिति विशेषणमत्राप्यपेक्ष्यते । अन्यथा धर्मछप्तैब स्थान पूर्णा ॥

#### तच्वालोकः

वाक्य इति । अम्रशब्दात् षष्ठयन्तात् व्यापकत्वादिसंबन्धविवक्षायां इवार्थे वतिप्रत्ययः ।

होविधना समिन्यत्र वाज्यगां आर्थी प्रमानुपपादयति हृद्यमिति । अत्र समशब्दः तुल्यपर्यायः । अस्य श्रुत्या सहशपरत्वम् अर्थोत्तु सादृश्य पर्यवसानम् इति सादृश्यस्य आर्थीत्वम् । साग्यपर्यास्त्रोचनमुखेनैव तुल्यप्रती-तिरिति भावः ।

'आनन्दसागेपमम्' इत्यत्र समासगामार्थी ग्रपमामुपपादयति—आन-न्देति । अत्र आनन्दसारेण सदृशम् 'आनन्दसारोपमम' इति नित्यसमासः । 'स्युरुत्तरपदे त्वमी । निभसंकाशनीकाशप्रतीकाशोपमादयः' इति अभिधानमा-लायाम् उत्तरपदिनयमात् । अत एत्र समासगेयमार्थी । उपमादिशब्दानौ नित्यसमासविषयत्वात् 'आनन्दसारेण उपमम्' इत्यादिना विष्रद्यः न कार्यः । अविष्रहोऽस्वपदविष्रहो वा नित्यसमास इति सिद्धान्तात् । एतद्विवरणं तु पूर्वत्र दत्तम् । अमर्च्याख्यात्रा श्लीरस्वामिना च-'उत्तरपदे इत्युक्तेः चन्द्रेण निभमिति न भवति' इत्युक्तम् । शिष्टं स्पष्टम् ।

'शशिवदि'त्यत्र तद्धितगा आर्थों । तत्रत्यवतेः 'तेन तुल्यं क्रिंग चेद्वतिः' [पा.स्. ५-१-११५] इति तुल्यार्थे विहितत्वात् ॥

# तत्त्वालोकः

शशिव दिगत्र तद्धितगामार्थीमुपपादयति — शशिवदित्यादिना । शशिना तुल्यं शशिवत इति तुल्यार्थे वतिविधानात्तस्य च सदृशार्थकःवमेव, न सादृश्यमात्रार्थकःमिति आर्थीत्वम् ।

ननु कथमत्र शशिना तुल्यमिति विगृह्यते ? कथं विगृहीतन्यम् ? शशिन स्वेति । तर्हि 'तत्र तस्येवे'ति वर्तिना भान्यम् । न पुनस्तेन तुल्यमिति । कश्चानयोर्विशेषः ? आद्ये आर्थी, द्वितीये श्रौतीति । शशिना तुल्यमिति कृतो न विगृहीतन्यम् । वत्यर्थसादृश्यस्य कियायामेवा— न्वयस्य आनुशासनिकत्वात् । न चात्र कियोपलभ्यते 'यत्तुल्यं सा क्रिया चेत्' इति हि माण्ये भाषितम् । अत एव वैयाकरणैः

> संबोधनान्तं, कृत्वोधाः, कारकं, प्रथमो वतिः । घातुसंबन्धाधिकारनिष्पनम्, असमस्तनञ् ॥ तथा यस्य च भावेन षष्ठी चेत्युदितं द्वयम् । साधुत्वमष्टकस्यास्य क्रिययेवावधार्यताम् ॥ इत्युक्तम् ।

एतेषां क्रमेणोदाहरणानि-संबोधनान्तस्य क्रियायामन्वये ब्र्हि देवदत्त । क्रियान्वये-सक्रत्पचित, द्विःपचतीति । कारकस्य क्रियाया

मृर्तियथा नवसुधा, बलिमनमणीव कण्ठप्रभा, सुसद्दशश्च जटास्तटिद्भिः। शङ्खाक्षि काश्चननिमं, पदमब्जदेश्यं यस्यैषमेऽस्तु हृदि दैवतसार्वभौमः॥

#### तत्त्वालोकः

मन्वये - तण्डुलं पचित । प्रथमवितप्रत्ययस्य क्रियायामन्वये – ब्राह्मणवद्घीते । धातुसंबन्धाधिकारिविहितप्रत्ययानां क्रियान्वये – भोवतुं पचित । असमस्तनञः – 'न त्वं पचिस' । भावलक्षणसप्तम्याः – 'गोषु दुह्ममानासु गतः' । अनादरे षष्ट्याः – 'रुदित रुदतो वा प्रात्राजीत्' इति प्रतिपादितम् । इत्थं सित वित प्रत्ययार्थान्वयः क्रियते इति ।

सत्यम् । अथापि प्रसत्तिरूपिक्कयाविशिष्टयोः सादृश्यं पर्यवस्यतीत्यत्र प्रन्थकृतात्पर्यात् । अत्रश्चार्थीत्वोक्तिने विरुध्यते ।

ननु — यास्ककृतनिरुक्ते— 'ब्राह्मणवत् , वृषळवत् ' इस्यस्य ब्राह्मणा इव वृषळा इवेति विवरणदर्शनात् तुल्यार्थविहितवतिप्रत्यययोगेऽपि श्रोती स्यादिति वाच्यम् ।

'तुल्यार्थे विहिता तृतीया सर्वविभक्त्यर्थानन्तर्भावयती'ति कैयटोक्त रीत्या निरुक्तकृता अभिहितं विवरणं फलितार्थकथनमात्रतात्पर्यकम् । तेन तुल्यमिति तृतीयान्तादेव वतिविवीयते न प्रथमान्तादिति विभाव्यम् ॥

इत्थं पड्विघां पूर्णी प्रतिपाद्य पञ्चविधां छप्तां सोदाहरणमुपपादयति मृतिर्थिथेति । यस्य मूर्तिः नवसुभा यया तथा विद्यते, यस्य च कण्ठप्रमा

बलिमन्मणीव दृश्यते, यस्य च जटाः तिटिद्भिः सुसदृशः, यस्य शङ्काक्षि काञ्चननिभम् , यस्य च पदम् अब्जदेश्यम , एषः दैवतसार्वभौमः मे हृदि अस्तु इत्यन्वयः ॥

यस्य-ईश्वरस्य मूर्तिः-देहः, नवसुधा सद्योमथितममृतं यथा तथा विद्यते, तथा यस्य च कण्ठप्रभा-गलशोभा, बलभिन्मणीव इन्द्रनीलमणिरिव दर्यते, बलमीन्मणीव' इति प्रयोगस्तु रात्रिः रात्री इत्यादिप्रयोगवत् , 'कृदिकारादिक्तनः' [पा.स्. ४-१-४५ गण] इती डींषि साधुः । तथा यस्य जटाः-सुश्लिष्टाः केशा तटिद्भिः सुसदृशः सौसा दृश्यविशिष्टा विद्युत इवेषत्ताम्राः इत्यर्थः ॥

यद्यपि विद्युद्दष्टान्तोपादानमात्रेण ईषत्ताम्रत्वं न निर्णेतुं शक्यम् । 'वाताय कपिला विद्युत् , आतपायातिलोहिनी ।

पीता वर्षाय. विज्ञेया, दुर्भिक्षाय सिता भवेत् , इति तटितः नानावर्णस्वात् । तथापि---

'ईषत्ताम्रजटाम्रपछवयुतो न्यस्तो जगन्मण्डपे । शम्भुर्मङ्गलकुम्भतामुपगतो भूयात्सतां श्रेयसे'॥

इत्युक्त्यनुसारेण तथाविवृतम् । एवं यस्य शङ्काक्षिललाटलोचनं 'शंखो निधौ ललाटास्थिकःबौ' इति नाममाला । काञ्चननिभं काञ्चनेन सदशमित्य-स्वपद्विग्रहः । स्वर्णवर्णमित्यर्थः । यस्य पदं चरणं 'अब्जदेश्यम्'—कमलतुल्यं, 'ईषदसमाप्तमव्जं' इत्यर्थे 'ईषदसमाप्तौ कल्पब्देश्यदेशीयरः' [पा. सू. ५–३–६७] इति देश्यप्रत्ययः । एषः देवतप्तार्वभौमः मे हृदि अम्तु—वर्तताम् । अत्र पञ्चविधापि धर्मलुप्ता दिशेतेति उत्तरत्र व्यक्ती—भविष्यति ।

अत्र पश्चविधापि धर्मछप्ता प्रदर्शिता । तत्र मूर्तिर्यथा नव सुधेति वाक्यगा ।

बलभिन्मणीत्र कण्ठप्रभेति समासगा श्रौती । उभयत्रापि भातीत्यादिकियाप्रयोगे सैव साधारणो धर्म इति धर्मछप्ता न भवेत्, अतस्तदप्रयोगः इति ।

श्रौती तु धर्मछुप्ता तद्धिते न संभवति । पष्टी-समर्थात्सप्तमीसमर्थोद्वा इवार्थे विहितस्य वतेः धर्मोपादानं-विना अन्वयसौकर्याभावात् इति ॥

# तत्त्वालोकः

पञ्चिवधासु धर्मछुतासु वाक्यगां धर्मछुतासुपपादयति — तत्रेति । साहरये यथाराब्दस्य 'यथा साहरये' (पा. सू. २-१-७) इति समासनिषे धात् भातीत्यादिधर्माप्रयागाद्वा वाक्यगा धर्मछुता यथाराब्दोपादानात् श्रौती च । 'वलिमन्मणीवे'त्यत्र इवेन सह समास इति पक्षे समासगां धर्मछुतां उपपादयति । बलिमन्मणीवेति । स्पष्टोऽर्थः । मूर्तिर्यथा नवसुधा वलिमन्मणीवेत्युभयत्रापि भातीत्यादिप्रयोगः किमर्थं न कृत इत्यत्र हेतुमाह – उभयत्रापीति । उभयत्रापि – उक्तोदाहरणद्वयेऽपि , भातीत्यादिप्रयोगे – कियावाचकपदोपादाने, सैव – भानस्वपिकयेव, साधारणधर्मः इति अतो हेतोः धर्मछुता न भवेत् अतः तदनुचारणम् इत्यर्थः ।

ननु श्रीती धर्मछप्ता वाक्यसमासगतत्वेन द्विविधा प्रदर्शिता । तद्धिते श्रीती धर्मछप्ता कुतो न प्रदर्शिता इत्याशंकां मनसि निधाय तत्र हेतुमाह— श्रौतीत्यादि ।

न च वाच्यम् 'इवे प्रतिकृती' इत्यधिकारे इवार्थे विहितस्य तद्धितस्य धर्मोपादानं विना नैराकांक्ष्यमस्ति । 'क्क्जाग्रीया बुद्धिः, शैलेयं दिधि, पौण्डरीक मुखम्' इति दर्शनात् । अतस्तत्र श्रौति धर्मछप्ता तद्धिते उदाहतुँ शक्यत इति ।

### तत्त्वालोकः

अयं भावः - साहदयवाचकतद्धितप्रत्यययोग एव तद्धितगायाः धर्म — छप्तायाः सम्भवः । साहद्यप्रतीतिश्च वतिना करूपबादिभिः अन्यश्च भवति । अथापि करूपबादयः इवार्थे न विहिताः । इवार्थे 'तन्न तस्येब' इति विहिता वतिरेव । इयं च षष्ठयन्तात् सप्तम्यन्ताच समर्थाद्विधीयते । सा च उपमेये उपमानसम्बन्धबोधिका । तस्याश्च साधारणधर्मोपादानं विना न निराकांक्षप्रतिपत्तिजनकत्वम् । 'न हि मथुरायामिव सुन्ने' इत्येतावन्मान्नं प्रयुक्तं परिनिष्ठितं भवति । सप्तम्यर्थानन्वयात् । किन्तु 'मथुरावत्स्रन्ने' इति संभवति । तस्मात् सप्तम्यर्थवृत्तित्वस्य आचारत्वस्य वा यद्विदेषणं साधारणो धर्मः तस्य, षष्ठयन्ताद्वतिस्थले षष्ठयर्थसम्बन्धविदेषणस्य वा साधा-रणधर्मस्य उपादानं विना निराकांक्षप्रतिपत्तिनं सम्भवतीति धर्मोपादानं नियतमेव 'मथुरायामिव मथुरावत्पाटलिपुन्ने प्राकारः' इति प्राकारस्योपादानं युज्यते इति ॥

ननु इवार्थक (तद्धिते) वितयोगे श्रीतीधर्मछप्ता माभूत् । तथापि इवार्थकतद्भितान्तरे धर्मछप्ता उदाहर्जु शक्यत इत्याशंकते न च वाच्य – मिति । अयं भावः 'इवे प्रतिकृतों' [पा.सू. ५-३.०३] इति पांचिमकं

'इवे प्रतिकृतों' (पा.सू. ५-३-९६) इत्यधिकारे विहित प्रस्ययाना तुल्यार्थ एव विधानात्।

अन्यया तेषां साद्दश्विशिष्टधिम्पर्यन्तत्वाभावेन 'कुशाग्रीया बुद्धिः' इत्याद्यपमेयसामानाधिकरण्यासंभवात् साद्दश्यविधानमपि सदशे पर्यवस्यति, सामानाधिकारण्य दर्शनादिति स्रवे इवग्रहणं न चिरुध्यते ॥

# तत्त्वालोकः

स्तमिषकृत्य कुशामशब्दात् 'कुशामाच्छः' [पा. सू. ५ ३-१०५] इति इवार्थे छो विहितः । तथा-शिलाशब्दात् 'शिलाया ढः'[पा. सू. ५-३-१०२] इति इवार्थे ढप्रत्ययो विहितः । तथा पुण्डरीकशब्दात् 'शर्करादि-भ्योऽणू' [पा.सू. ५-३-१०७] इति इवार्थेऽणू विहितः । अतः पूर्वोक्तोदाह-रणेषु सौक्ष्म्यकाठिन्याह्णादकत्वादिसाधारणधर्मोपादानमपेक्षितं भवति । तं विनापि प्रयोगदर्शनात् उक्तधर्मप्रयोगविरहेऽपि तद्धिते धर्मछप्ता श्रोती स्यादिति ।

तदेतित्रराचष्टे-इवे प्रतिकृतौ इति । अस्मिन्नव स्त्रेऽश्वप्रतिकृतिः अश्वसदशः इत्यत्रेवार्थे कन् विधीयते इति इवार्थविहितानां कनादीनां साददय विशिष्टार्थकत्वमत एव-आधुनिकैरिंप विवृतम् । अश्वकः इत्यत्र अश्व- शब्दोऽश्वे वर्तते, कन्पत्ययस्तु प्रतिकृतिरूपे सदशे वर्तते इति ।

तदेतत्कथं ज्ञायते इवार्थे विहिताः प्रत्ययाः तुल्यार्था एव, न तुलार्था इति सन्देहे निनिगमकमाह -अन्यथेति । अन्यथा—'इवे प्रतिकृतौ' इत्यिष कृत्य विहितानां प्रत्ययानां तुल्यार्थकत्वानभ्युपगमे साहश्यमात्रार्थकत्वे इत्यर्थः।

# सुसद्दशश्रेत्यादिवाक्यत्रये क्रमेणार्थी वाक्यगा समासगा विद्वितगा चेति ।

#### तत्त्वालोकः

यावत् । तेषां छप्रत्यपादीनां, साद्दश्यविशिष्टधर्मिपर्यन्तत्वाभावेन—सदृशपर स्वाभावेन 'कुशाम्रीया बुद्धिः' इत्यादौ कुशाम्रसाद्दयाभिन्ना बुद्धिरिति बोधा पितः । निपातातिरिक्तनामार्थयोः अभेदेनान्वयस्यैव व्युत्पत्तिसिद्धत्वात् । तथा सति उपमेयसामानधिकरण्यं न स्यात् । अतश्च धर्मबोधकस्यापि शब्दस्य विवक्षानुसारेण धर्मिपरत्वं दृष्टमिति तदनुसारेण 'इवे प्रतिकृतौ' इत्यत्र साद्दश्ये विश्वनापे सद्दशे पर्यवस्यति । एवंरीत्या अर्थे परिकल्पिते सूत्रे इवम्रहणं कृतं न विरुध्यत इति ।

अत्र यत् उपमेयसामानाधिकरण्याभावेत्युक्तं तत्र सामानाधिकरण्यं किंद्धं मिति वित्रियते । समानम् - एकम् आधिकरणम् - अभिधेयः - अर्थयोः तौ समानाधिकरणौ तयोर्भावः - सामानाधिकरण्यम् । तदुक्तं काशि - कामृत्रौ - अधिकरणशब्दोऽभिधेयवाची । समानाभिधेयः इति ।

नन्वेवं तर्हि-'घटः कलशः' इत्यादाविष सामानिधकरण्यं स्यात् अतः 'मिन्नप्रवृत्तिनिमित्तकानां शब्दानां एकस्मिन् अर्थे वृत्तिः सामानाधिकरण्यम्' इति । अस्यार्थश्च मिन्नधर्माविच्छन्नार्थोपस्थापकानां शब्दानां एकस्मिन्नर्थे वृत्ति:--अभेदसंबन्धाविच्छन्नप्रकारताकबोधजनकत्वम् (सामानिधकरण्य-पदार्थः) इति ।

तेन 'विशेषणतो विशेष्यतश्चेकार्थकयोः 'घटः कलशः' इत्यादिकयो न सामानाधिकरण्यम् । प्रवृत्तिनिमित्तभेदाभावात् । एकस्मिन्नर्थे वृत्तिः

# 'अञ्जदेश्यम्' इत्यत्र ईषदसमाप्तौ विहितोऽपि

#### तत्त्वालोकः

इत्यनेन 'विशेषणतो विशेष्यतश्च मिन्नार्थकानां 'गै(श्वः' 'अश्वो महिषः' इत्यादीनां न सामानाधिकरण्यम् ।

एवं च प्रकृते कुशाग्रीया बुद्धिः इत्यादिवाक्यघटकबुध्याद्युपमेयेऽभेद संबन्धेन अन्वयजनकत्वानुरोधात् धर्मिवर्धवसानं समीचीनमिति भावः ।

इत्थं श्रोती द्विविधां धर्मछप्तामुपपाद्य वाक्यत्रये उपयुक्तेषु उदाहरणेषु वाक्यसमासतिद्धतगामार्थी धर्मछप्तामुपपादयति—सुसद्दशेति । सुसद्दशः इत्यत्र समाना दक् यस्मिन् तत् सदक् समानशब्दोपपदकात् दशेः 'समानान्य योश्चेति' वार्तिकात् किनि समानशब्दस्य 'र्दक्दश्ववषु' [पा स्. ६-३—८९] इत्यस्मात् सभावे प्रादिसमासे सुसदक् इति रूपम् । सदक्शब्दस्य सदशार्थे रूढिः । अत एव दण्डिना—'सदक् सदशसंवादीति उपमार्थेषु परिगणितः । प्रथमवाक्ये वाक्यगा आर्थो । ताम्रवर्णानुपादानाद्धर्मछिष्ठा च । 'शङ्काक्षिकाञ्चनिमम्' इत्यत्र निभ्रशब्देन तुल्यार्थकेन समासात् धर्मानुपादानाच्च समासगा आर्थी धर्मछप्ता ।

ननु तद्धितगायाः अथ्याः धर्मछतायाः 'अब्जदेश्यम्' इत्युदाहृतं तत्कथं युज्यते ! न हि देश्यप्रत्ययः तुल्यार्थे विहितः । अपि तु 'ईषद-समाप्ती 'कल्पब्देश्यदेशीयरः' [पा.सू.५-३-६७] इति ईषदसमाप्तिरूपेऽथे, इत्याशक्य समाधत्ते-अब्जदेश्यिमित्यत्रेति ।

'अञ्जदेश्यं पदमिति' सामानाधिकरण्यानुरोधात् सहशे पर्यवस्यति । अत एव ईषदसमाप्तिविशिष्टार्थवीधकात् सुबन्तात् देश्यप्रत्ययः स्वार्थे ।

देश्यप्रत्ययः सादृश्ये युज्यते । सोऽपि सामानाधिकरण्यात् सदृशपर्यवसायी ।

नजु सदशादिशब्दप्रयोगे सादृश्यविशिष्टधर्मिपर्यन्त-त्वादार्थाति युक्तम् । सादृश्यादिशब्दप्रयोगे कथम् ! किं श्रौती, उतार्थी !

#### तत्त्वालीकः

एव ईषदसमाप्तिः प्रकृत्यर्थविशेषणमिति काशिकाकृतोक्तं संगच्छते । दिण्डनापि 'कल्पब्देशीयदेश्यादिः' इत्युपक्रम्य' 'शब्दाः सादश्यसृचकाः' इत्युक्तम् । एवं च प्रत्ययस्य द्योतकत्वपक्षः प्रम्थकाराद्यमिमतः इति बोध्यम् ।

लोकेऽपि विद्वत्वरान्ये न विद्वहेरय इति प्रयुज्यते, अपि तु वैदु प्यस्य प्रायशस्सद्भाव एव । किंचिन्न्यूने विदुषि तत्प्रयोगश्च वैदुष्यसत्तामेव तिस्मिन्नवगमयति । ईषदसमाप्तत्वेन किंचिन्न्यूनतालाभात् । तेन चात्यन्त साम्य एव तथा प्रयोग इति लभ्यते । एवं च ईषदसमाप्तरिप सादृ स्ये पर्यवसानम् । एतेन पदेऽब्जस्य ईषदसमाप्तिश्च सीगन्ध्यादिगुणवत्वे सिति किंचिन्न्यूनतामालम् । अत एव कैंयटेन 'गुडादिभ्य उपमानवाचिभ्यः उपमेये द्राक्षादी प्रत्ययः । गुड इवेयं द्राक्षा ईषदसमाप्ता—गुडकल्पेति । यद्यप्युपमानप्रहणं नोपात्तं तथापि सामर्थ्यादन्नोपमानोपमेयभाव आश्चीयत' इत्युक्तं संगच्छते ।

भथ सादृश्यादिपदप्रयोगे निर्णयं प्रदर्शियतुं विचारमुपक्षिपति — निवद्यादिना ।

यथा —

परस्पराक्षिसाद्यं अद्रोजिझतवर्त्मसु । मृगद्वनद्वेषु पद्यन्तौ स्यन्दनाबद्धदृष्टिषु ॥ इति ॥

#### तत्त्वालोकः

विचारस्थलं उदाहरति— यथा परस्परेति । तौ दम्पती—सुदक्षिणां दिलीपो वनराजिषु गच्छन्तौ विम्नमातिशयात् अदूरं यथा भवति तथा उज्ज्ञितं-परित्यक्तं वर्तम-पन्थाः यस्तेषु । तथा स्यन्दनाबद्धदृष्टिषु स्यन्दने—रथे आबद्धाः आसिक्षताः दृष्टयः नेत्राणि यस्तेषु, 'दृष्टिधींदर्शनाक्षिषु' इति वैज्ञयन्ती । कुतृहलवशात् रथासक्तदृष्टिषु इत्यर्थः । न तु भियेति यावत् । अन्यथा अदूरे मार्गत्यामः अनुपपन्नः स्यात् । मृगद्धनद्वेषु मृगाश्च मृग्यश्च मृगाः, 'पुमान् स्त्रिया' [पा.स्. १-२-६७] इत्येकशेषः । तेष द्वन्द्वेषु मिथुनेषु, द्विशब्दस्य द्वित्वे 'कर्मधारयवदुत्तरेषु' [पा.स्. ८-१ –८१] इति कर्मधारयवद्भावे सुपो छिक समुदितात्युनः सुपि पूर्वपदावयवस्य इकारस्य अम् , उत्तरपदानत्यस्य अकारादेशश्च निपास्यते ।

यद्वा मृगद्वन्द्वषु एकत्र संगत्य पृथगवस्थितेषु मृगेषु मृगीषु च परस्परेषु अक्षणां साद्द्रयं, मृगीणामक्षिषु सुदक्षिणाक्षिसाद्दर्यं दिलीपः, दिलीपाक्षिसा दृश्यं च मृगाक्षिषु सुदक्षिणेत्येवंपरयन्तौ — अवेक्षमाणौ, पश्यंश्च पश्यन्ती च पश्यन्तौ इति विम्रहः 'पुमान् स्त्रिये'ति एकशेषः । गुरोः वसिष्ठस्य आश्रनं जम्मतुः इत्यर्थः ।

अत्र यद्यपि 'साद्द्रयं पश्यन्तौ' इत्यत्र साद्दरयस्य नीरूपस्य द्रशनकर्मता-

इत्यादौ श्रौत वेति ब्रूमः । तत्र तद्धितप्रकृत्या धर्मिपर्थन्तामिधानेऽपि प्रधानप्रत्ययामिहितस्य साद्द्रयस् व वाक्यार्थान्वयित्वात् इति ॥

# तत्त्वालोकः

न सम्भवति इति सादृश्यविशिष्टाक्षिकर्मकमेव दर्शनमिति परस्परसदृशानि अक्षीणि पश्यन्तावित्यर्थी वाच्यः ।

तथापि—'पश्य मृगो धावति' इत्यादी यथा उत्कटधावनिकयाविशे स्यैव दशनकर्मतया अन्वयस्य प्रतिपिपादियिषितत्वं, तद्वदत्रापि सादृश्यस्यैव दर्शनकर्मतया वाक्यार्थान्वयित्वस्य प्रतिपिपादियिषितत्वात् श्रीतीत्वमेव वक्तुं युक्तं इति सिद्धान्तयति—इत्यादाविति ।

तत्र परस्पराक्षिसादृष्यं इत्यत्र तिद्धतप्रत्ययष्यञप्रकृतिभृतेन सदृश शब्देन, धर्मिपर्यन्ताभिधानेऽपि (सादृश्यविशिष्टाभिधानेऽपि), प्रधानप्रत्यया भिहितस्य 'प्रत्ययार्थः प्रधानं प्रकृत्यर्थो विशेषणमिति' न्यायेन प्राधान्यमनु— भवन् यः प्रत्ययार्थः संबन्धरूपं सादृश्यं तस्यव वाक्यार्थान्वयित्वात्— शाब्दबोधविषयत्वात् — सादृश्यवाचकसादृश्यपदस्येव सत्वाच श्रौत्येवेति ब्रमः इत्यर्थः। कृदन्ताद्विहितस्य भावप्रत्ययस्य प्रकृत्यर्थतावच्छेदके शक्तत्या तदुक्तसादृश्यस्यव वाक्यार्थान्वयित्वादितिभावः।

परे तु—यत्पदार्थविशेषणस्योपमानत्वनियमः तत्रैव श्रौती । इवादि विशेषणीभूतस्य चन्द्रादेरुपमानत्वनियमात् । सादृश्यादिविशेषणस्य च नोपमानत्वनियमः । 'चन्द्रसादृश्यं' इत्यादौ तथात्वेऽपि 'चन्द्रमुखःयो

यं पश्यम् दीपदर्शं सपदि मनसिजः कीटनाशं स नष्टः
स्वान्ते योऽन्तःपुरीयत्यतिभजनकृतस्तं कुमारीयति द्राक् ।
मूलस्तम्भायते यः त्रिभ्रवनभवने कोकिलालापिनी यै
वामाङ्गे कल्पवल्ली श्रयति कुवलयश्यामला तं भजामि ॥
इति॥

#### तत्त्वालोकः

सादृश्यम्' इत्यादी व्यभिचारात् इति आर्थ्ये त्रेत्याहुः । हक्ष्यानुरोधेनोभय-रूपत्वं वा युक्तं वक्तुमुचितमिति भाति ।

इत्थं पञ्चिवधां धर्मेलुसामुदाहृत्य सप्तिवधां वाचकलुसामुदाहरति— यं पश्यिति । यः मनसिजः—कामः, यम्-ईश्वरम्, दीपदर्श पश्यन् दीपमिव दृष्ट्या इत्यर्थे 'उपमाने कर्मणि च' [पा. सू. ३-४-४५) इति उपमानोपपादकात् दशधातोः कर्मणि णमुळ्पत्ययः । कषादित्वात् 'कषादि

यथाविध्यनुप्रयोगः, [पा.सू. ३-४-४६] इति णमुद्धप्रकृतिभ्तधातोरेवा—
नुप्रयोगः इति नियमात् पर्यतीत्याख्यातान्तस्यानुप्रयोगात्, दीपदर्शम् इति ।
सपदि सद्यः, कीटनाशं नष्टः—कीट इव नष्ट इत्यर्थे उपमानात्कर्त्रुपपदात्
नशेः कर्तरि णमुद्ध । पूर्ववदेव नशेरनुप्रयोगः । तथा य ईश्वरः अतिभजनकृतः नितरां स्तुवतः स्वान्ते—मनसि अन्तःपुरीयति अन्तः पुरे इव
आचरतीत्यर्थे 'अधिकरणाच्चेति वक्तव्यम्' [पा. सू. ३-१-१० वार्ति]
इति वार्तिशादधिकरणे क्यचि साधुः । तथा तं भजनशीछं य ईश्वरः प्राक्
अञ्जसा कुमारीयति—कुमारः स्कन्दः तिमवाचरतीत्यर्थे 'उपमानादाचारे'
[पा. सू. ३-१-१०] इति उपमानात्कर्मणः क्यच् । तथा त्रिमुवनभवने—भुवनत्रयवेश्मनि यः मूलस्तम्भायते मूलस्तम्भ इवाचरतीत्यर्थे 'कर्तुः

अत्र सप्तविधाऽपि वाचकलुप्ता दर्शिना । तत्र दीपमिव पश्यन् इत्यर्थे 'दीपदर्शमिति ' कर्मणमुलि ,

# तत्त्वालोकः

क्यङ् सल्लोपश्च' [पा. सू. ३-१-११] इति कर्तरि क्यङ् । भट्टबाणोऽपि 'त्रैलोक्यनगरारम्भमूलस्तम्भाय शम्भवे' इति **हर्षचरिने** ।

यम् ईश्वरम्, वामाङ्ग-वामभागावच्छेदेन कोकिलालापिनी-कोकिलवत् अन्यक्तमधुरालापा, कोकिल इव आलवतीत्यर्थे 'कर्तर्युपमाने' [पा. सू. ३ - २ . ७१] इति णिनौ रूपम् । कुवलयश्यामला-नीलोत्पलमिव श्यामवर्णा इत्यर्थः 'अत एव' अर्धनारीश्वरमनुसंदधानाः,

'वामे भरकतद्वयामा दक्षिणे विद्रुमारुणा । देवता दम्पतिमयी' इति अनुसन्द्रघते । कल्पवल्ली कामधुक्त्वात् कल्पवल्लीत्वेन अध्यवसिता पार्वती श्रयति अवलम्बते तं भजामि इत्यर्थः ।

उक्तोदाहरणे क्रमेण दीपदर्शमित्यत्र कर्मणमुलि, कीटनाशम् इस्यत्र कर्नृणमुलि, अन्तःपुरीयतीत्यत्र अधिकरणक्यचि, कुमारीयतीत्यत्र कर्मक्यचि, मूलस्तम्भायत इत्यल कर्तरि क्यिङ, कोकिलालापिनीत्यत्र णिनी, कुवल्यश्या-मला इत्यल समासे च वाचकल्लमा द्रष्टव्या । तदेतदाह-अत्रेति । कर्म-णमुलि वाचकलोपमुपपादयति-तत्रेति ।

साहित्यद्रपेणकृता-अमृतच्वित्रशिमत्युदाहृत्य धर्मछप्तेत्युक्तम् । तस्य अयममिप्रायः-मनोज्ञत्वादिरूपस्य साधारणधर्मस्य अपयोगाल्लो इति । तद्वदत्रापि उपादेयत्वस्य अप्रयोगात्सा धारणधर्मछोपः इत्यपि वक्तु शक्यम् ।

कीट इव नष्ट इत्येथें 'कीटनाशं नष्ट' इति कर्तृणमुलि, 'स्वान्तेऽन्तःपुरीयाति' इत्यन्तःपुर इव आचरतीत्यर्थे अधिकरणक्यचि, कुमारं स्कन्दमिवाचरतिति कर्मक्यचि, विभ्रवनस्योत्पत्ती मूलस्तम्म इवाचरतीत्यर्थे 'मूलस्तम्मा यते' इति कर्तरि वयक्ति,

#### तस्वालोकः

एवं णमुलोऽपि तुल्यार्थ एव विधानमिति न वाचकलोपेऽपि। अत एव-'उपमाने कर्मणि च'पा. सू ३-४-४५) इति सुत्रे वृत्तिकृता-'घृतनिधायं निहितः' इत्युदाहृत्य, 'घृतमिव निहित इत्यर्थः' इति विवृतम्। इदमुत्तरत्र समाधास्यते।

कर्तृणमुलि वाचकलोपमुपपादयति —- कीट इवेति । अलापि अचिरकालनाश्यत्वं साधारणो धर्मः स च ल्लप्त इति धर्मलुप्ता, णमुळ च तुल्यार्थक इति वाचकलोपाभावश्च साहित्यदर्पणकृदनुरोधात् ।

अधिकरणक्यचि वाचकलोपमुपपादयति — स्वान्त इति । अत्रापि दर्पणकारानुरोधात् सुखिवहारास्पदन्वं साधारणो धर्मः । स च छप्त इति धर्मछप्तात्वम् । क्यचस्तुल्यार्थकतया वाचकलोपाभावश्च ।

कर्मक्यज्गतां वाचकलुप्तामुपपादयति — कुमारमिति । अत्रापि दर्पणकारानुरोधात् स्नेहनिर्भरत्वं साधारणो धर्मः । स च अनुपात्त इति धर्मलुप्तात्वम् । क्यचः तुल्यार्थकत्वात् व।चकलोपाभावश्च ।

कर्तृक्यङ्गतां वाचकलुप्तामुपपादयति त्रिभ्रवनेति — अत्रापि दर्पणः

कोकिला इव आलपतीत्यर्थे 'कोकिलालापिनी' इति णिनौ वाचकल्कमा द्रष्टच्या इति ।

# तत्त्वालोकः

कारानुरोधात् यावदाश्रयत्वं साधारणो धर्मः । स च छप्तः इति धर्मछप्त स्वम्, क्यङ एव तुल्यार्थकत्वात् वाचकलोपाभावश्च ।

णिनिप्रत्ययगतां वाचकछतां प्रकाशकाराद्यनुल्लिखतां वाचकछ । मु-पपादयति—कोकिला इवेति । अत्र यद्यपि कर्तर्युपमाने [पा. सू. ३-२-७९] इति णिनौ वाचकछता संभवति । नचैतावता काव्यप्रकाशकाराधिकतयो-द्धावनमुचितम् । यतौऽत्र उपमानरूपोपपदस्य णिनिप्रत्ययान्तेन 'उपपदम-तिङ्' इति समासस्य सद्भावेन समासगागणनेनैव तस्यापि क्रोडीकारः विभाजकतावच्छेद कथर्मानवच्छित्रत्व एवाधिक्यस्योद्भाव यितुमुचितत्वात् ।

न चैवं वत्यादीनामि तद्धितत्वादिना विभागे न्यूनतापिरिति बाच्यम् । इष्टापत्तेः । त्रिभागस्यैच्छिकत्वात् ।

इयानेव हि विशेषः । तद्धितत्वं साक्षाद्विभाजकोपाघः वतित्वादयः परंपरया विभाजकाः । वतित्वादिनैव विभागे तु त एव विभाज-कोपाघयः ।

किन्तु समासत्वमेव विभाजकतावच्छेदकमिति वदतां कथं तदवच्छि— न्नस्थल एव अव्याप्तिरुद्धाव्यत इति नवीनमेतद्भवदीयप।ण्डित्यं न विद्यः इति तु अलंकरकौरतुभकारः।

ननु तदेतदपि चिन्त्यम् — तथाहि -वाचकलोपं विभजता काट्य-प्रकाशकारेणापि —

'वादेर्लोपे समासे सा कर्माधारक्यिच क्यिं । कर्मकर्त्रोणेमुलि'। इत्यिमिहितम् । तत्रापि कर्मणमुलि कर्तृणमुलि च 'उपपदमतिङ् ' [पा.सू., २-२-१९] इति समासप्रास्या समासगारवेनैव संग्रहे तयोः पृथगुपादा नमसंगतं स्थात् इति ।

यदि तु कान्यप्रकाशगतकारिकायां समासपदस्य पारिशेष्यात् अन-न्ययसमासन्त्रं विभाजकतावन्छेदकं विवक्षितमिति समाधीयते । तदापि णिन्यन्तमुदाहरणं प्रकाशकारेण वृतो नोपन्यस्तम् १ अतश्च तत्संग्रहोऽपि युक्त इत्युदाहरणमात्रेणोपन्यस्तम् इति न च वकतुं शक्यम् । सप्तविधापि वा चकलुसा प्रदर्शितेति प्रागुक्तग्रन्थविरोधात् ।

न चैतावता ग्रन्थकृत एवायं दोष इति वक्तुं शक्यम्, उत्तरत्र णिनिना सह अपरैः सप्तविधेति परमतोपन्यासादिति कथंचित्समाधेयत्वात् । प्रकाशोक्तविभागरीतिरेव गरीयसीति तु विभाव्यम् ।

अत्रेद्रमवधेयम् - उक्तासु वाचकलुतासु सप्तसु 'दीपदर्शम्' इति कर्मणमुलि , कीटनाशम् इति कर्तृणमुलि , अन्तः पुरीयतीत्यधिकरण क्यचि , कुमारीयतीत्यादि कर्मक्यचि , मूल्स्तम्भायत इत्यादिकर्तृक्यचि च साहित्यदर्पणकारेण धर्मलुप्तैवोक्ता । न वाचकलुप्ता । तथैव तेनो — दाहृतमुपपादितं च—

अन्तः पुरीयसि रणेषु, सुतीयसि त्वं पौरं जनं, तव सदा रमणीयते श्रीः । दृष्टः प्रियामिरम ब्युनिदर्शमिन्द्र संचारमत्र सुवि संचरसि क्षितीश् ॥

इति । अत्र सुखिवहारास्पदस्वस्य, स्नेहिनिर्भरत्वस्य च साधारणधर्मस्य लोपः। एवमन्यत्रेति । एवं वदतो दर्पणकारस्यायमाशयः-

दीपदर्शमित्यत्र दीपमिव दृष्टा, कीटनाशमित्यत्र कीट इव नष्ट इति, अन्तःपुरीयतीत्यत्र अन्तःपुर इवाचरित इति, कुमारीयतीत्यत्र कुमारं स्कन्दमिव आचरतीति, मूलस्तम्भायत इत्यत्र मूलस्तम्भ इवाचरतीति विवरणा नुरोधेन वृत्तिविग्रह्योः समानार्थत्वस्य अपेक्षितत्वाच क्यजादयः सादृश्यं बोध-यन्ति । अन्यथा दीपमिव दृष्ट्या दीपदर्शमित्यादि विवरणविवरणिभावो नोपपद्यतः। अत्थ्य क्यजादयः सादृश्यबोधका इति तेषामुपादाने न वाचक छप्तात्वम् किन्तु धर्मछप्तात्वमेबेति।

उक्तोदाहृतिजातीयेषु वाचकल्लसात्वं प्रतिपाद्य धर्मलोपमनभ्युपगच्छतः काव्यप्रकाशकारस्य अयमाश्रयः "धातोः कर्मणः समानकर्तृकादिच्छायां वा' [पा. सू. ३-१-७] इति इच्छायां यथा सन् विहितः तथा 'उपमानादा चारे' इत्यसादिप आचारे क्यच् विहितः । तथा च सन्नर्थेच्छास्थानीये आचारे क्यजादीनां शक्तिः । क्यजादिप्रकृत्यर्थस्य उपमानत्वनियमात् इवार्थोऽध्याहृतपदार्थः । स च क्यजाद्यर्थाचारानुमेयः नैतावता इवार्थे क्यजादीनां शक्तिः । सच क्यजाद्यर्थाचारानुमेयः नैतावता इवार्थे क्यजादीनां शक्तिः कल्प्या । नापि साहश्यविशिष्टाचारे वा शक्तिः कल्प्या । अनुशासनविरोधात् अन्यथा 'उपमानात्सदृशाचारे' इति पाणिनिना सूत्रितन्त्रं स्यात् । न च तथा सूत्रितन्त्रं च विवरणवाक्येपि अध्याहारलभ्यस्य

इवशब्दस्य प्रयोगः । निह विवरणवाक्यजेषु सर्वेष्वर्थेषु शक्तिरित्येव नियमः । अनन्यलभ्यत्येव शब्दार्थत्वाभ्युपगमात् । एवं च आचारादि रुक्तोदाहरणेषु साधारणो धर्मः इवार्थश्चाध्याहारलभ्यः अत एव न धर्मलोपः । अपि तु वाचकलोप एवेति ।

ननु-उक्तोदाहरणेषु सुखिहारास्पद्त्वादीनां प्रतीतेरभावात् कृतो न धर्मछप्तात्वम् ? इति चेत्---

उच्यते— 'उपमानादाचारे' इति स्त्रं प्रणयतः पाणिनेः आचाररूप धर्मस्य साद्द्रयोपपादकत्वं नास्तीत्यत्र तात्पर्यमिति वक्तुं न शक्यम् । तथा सति 'उपमानादाचारे' इति उक्तिसम्भवाभावप्रसंगात् ।

अतश्च उक्तसूत्रे 'उपमानात्' इति पदं नानाविधानामुपमानानाम् उपमानत्वेन अनुगमकं तद्वत् आचारे इत्यपि आचारत्वेन तत्तद्धर्माणामनुगमक मात्रम् । तत्तदुपमानोपमेयवाचकपदसमिभव्याहारबलात् क्यजादिभ्योऽपि आचारविशेषरूपेणोपस्थितिः । तदादिसर्वनामपदवत् ।

परन्तु — यत्र धर्मः प्रसिद्धिमुपगतः तत्र तादशधर्मस्य उपादानमनाव स्यकम् । यथा—'चन्द्रायते मुखम्' इत्यादौ । यत्र तु स धर्मः अप्रसिद्धः 'त्रिविष्टपं तत्खल्ल भारतायते' इत्यादौ तत्र 'सुपर्विभः शोभितमन्तराश्चितैः' इत्यादीनामुपादानम् । एतदभिप्रायेणै वक्यङादीनां प्रयोगे धर्मवाचकसद्भा-वात् धर्मलोपानभिधानं संगच्छते ।

अत एव भाष्यकृता—'आधिकरणाच्चेति वक्तव्यम्' इति वार्तिक मुदाहरता 'कुटीयति प्रासादे, प्रासादीयति कुट्याम्' इत्यनुपात्तसाधारणधर्मा-र्थकशब्दान्तरोपादानं संगच्छते । एवं च क्यजाद्याः साधारणधर्मप्रतिपादकाः

# पूजनं पुररिपोस्तनोतु मे चित्तमन्यदपहाय चापलम् ।

# तत्त्वालोकः

इति सिद्धम् । एतेन दर्पणकाराद्युक्तं नातीव हृदयङ्गमम् । अत एवात्र प्रनथकृतापि प्रकाशकारपक्ष एवाभ्युपगत इत्थलम् ।

रसगंगाधरकारेण तु- धर्मवाचकोभयलुप्तात्वं प्रतिपादितम् । तथाहि अत्रेदमबधेयम् । कर्माधारक्यचि क्यिङ च वाचकलुप्तीदाहरणं प्राचामसंगत मिव प्रतीयते । धर्मलोपस्यापि तत्र संभवात् । न च क्यजाद्यर्थः आचार एव माधारणधर्मोऽस्तीति वक्तव्यम् । धर्ममात्ररूपस्य आचारस्य उपमा—प्रयोजकत्वाभावात् । 'नारीयते सपत्नसेना' इत्यादौ वृत्त्यन्तरनिवेदितैः कातरत्वादिभिः अभिन्नतयाध्यवसितस्योपमानिष्पादकत्वात् ।

यदि च क्यडर्थ आचारमात्रं उपमानिष्पादकं स्याचदा 'त्रिविषं तत्खल भारतायते' इत्यादौ सुप्रसिद्धत्वादिह्दपाचारोपस्थितावपि उपमालकृतेर निष्पत्तेः तस्यैव च 'सुपर्वभिः शोभितमन्तराश्चितः' इति चरणान्तरनिर्माणे तस्याः निष्पत्तेः क्यडाद्यर्थः साधारणोऽपि नोपमां प्रयोजयति । उपमा = प्रयोजकतावच्छेदकह्दपेण साधारणधर्मवाचकशून्यत्वस्यैव धर्मछोपशब्देनाभि धानात् । अन्यथा – 'मुखहूपमिदं वस्तु प्रपुष्ठमिव पङ्कजम्' इत्यादौ पूर्णो पमापत्तेरिति दिक्, इत्युक्तम् ॥

पूर्वमुपमानलुप्ता वाक्यसमासयोद्धिविधा इत्युक्ता तामुदाहरति-पूजन-मिति । मे मम चित्तं मनः, अन्यत् चापलम् पशुपतिपृजाप्रतिबन्धक

# यत्समं प्रियहितं न दश्यते येन नापि सद्दशं निश्चम्यते ॥

#### तत्त्वालोकः

चित्तचांचल्यम् , अपहाय परित्यज्य पुरिरोः पुराणां 'तेषामसुराणां तिसः पुरः आसन्' इति तैत्तिरीयश्रुत्यनुसारेण पुरत्रयस्य, तात्स्थ्यात् तद्वा सिनां कमलाक्षविरूपाक्षविद्युन्मालीनां त्रयाणामसुराणाम् , त्रिपुरासुरत्वेन प्रसिद्धस्य गृत्समदनाम्नो मुनिकुमारस्य वा नाशियतुः ईश्वरस्येत्यर्थः पुजनं सेवां, तनोतु विस्तारयतु । पूजां विशिनष्टि-यत्समिति । येन पूजनेन समम् , अन्यत् व्यापारस्याम् , प्रियहितम् प्रियाय महेशाय हितम् हृद्यं पथ्यं च, न हश्यते-न ज्ञायते, येन सहशं नापि निशम्यते न श्रूयते इत्यर्थः । 'शमो दर्शने' इति गणसूत्रे दर्शने मिन्वनिषेधात् शाम्यतेरर्थान्तर सद्भावोऽवगम्यत इति श्रवणे वृत्तिः । अत एव 'प्रणयिनो निशमय्य वध्ः कथाः' इत्यादिप्रयोगाः संगच्छन्ते ।

अत्र पृजनेन सदृशस्य क्रियान्तरस्योपमानभूतस्य अज्ञायमानतया अश्र यमाणतया चौपमानछप्तात्वम् ॥

ननु अत्र – कथमुपामानलुप्तात्वम् ? उपमानाभावे सित साहश्याभाव एव पर्यवसानम् , परिनिष्पन्नं हि साहश्यमुपमाजीवातुभूतमिति । अतोऽत्र असमारूयमलंकारान्तरमेवेति अलंकाररत्नाकरकारादयो वदन्ति इति शंक्यम् ?

स्वस्य असर्वज्ञतया ताहृज्ञव्यापारान्तरस्य दुष्प्रापताप्रत्यायनार्थमेव योक्तम्, न त्वात्यंतिकाभावावगतये । अन्यथा 'यत्समं नास्ती'त्येव ब्रूयात्

न तु न दृश्यते नापि निशम्यत इति । अत एव मम्मटभट्टैः काच्य प्रकाशे —

> डुण्डुलन्तो मरीहिस कण्टककिल आइ के अ**इ वणाइम् ।** मालइ कुसुमर्मारच्छं भमर भमन्तो न पा वहिसि ॥

इति पद्यमुपमानलुप्तायामुदाहृतम् । अत एव च विद्याधरेणैकावल्याम् — उपमानस्यासंभवो निगकृतः । अत्रोपमानस्य सत्तायाः संभाव्यमानवादिति । अयमेव पक्षः ग्रन्थकृतोऽपि संमतः । अत एव उपमासिद्धान्ते

> षृथा चरिस किं भृज तत्र तत्र वनान्तरे । मालत्या सदृशीं कापि अमन्नापे न लप्स्यसे ॥

इत्यादौ साद्द्याधिकरणस्यानुपलम्भोक्त्या उपलभ्यमानेषु साद्द्रयनिषेधपर्यव सानेऽपि अनुपलभ्यमानगतसाद्दरयाभ्यनुज्ञानात् तत्रोपमितिकियानिष्पत्ति रस्तीति नाज्याप्तिः । अत एव तस्य विशिष्यानुपादानादुपमानल्लेसित स्पष्टमुक्तम् ।

यद्यपि- उपमानल्लसायाः 'वृथा चरसि किं भृक्त' इत्युदाहरणमलाप्यु पन्यस्तं स्यात् , अथापि तत्र उपमानलोपसाहित्येन साधारणधर्मस्यापि लोप इति द्विलुप्तोदाहरणं तद्भवितुमईतीति 'पूजनं पुररिणेः' इत्युपन्यस्तम् । अत एव चात्र प्रियहितमिति साधारणधर्मोक्तिरपि युज्यते ।

ननु — उपमानलुप्ताथां वाक्यगासमासगयोः समसदृशमात्रघटितीदा हरणदानेन आर्थी प्रदर्शिता भवति । न श्रीती । तत्र सन्दिद्धते उपमान लुप्तायां श्रीती संभवति वा न वेति । यद्यपि —

त्वमिव कोऽपि परापकृती कृती न दहरो न च मन्मथ शुश्रुवे । स्वमदनादहनात् ज्वलनात्मना ज्वलयि प्रिरम्य जगत्सु यः ॥

इत्यत्र भैमीकर्तृककामोपालंभस्य प्रकृतत्वात् काम एव प्रकृतः तस्योपमान भूतोऽन्यः न दहरो न च राुश्रुवे इत्युक्त्या श्रीती उपमानलुप्तापि लभ्यते ।

सत्यम् — अथापि — इवादिपदानां यदुत्तरं प्रयोगः तस्यैवोपमानत्वमिति उपमानपदं विना इवादीनामन्वयाबोधकत्वात् । अन्यथा उक्तनियमव्याधातः प्रसज्येत । अतथ्य श्रोती उपमान्छना नास्तीत्युच्यते चेत् , युप्मत्पदार्थस्यैव मन्मथस्योपमानताभ्युपगता भवति । इप्यत एवेति चेत् तर्हि अप्रकृतस्योपमानत्वं प्रकृतस्यापमेयत्वमित्यनुभवविरोध इति वाच्यम् । न हि प्रकृतत्वा प्रकृतत्वे उपमेयतोपमानताप्रयोजके । अन्यथा तुस्ययोगितायां गम्यौपम्यक्तवं न स्यात् । अपि तु साद्दरयानुयोगिस्व — प्रतियोगित्वे एवेति आछकारिकाणां समयः ।

ततश्चात्र—युष्मत्यदार्थमन्मथप्रतियोगिकसादृश्यवानन्यो दर्शनश्रवण गोचरत्वाभाववान् इति बोधो यद्यभ्युपगम्यते, तदा श्रोती उपमानल्वप्ता न संभवतीति सिद्धं भवति । अत एव इवादिघटितमुपमानल्वप्तोदाहरणं प्रन्थ कृता न प्रदर्शितम् । तर्हि तत्समानन्यायेन समादिशब्दप्रयोगेष्विप नोपमान लोप इति शक्यं वक्तुम् । समादिपदानां साक्षादुपमेयान्वय एव, उपमाने तु आर्थतयेति दोषाभावात् ।

वस्तुतस्तु—' इवादिपदानामुपमानौत्तरमेव प्रयोग ' इति नियममः

'उद्घाहुरिव वार्मनः' इत्यादिर्श्योगबलात्परित्याज्य एव । कस्यनित्पदार्थ योत्कर्षप्रतिपिपादियषयेव उपमेयत्वं परिकल्प्यते यथा 'चन्द्र'इव मुखम्' इत्यादौ 'त्विमव कोऽपि परापकृता'वित्यत्रापि परापकारिनर्वेहणधुरंधरे मनसिजे उत्कर्षप्रत्यायनाय उपमेयत्वेनैवोपादानं कृतं नोपमानतया ।

अत एव 'त्वतोऽिषकः परापकारसममर्थो दुप्पाप' इति प्रदर्शनेन उपमेयभूते मन्भथ एव उत्कर्षः पर्यवस्थतीति श्रीत्यिप उपमानलुप्ता संभवतीति वक्तुं शक्यम् । यदि युष्मदर्थस्य मन्मथस्य इवार्थे सादृश्येऽनु योगितासंबन्धेनान्वयः । इवार्थस्य च प्रतियोगितासंबन्धेन कोऽपीत्यन्य पदार्थेऽन्वयः अभ्युपगतः स्यात् , 'असित बाधके प्रमाणानां सामान्ये पक्षपात' इति 'प्रतीतिन्यवहाराभ्यामर्थसिद्धः' इति न्यायानुष्रहो वा यदि स्यात् ।

अत एव प्रकाशकृता— 'डुंढुं कृत्वा मरिष्यसि' इति धर्मोपमान छप्तायामुदाहृतम् । द्विलोप एवोदाहार्यत्वात् इत्यमिप्रायात् । तर्हि स्वेनापि पूर्वं वृथा चरसीत्यादौ धर्मोपमानल्लप्तेति नोपन्यस्तमिति वाच्यम् । तत्र तदुपन्यासस्य उपमानसत्तायाः संभाव्यमानतां प्रदश्यं अनन्वयशंकानिव— तंनपृर्वकमुपमाया अव्याप्तिवारणमात्रफलकत्वा(त्तदुपन्यासस्ये)त्यपि बोध्यम् । एवं चात्र (डुंढुं कृत्वा) उभयलुप्तात्वं कौस्तुभकारस्यापि संमतमेव ।

अत एव रसगंगाधरकृता— 'डुढुंकृत्वा मरिष्यसि' इति नेयमुपमान छुसोपमा । तस्याः संभवदुपमानामुपादानविषयत्वात् । अपि तु असमा ख्योऽलंकारः । इति रत्नाकरोक्तमसत् । मालतीकुसुमसदृशं अमर अमलपि न प्राप्स्यसि इत्युक्त्या वर्ततां नाम तत्सदृशं कापि त्वया तु दुष्प्रापमेवेति प्रत्ययात् आत्यन्तिकोपमाननिषेधाभावादुपमानलुसोपमेवेयं भवितुमईति ।

# अत्र यत्समिति समासे, येन सदृशमिति वाक्ये चोपमानलुप्ता द्विविधापि दक्षिता ।

#### तत्त्वालोकः

नासमालंकारः, अन्यथा मालतीकुसुमसदृशं नास्तीत्येव ब्रूयात् न तु प्राप्स्यसि इति अलंकाररत्नाकरकृत्मतं निराकृतम् ।

परंतु उपमानलुक्षोपमें वेरदेवकारेण धर्मलोपोऽप्यत्र निराकृत इति भाति ।
तत्तु चिन्त्यम् । यत्रोपमानव्यातिरिक्तानां सत्वं उपमानस्य असत्वं (अनुपादानं)
तत्रैव उपमानलुक्षात्वस्य वक्तुं युक्तत्वात । इप्यते चायं क्रमो जानाश्य
स्यापि । अन्यथा—जगन्नाथेनैव चित्रमीमांसखण्डने—'यदपीत्याद्यपकम्य
पटुपटुर्देवदत्तः इति धर्मलुक्षोदाहरणत्वामिधानमनुचितम् स्यात् । अत्र च उपमा
वाचकस्यापि अनुपादानाद्वाचकधर्मलुक्षायामेतदुद्भावनमुचितम् । न तु
धर्मलुक्षायाम् इति चित्रमीमांसाया दूषणामिधानमसंगतं स्यात् । इत्थं
सति अयं पण्डितराजः स्वीयं चित्रमीमांसाखण्डनमेव व्यसावीत् । अन्यथा
धर्मीपमानलुक्षोपमैवेयम् इत्येव वदेत् ।

'पटुपटुर्देवदत्त' इत्यत्र वाचकलोपोऽस्ति न वेति तदवसरे विवेच-यिष्यते । प्रकृतमनुसरामः -प्रकाशानुरोधेन उपमानलुसायां तद्धितगता श्रौती, वाक्यगा समासगा वा श्रौती न संभवति । उपमानानुपादाने बत्यादेर संभवात् । इवादेश्च तदनुपादानेऽन्वयाबोधकत्वात् । अत आर्थी द्विविवेव इति पर्यवस्यति । तदाह-अतेति ।

# वृथा मम भ्रमत्यहो मनः स्थिते महेश्वरे

# तत्त्वालोकः

अथ अविशिष्टाः षड्विधाः छप्ताः उदाहरति — वृथेत्यादिना । मम मनः – चित्तं महेश्वरे – शिवे, 'महेश्वरः व्यंबक एव नापरः' इति कालिदासोक्तरीत्याश्रयणात् । यदा – 'शिवो वा विष्णुर्वा श्रुतिशिरसि गिरा-मस्तु तात्पर्यभूमिः' इति ग्रन्थकृदुक्तरीत्या विष्णौ इत्यर्थः ।

नन्वत्र कथं महेश्वरशन्दस्य विष्ण्वर्थकत्वमुक्तम् ! 'द्वितीयगामी न हि शब्द एषः' इत्युक्तत्वादिति चेन्—उच्यते । दहरविद्योपास्यदेवताविशेष विषयकजिज्ञासायां नारायणस्य दहरविद्योपास्यत्वं प्रतिपादयितुं सकलपरिवद्यो पास्यत्वीपियकं महेश्वरत्व नारायणस्येति 'यद्वेदादौ स्वरः प्रोक्तो वेदान्ते च प्रतिष्ठितः । तस्य प्रकृतिलीनस्य यः परस्स महेश्वरः ॥' इतीयं श्रुतिः प्रतिपादयति । वेदस्य आदौ अन्ते च प्रतिष्ठितः स्वरः कः प्रोक्त इत्युक्तौ प्रणव एव । तदुक्तं मनुना —

ब्रह्मणः प्रणवं कुर्यादादावन्ते च सर्वदा । स्रवत्यनोङ्कृतं पूर्वं परस्ताच विशीर्यते ॥ इति ।

एवं च वेदानामाद्यन्तयोः प्रतिष्ठितः प्रणवः । तस्य प्रकृतिः अकारः । समस्तशब्दम् लत्वादकारस्य । विष्णोः पूर्णाशसम्भूतः कृष्णः, स एव भगवद्गीतायाम् 'अक्षराणामकारोऽस्मि' इत्युपादिशत् ।

अत्र भगवद्रामानुजभाष्यम् — अक्षराणां मध्ये 'अकारो वे सव् वाक 'इति श्रुतिसिद्धः सर्ववर्णानां प्रकृतिः अकारोहम् ' इति ।

# श्रुतोऽस्ति तेन किं समः स्मृतोऽथवास्ति तत्समः।

# तत्त्वालोकः

'अ इति भगवतो नारायणस्य प्रथमाभिधानम् . . .' इति अभिगुक्तरभ्यध। यि ' इति श्रीभाष्यद्यवद्यव्याख्याने श्रुतप्रकाशिका च ।

तादशेऽकारे प्रकृतिभूते लीनस्य तदन्तर्गतस्य यः परः प्रतिषाद्यः 'इदंपरः तत्परः' इत्यादौ परशब्दस्य वाच्ये प्रयोगदर्शनात् । 'यत्परः स शब्दार्थः' इति न्यायाच ।

' अकारेणोच्यते विष्णुः सर्वेह्योकेश्वरो हरिः' 'अकारो विष्णुवाचकः'

इति श्रुतिस्मृतिभ्याम् अकारवाच्यो वि णुः स एव महान् ईश्वरः । पदश्रुत्येव निरतिशयेश्वर्यवतिवृ तेः । निरतिशयेश्वर्यं च भगवतौ नारायण स्यैवेति स एव महेश्वरः । तिस्निन् स्थिते सित, वृथा—शास्त्रोक्तनियमाति क्रमेण, व्यर्थमिति वा । उभयत्रापि प्रयोगदर्शनात्

'आविकं सन्धिनीक्षीरं वृथा मांसं तथैव च' इति

'प्रयुक्तमप्यस्त्रमितो वृथा स्यात्' इति च रघौ । अमित नावतिष्ठते, इत्यहो शोच्यं दयनीयं वा मदीयं चेतः इत्यर्थः ।

महेश्वरे मनस्थापने हेतुविशेषमाह-श्रुतोस्तीति । तेन समः महेश्वरनिरूपितसाद्द्रयाश्रयामिनः किं श्रुतः ? श्रुतिविषयीभूतः वेदप्रति पाद्यः अस्ति किं ? न, अथवा तत्समः तेन समः स्मृतोऽस्ति । स्मृति पथमुपगतोऽस्ति ? न । अत्र ते समः इति वाक्यगा धर्मोपमानछ्नसा, तत्सम इति समासगा धर्मोपमानछुता द्विविधा ।

षड इद्ययतः दः सदा तट इद्यिषङ्क जिछ्ये चकोरकीयतु स्थिरं तदानने शशिप्रभे ॥ इति ॥

अत्र अवशिष्टाः षड्विधा अपि लुप्ताः प्रदर्शिताः । तत्र द्वितीयपादे वाक्यसमासयोः धर्मोपमानलुप्ता द्विविधा ।

#### तत्त्वालोकः

अतः अदः—महेश्वरस्य तदिङ्कपङ्कजद्वये निरितशयितफलप्रदे पाद कमलयुगले सदा—सर्वदा, षडङ्कयतु अमरवदाचरतात् । तथा शशिप्रभे शशिनः प्रभा—शशिप्रभा, शशिप्रभेव प्रभा यस्य तिस्मन् तदानने 'चकोर कीयतु' चकोरवदात्मानमाचरित्वत्यर्थः । 'उपमानादाचारे' [पा.सू. ३-२-२०] इति कयच् । अत्र 'षडंघयतु 'इत्यत्र किपः सर्वलोपित्वात् किन्गता धर्मवाचकल्लसा । 'अंध्रिपङ्कजद्वये' इत्यत्र समासगा धर्मवाचकल्लसा । 'चकोरकीयत्वि'ति क्यज्ञता वाचकोपमेयलुसा । 'शशिप्रभे इत्यत्र धर्मी-पमानवाचकल्लसा च कमेण ज्ञेया ।

तदेतदाह — अत्रेति । तत्रेति । 'तेन समः' इत्यत्र महेश्वरस्य उपमानभूतः कश्चन श्रतिस्मृत्यगोचरः अस्तीति प्रतीत्या स्वनिष्ठसाहृश्यप्रति योगी निषिध्यत इति श्रुतिस्मृत्यगोंचरोपमानप्रतियोगिकेश्वरानुयोगिकसाहृश्य प्रयोजकधर्मस्य, उपमानस्य चानुपादानाद्धमोपमानुत्रत्या वाक्यगा । तथा 'तत्समः' इत्यत्र समासगा धर्मोपमानाङुप्ता ।

वस्तुतस्तु साहश्यप्रतियोगि उपमानम् , साहश्यानुयोगि उपमेय मिति प्रसिद्धिः । तत्र स्ननिष्ठसाहश्यप्रतियोगिनिषेधस्य यथा उत्कर्षपर्यव

# तृतीयपादे किप्समासयोः धर्मवाचकलुप्ता द्विविधा ।

## तत्वालोकः

सायित्वं तद्वत् स्वप्रतियोगिकसादृश्यानुयोगिनिषेधस्यापि उत्कर्षपर्यवसायित्वेन उक्तोदादृरणे भगवत एव प्रतियोगित्वं, तत्प्रतियोगिकसादृश्यानुयोगिनः श्रुति स्मृत्यगोचरत्वोक्त्या उत्कर्षो भगवति प्रतीयत एव 'न त्वत्समोऽस्त्यभ्यिकः कुतोऽन्यः लोकत्रयेऽपी'त्याद्यानुगुण्यात् ।

न च स्वप्रतियोगिकसादृश्याश्रयागोचरत्वोक्तः स्वस्मिन् उत्कर्षप्रत्याय करवं यद्यपि विद्यते । अथापि प्रतीपविशेषत्वं स्यादिति वाच्यम् । तस्यापि उपमाविशेषरूपत्वस्याभ्युपगमेनादोषाद । परंतु अत्न धर्मोपमेयुङ्ग्ता स्यादिति विभावनीयम् ।

अत एवमादौ — नोपमान उप्ता किन्त्वसमा छंकार इति अलंकाररत्ना करकारादयः । एतेन — 'डुंढु छन्तो मरीहर्सा'त्यादौ मालतीकुसुमस्यैवोपमान ताप्रत्यायनेऽपि उपमेयधर्म छुनात्वमेवो झावनीयम् । न त्वलंकारान तरन्वमिति रत्नाकरकारोपरि दोषो इढ एव ॥

द्विविधेत्युक्त्या -वाक्यगा श्रौती, तद्धितगा च श्रौती न संभवतीति पूर्वोक्तरीतिरेवाश्रयणीयेत्यभिमानात् । उत्तरत्र स्वेन तद्धिते तत्सम्भवस्य प्रदर्शियिष्यमाणत्वात् ।

तृतीयपाद इति । अत्र किी-समासे चौदाहता । न वाक्ये 'मुखं चन्द्रः' इत्यतः मादृद्यं वाच्यतया न प्रतीयते इति । नापि तद्धिते वत्या -

चकोरकीयत्विति वाचकोपमेयलुप्ताः शशिप्रभेति धर्मी-पमानवाचकलुप्ताः च क्रमेण द्रष्टव्याः । इति ।।

एवमयं पूर्णालुप्ताविभागः वाक्य-समास-प्रत्य-यगोचरतया शब्दशास्त्रव्युत्पत्तिकौशलप्रदर्शनमात्रप्रयोजनः नातीवालंकारशास्त्रे व्युत्पाद्यतामहिति । न वा लुप्तानामयं सामस्त्येन विभागः।

तथाहि धमर्छप्ता वाक्य-समास-तद्धितेषु दर्शिता। द्विभीवेऽपि दृश्यते-'पटुपटुर्देवदत्त' इति । अत्र हि

#### तत्त्वालोकः

देरेव धर्मवाचकत्वेन तल्लोपाभावात् संभवतीति परे । तद्धितेऽपि तत्सम्भवस्य वक्ष्यमाणत्वात् ।

'षडंब्रयतु ' 'चकोरकीयतु ' इत्युभयत्रापि मन एवोपमेयं उपात्तमिति कथमुपमेयलोप इति शंक्यम् अथापि कर्तृत्वेनोपस्थितस्य मनसः कर्मत्वोपस्थापकविभक्त्यभावेन चकोरकीयत्वित्यत्रोपमेयासमप्कत्वात् । कर्मी भ्तस्य मनसोऽश्रूबमाणत्वादुपमेयलोपः । शिष्टं स्पष्टम् । अन्यत्र सजातीय स्थले व्याख्यातं चेति ।

प्रकाशकारादिमतरीत्या पूर्णालुसाविभागः प्रदर्शितः सोऽपि वैयाकरण ताप्रदर्शनमात्रफलः नातीवालंकारशास्त्रे व्युत्पादियतुमईः । नापि लुप्तानां सामस्त्येन विभागः । केवांचिदसंग्रहात् इत्याह—एविमत्यादिना ।

धर्मछप्तासु वाक्यसमासतिद्धतेषु यथा तथा द्विर्भावेऽपि दृश्यत इत्युपपाद्य न्यूनतां प्रदर्शयति—तथाहीत्यादिना ।

'प्रकारे गुणवचनस्य' [पा.स. ८-१-१२] इति साद्द्रये द्विभोविधानात् । पद्धसद्दश इत्यर्थः । यो हि शास्त्रादिष्वपदुरेव पद्धवदिभिनयित स उच्यते पद्धपद्धरिति । न तावदियं वाक्ये धर्मछप्ता । 'कर्मधारयवदुत्तरेषु' [पा.स् ८-२-८२] इति समासवद्भाविधानेनैकपद्यसिद्धेः । अत एव न समासेऽपि धर्मछप्तेयम् ॥

### तत्त्वालोकः

अयं भावः—'प्रकारे गुणवचनस्य' [पा.सू. ८-१-१२] इत्यत्र प्रकार शब्देन साहदयं गृह्यते । गुणवचनस्य यस्य कस्यचित्प्रकारतं यदा न संपद्यते तदवस्थायां गुणवाचकस्य शब्दस्य स्थाने द्वित्वं भवतीत्यर्थः तदुक्तं कैयटेन 'इह च साहदयं प्रकार आश्रीयते न तु भेदः । 'पटुपटुः' इति ह्युक्ते पटुसहराः प्रतीयते' [म.भा.कै ८-१-१२] इति एदं च वन्तुतोऽपटावयं प्रयोगः इति ।

न च पटुपटुरिति पदद्वयश्रवणाद्वाक्यमा धर्मछप्ता स्यादिति शंक्यम्, 'कर्मधारयवदुत्तरेषु' (पा.स् ८-२-८२) इति समासवदावविधानेन समु—दायस्य 'कृत्तद्धितसमासाश्च' [पा.स् २-२-४६] इति प्रातिपादिकसंज्ञायाम् 'सुपो धातुप्रातिपादकयोः' (पा.स् २-४-७१) इति सुपो छिक समुदायात्सुबु-पत्ती एकपदत्वमेव तस्येति न वाक्यगात्वप्रसिक्तिरिति आशयेनाह—न ताब-दिति । तिहे समासगा धर्मछप्ता भवतु कर्मधारयवद्भावविधानादित्याशक्य तिवमिष निराकरोति—अत एवेति ।

अयं भाव:-'कर्मधारयवत्वे प्रयोजनं सुट्छोपपुंबद्भावान्तोदात्तत्वानि इति वार्तिककृता प्रयोजनोपन्यासात् समाससंज्ञा अत्र आतिदेशिकी न स्वीप-

वाचकलुप्ता णिर्नि विना कैश्वित् पड्विघा दर्शिता । णिनिना सहापरैः सप्तविधा । क्रिप्तद्धितयोरिप दृश्यते—

यद्भक्तानां सुखमयः संसारोऽप्यपनगति ।

तं शम्भ्रमभजन् मर्त्यः चश्चेव खहिताऽकृतेः ॥

इति । विश्वतमेतद्धस्तात् ।

# तत्त्वालोकः

देशिकी ' गौणमुख्यन्यायात् मुख्यसमासस्थल एव समासगा उदाहाबि न त्वातिदेशिकी । अत एव-काच्यप्रकाशिकाकारेण- 'करवाल इव' इति इवेन समासमभिष्रेत्योक्तम् । अन्यथा द्विभीवेऽप्युदाहृतं स्थात् । न च तेन तथोदाहृतम् । एवं च 'पटुपटुरिति' द्वित्वगा धर्मछप्ता प्राचीनैः अनुद्व हृतेति न्यूनतैवेति भावः ।

अत्र वाचकधर्मछप्तैव न तु केवलधर्मछप्ता । न च सादृश्ये द्विभीव विधानात् न वाचकलोप इति वाच्यम् । सादृश्ये द्योत्ये द्विभवत इति दर्शनात् द्विभीवस्य वाचकतायाः भाष्यकैयटविरुद्धत्वात् इति रसगङ्गाधरकृत्।

यदि द्विभीवस्य साद्दरयद्योतकत्वमात्रेण वाचकछोप इति प्रतिपादनं कियेत तदा इवादेस्साद्दरयद्योतकत्वमते 'चन्द्र इव' इत्यादाविष वाचकछप्ता व्वप्रसंगात् रसगंगाधरोक्तमपि न युक्तम् । प्रत्युतात्र वास्तवातिदेशि कोभयसाधाणसमासगा धर्मछसैवेति तु कौस्तुभकृत् ।

वाचकलुप्ता सप्तविधेति प्राक् प्रतिपादितम् । तत्र मतमेदमाह -वाचकलुप्तति । अशापि किप्तद्धितयोरसंप्रहात् न्यूनतेति तत्प्रदर्शयति -किप्तद्धितेति ।

नन्वत्र — संसारापवर्गयोः औपन्ये सुखमयत्वं साधारणोः धर्म उपात्त एवेति किपि वाचकलोपवद्धर्मलोपोऽपीति प्रागुक्तं कथं संगच्छताम्। यदि तु सुखमयत्वं उपमेयमात्रे विशेषणतया विवक्षितं न तु सादृश्यविशेषणापवर्गे विशेषणतयेति न धर्मसाधारण्यम् इन्युच्यते –तदा अत्रोपात्तं यद्भक्तानाम् इत्युदाहरणं किपि वाचकमात्रल्लसायाः कथमुपात्तम् १ आचारार्थस्य किपो – होपादुभयल्लसास्वेवोदाहर्तुं योग्यत्वात् इत्यादिना सन्दर्भेण चित्रमीमांसा खण्डनकृता यदभ्यधीयत ,

तदपि मन्दम् । यद्भक्तानामित्यत्र वाचकमात्रल्लप्ताया एव प्रदर्शने ग्रन्थकृत्तापर्यात् । अत एव –िक्किन्गतायां वाचकलुप्तायां सुखमयः इत्युपा-दानं संगच्छते ।

यद्यपि आचारार्थस्य क्विपो लोपेऽपि तस्सजातीयस्य सुखमयस्वस्यो पादानाद्धर्मलुप्ताया न प्रसरः। अत प्रवात्र वाचकमात्रलुप्तासु क्विवन्गतोदाहरण प्रदर्शनं युज्यते। पूर्वे धर्मवाचकोभयलुप्ताप्रसंगे सुखमयन्वादिविशेषण रहितं—नृणां यं सेवमानानां संसारोऽप्यपवर्गति' इत्येतावन्मात्र भूषादाय आचारार्थस्य विवपो लोगद्वाचव बर्द्धर्मस्यापि लोपः इत्युपपादितः।

अथापि चन्नेत्यत्र ईश्वरभजनराहित्यस्य न विशेषणत्यविवक्षा, अपि तु मर्त्यमात्रे कस्यचिद्धमस्य कचिदुपादानेऽपि उभयतान्वयविरहो दृष्टः । यथा भाष्याब्धिः कातिगम्भीरः' इत्यादी गाम्भीर्यस्य, अन्यथा उपमितसमासेन पूर्वपदार्थप्राधान्यं न प्रतीयात् । तद्वदत्रापि स्वात्महितकरणे एवोभयत्रान्वय विवक्षा इत्यभ्युपगमे बाधकाभावात् । अत एव रसगगाधरकृता आक्षेपः समाधानं चेत्युभयमभिहितम् ।

वाक्यसमासयोरुपमानलुप्तापि दिश्ता । 'उप नतमेतदकस्मात् बत काकतालीयम्' इति तद्धितेऽपि दृश्यते । वाचकोपमानलुप्ता स्वरूपत एव नोटाहृता । सापि काक तालीयमिति प्रकृतिभृतसमासे दृश्यते । धर्मोपमानलुप्तापि तद्धिते काकतालीयमित्यत्र दृश्यते । धर्मवाचकलुप्ता किप्

### तस्वालोकः

वाक्यगा समासगा च उपमानला दर्शिता । सा तद्धितगापि संभवति । अथापि प्राचीनैः नैवोदाहृता अस्माभिः प्रागेवोदाहृतेति स्मारयति—वाक्येति । तद्धितगा उपमानलुका । 'समासाच तद्धिषयात्' [पा.स्. ७-३-२०६] इति प्रत्ययार्थोपमायामुपमानलेपादित्यर्थः । तालपतनजन्य काकवधस्यानुपादानात् उपमानलुपेति भावः ।

प्राचीनैः काव्यप्रकाशकारादिभिः वाचकोपमानलुसा खरूपत एव नोदाहृतेति न्यूनतैव सापि 'काकतालीयम्' इत्यत्रैव छप्रत्ययप्रकृतिभृते समासे दृश्यत इत्याह—वाचकेति । छप्रत्ययस्य प्रकृतिः 'काकतालम्' इति पदम् । तत्र काकतालसमागमरूपमुपमानं सादृश्यं च नोपात्तमिति समासगा वाचकोप मानलुसा ।

धर्मोपमानलुप्ताऽपि तद्धितगा 'काकतालीयम्' इत्यत्र दृश्यते । सा च प्राचीनैः नोक्ता । साऽपि अस्माभिः पूर्वं निरूपितेति स्मारयति-धर्मोप मानेति ।

'यच्चोराणामस्य च' इति पद्ये (तृतीयपादविपर्यासे) तारुपतनजन्य

समासयोरिव तिद्धितेऽ(प दृज्यते । 'तं जगत्यभजन् मर्त्यः चश्चा चन्द्रकलाधरम्' इति हि प्रागुदाहृतम् ।

तस्मात् लुप्ताविभागे दिङ्मात्रप्रदर्शनमेवेदं प्राचां न तु सामस्त्येन विभागः।

ये चान्ये काव्यालोकादिषु उपमार्या प्रकरभेदा दर्शितास्ते सर्वे तेष्वेव द्रष्टव्याः ।

#### तत्त्वालोकः

काकवधस्यानुपादानात् धर्मछोप इति तद्धितगापि धर्मोपमानोभयस्रप्ता संभवति सा न प्राचीनैरिह्णिखितेति भावः ।

धर्मवाचकछुप्ता किप्समासगतत्वेन द्विधेव प्रदर्शिता । सा तद्धितेऽपि हरुयते । साऽपि पूर्व प्रतिपादितैवेत्याह—धर्मवाचकेति । चञ्चा अत्र 'इवे प्रतिकृती' इत्युनुवर्त्य छुम्मनुप्ये 'इति' कनो छोपे तृणरचित प्रतिकृतिरिवेत्यर्थः । स्वहिताकरणस्य, कनश्च छोपात् धर्मवाचकयोर्छोपः इति भावः । अतः प्राचीनैः कृतो छुप्ताविभागः दिङ्गात्रप्रदर्श्वकः न तु समस्तछुप्तोपमाविभास्तप्रदर्श्वकः इति निगमयति—तस्मादिति ।

ननु भवतापि दण्डचादिभिर्निरूपिताः उपमाः साकल्येन नैव प्रदर्शिता इति त्वदीयप्रन्थेऽपि न्यूनता अपरिहार्येत्याश्चेकायामुक्तरयति-ये चान्य इति । कान्यादर्शादिषु इत्यर्थः । आदिपदात् रुद्रटकान्यालंकारसरस्वतीकण्ठा-भरणस्भृतयो गृह्यन्ते । तत्र कान्यादर्शे दण्डिना प्रदर्शितोपमाप्रभेदेषु इत्त्रिंशद्यमामु अष्टादशानामुपमाप्रभेदानामलंकारान्तरत्वमेवेष्टं नन्यानाम् ।

तथाहि दण्डिना प्रदर्शिताः उपमाभेदाः प्रदर्शन्ते ।

| 2          | धर्मीपमा            |    |               | <b>१</b> ७ | प्रशंसोपमा             | 6,    | प्रतीपम्          |   |
|------------|---------------------|----|---------------|------------|------------------------|-------|-------------------|---|
| ર્         | वस्तूपमा १          | 3  | शौती धर्म     | १८         | आचिख्या                |       | •                 |   |
|            |                     |    | <u>छ</u> प्ता |            | सोपमा                  |       |                   |   |
| ३          | विपर्वासोपमा        | २  | प्रतीपम्      | १९         | विरोधोपमा              |       |                   |   |
| 8          | <b>अन्योन्योपमा</b> | ३  | उपमेवो        | २०         | प्रतिपेघोपमा           | १०    | व्यति <b>रेकः</b> |   |
|            |                     |    | पमा           |            |                        |       |                   |   |
| ч          | नियमोपमा            |    |               | २१         | चाट्पमा                | \$ \$ | विशेषोक्तिः       |   |
| દ્દ        | अनियमोपमा           |    |               | २२         | तत्वाख्या              | १२    |                   |   |
|            |                     |    |               |            | नोपमा                  |       | ह्रुतिः           |   |
| e          | समुच्चयोपमा         |    |               | २३ ः       | असाधार                 | १३ इ  | अनन्वयः           |   |
|            |                     |    |               |            | णोपमा                  |       |                   |   |
| 4          | अतिगयोपपा           |    |               | २४         | अ <b>म्</b> तोपमा      | 48    | उत्प्रेक्षा       |   |
| ९          | उन्त्रेक्षितोपमा    | 8  | अतिशयो        | २५         | असंभावितो              |       |                   |   |
|            |                     |    | क्तिभेदः      |            | पमा                    |       |                   |   |
| १०         | अद्भुतोपमा          | 4  | संभःवना       | २६         | बहूपमा                 | १५    | मालोपमा           |   |
| ? ?        | मोहोपमा             | દ્ | भ्रान्ति      | २७         | विक्रियोपमा            |       |                   |   |
|            |                     |    | मान्          |            |                        |       |                   |   |
| १२         | संशयोपमा            | ૭  | सन्देहः       | २८         | मास्रोपमा              |       |                   |   |
| <b>१</b> ३ | निर्णयोपमा          |    |               | २९         | वाक्यार्थोपमा          | १६    | विशिष्टोपम        | Ţ |
| <b>8</b> 8 | इलेषोपमा            |    |               | ३०         | प्रति <b>वस्</b> तूपमा | १७    | प्रतिबस्तूपम      | T |
| १५         | समानोपमा            |    |               | ३१         | तुल्ययोगो              | १८    | तुल्ययोगित        | π |
|            |                     |    |               |            | पमा                    |       | -                 |   |
| १६         | नि <i>न्ह</i> ेपमा  | 6  | व्यतिरेकः     | ३२         | हेत्पमा                |       |                   |   |
| •          |                     |    |               |            | . •~                   |       |                   |   |

टर्जिताश्रेहापि लेक्तो लक्षणविचारंप्रस्तावे । रूपक पकरणे चास्याः प्रकारभेदान् प्रदर्शयिष्यामः इति ।

पुनश्रेयमुपम! संक्षेपतस्त्रिधा— क्वचित् स्वत्रे चि.त्र्यमात्र विश्रान्ता ।

#### तस्वालोकः

इत्थं द्वात्रिंगतुण्माप्रभेदेषु षोडगानां केषांचित्प्रभेदानामुपमातिरि – क्तत्वम् । द्वयोः उक्तेष्वेवान्तर्भावः । चतुर्देशानावमविशिष्टानां काव्यादर्श – एवाव छोकनं युक्तम् ।

दिश्वताश्चेति । 'चन्द्रविम्बादिवे'त्यत्र असंभावितोपमा, 'अन वरतकनकवितरणे'त्यत्र रशनोपमा, 'रजोिमः स्यन्दने'त्यत्र परस्परोपमा, 'उपाददे तस्य सहस्रे'त्यत्र अभिन्नधर्मिकोपमा, 'इतराण्यपि रक्षांसि' इत्यत्र समुच्चितोपमा, 'ज्योत्स्नेव नयने'त्यत्र मालोपमा, 'न पद्मं मुखमेवे'त्यत्र तत्वास्त्यानोपमा, 'त्वदाननमधीराक्ष'मित्यत्र विशिष्टोपमा, 'पुष्पं प्रवालोपहित' मित्यत्र उत्पाद्योपमेति भोजराजादिभिः परिगणितत्वाच्चेति प्रसंगतः प्रदर्शिताश्चेति भावः।

अस्याः केवलनिरवयवत्वादिभेदाः रूपके सावयवादिभेदनिरूपणप्रस्तावे प्रदर्शयिष्यन्त इत्यभिप्रायः ॥

पुनरपीमां संक्षेपतो विभजते — पुनश्चेति । कविलक्ष्ये इयमुपमा स्टेंचित्र्यमात्रविश्रान्ता - स्फुटप्रतीयमानार्थानुपस्कारकत्वे सति मञ्जूषादिगत

यथा — 'स छिन्नमूलः क्षतजेन रेणुः ' इत्यादौ ।

# तत्त्वालोकः

कटककुण्डलादिवत् स्वतश्चमत्कारिणी इत्यर्थः । तस्योदाहरणमाह-स च्छि अमूल इति ।

> स च्छित्रमूलः क्षतजेन रेणुः तस्योपरिष्टात्पवनावधूतः । अङ्गारशेषस्य हुताशनस्य पूर्वोत्थितो धृम इवाबमासे ॥

इति संपूर्णं पद्मम् । यः संप्रामेऽद्देवहत्थापितः स्यन्दनवंशचकैः सांद्रीकृतः कुञ्ज-रक्णतालैः विस्तारितः गगनचुम्बी, क्षतजेन-शस्त्रक्षताश्चद्विपवीरजन्मना रुधिरेण छिन्नमूलः त्याजितभूतलभागः, तथा तस्य रुधिरस्योपरिष्टात् अर्ध्वभागे, पवनावभृतः वाताहतश्च, सः रेणुः रजः, अङ्गारः—प्रशान्तार्चिषः अग्नेराश्रयः [केण्ड इति कर्णाट देशभाषायाम्] एव शेषः अवशेषो यस्य तस्य हुताशनस्य अग्नेः प्रशान्तार्चिगः अग्नेः सकाशात् इत्यर्थः पूर्व-अर्चिषः प्रशमवस्थायाः प्राक् उत्थितः उत्पन्नो धूम इव आवभासे प्रचकाशे ॥

अत्र अर्चि:प्रशमपृर्वकालोत्थितो धृमो यथा बालारुणबभुः प्रदश्यते 'तथा क्षतजसंपकीदारुण्यं स्वतो धूम्रतां च बिभ्रद्रेणुः दहरो इति धूमस्य रेणो-श्चोपमोपनिबद्धा ।

तथा च अत्रत्या उपमा न स्फुटप्रतीयमानार्थान्तरोपस्कारिणी, न वा उक्तार्थोपपादनपरा, किन्तु स्ववैचित्र्यमात्रे पर्यवसितेति भावः ॥

अत्र-चित्रमीमांसाखण्डनकारः - 'अलंकारम्तोपमालक्षणं तु' इत्या— दिब्रुवता त्वया अव्यक्तचत्वविशेषितमुपमालक्षणमित्युक्तम् । तेन चेदं व्यक्तं भवति व्यक्तघोपमायाः अन्यानुपस्कारकत्वात् अलंकारत्वं नास्तीति । अत एव च मुख्यवावयार्थम् तोपमायाः अपि नालंकारत्विमष्टम् । अत एव च अव्यक्तचत्वविशेषणं सार्थकं भवन्मते । इत्थं सति अलंकारम् तोपमां लक्षयित्वा तद्विभजता 'स्वत्रैचित्र्यमात्रविश्रान्तेति अभिधानं कथं संगच्छते । व्यक्तघो पमाया इव वाच्यो भाया अपि परित्याज्यत्वमेव अन्यानुपस्कारकत्वस्योभयत्रापि समत्वात् 'यश्चोभयोस्समो दोषः' इतिन्यायेन व्यक्तघवाच्ययोरुपमयोः परिप्रदः परित्यागो वा कार्यः न तु वाच्यायाः परिप्रदः व्यक्तघायाः (अन्यानुपस्कारि कायाः) निरासः इत्यनौचित्यमापतत्येव ।

किं च प्रबन्धव्यङ्गग्रोपस्कारकत्वेन 'स च्छिन्नमूलः ' इत्याद्युपमा संगृह्यते इति चेत् अन्योपस्कारत्वमापतितमेवेति कुल स्ववैचित्र्यमाह विश्रान्ति रिति स्वकृतविभागव्याघातः ।

अपरं च 'नयने शिशिरीकरोतु मे शरिदिन्दुप्रतिमं मुखं तव' इत्यत्र रसालंकारोभयिमेन्ने नयनशिशिरीकरणरूपे वस्तुनि बाच्ये शरचन्द्रोपमानिको पमायामच्याप्तिः । वाच्यवस्तूप्रकारकत्वात् । अत एव न स्ववैचिच्य—मात्रविश्रान्तत्वम् । नाप्युक्तार्थो ।पादनपरत्वम्, उक्तार्थस्यान्यथाप्युपपन्नत्वात् । नापि व्यङ्गचप्राधान्यम्, चमत्कारातिशयाधायकव्यङ्गचार्थाप्रतितेः इति अह्च एवायं विभाग इत्याह ।

अत्रोच्यते – यदुक्तं व्यभ्यचोपमाव्याववर्तकाव्यक्षचस्वविशेषणदानात् अनुपस्कारकत्ववति सर्वत्रालंकारत्वं नास्तीति व्यक्तं भवतीति स्ववैचिन्यमात्र

विश्रान्ता उपमा नोपलभ्यत इत्युक्तविभागोऽनुपपन्नः अन्याप्तश्चेति । तत्रा-नुपपत्तिः परिद्वियते—

प्रनथकृता व्यङ्गग्रोपमाव्यावर्तकविशेषणदानं च उपस्कार्थभ्तोपमायां चमस्कारातिशयाधायकस्वनिबन्धनं प्राधान्यं विद्यते इत्यर्थो।स्कारकर्वं न सम्भव तीतिं तत्रातित्र्याप्तिपरिहारायैव । लक्षणघटकस्य अव्यङ्गग्रमित्यस्य कवितात्पर्य विषयाव्यज्यमानोपमितिकियानिष्पत्तिमसादश्यवर्णनमुपमा इत्यत्र तात्पर्यात् ।

किञ्च 'यद्व्यक्रग्रमि चारु तिच्चत्र' मिति काव्यविशेषलक्षणं प्रणयतो प्रन्थकारस्य न अन्यो एकारकत्वो वालंकारळक्षणम् , किं तु प्राधान्येन अञ्य क्रग्रत्वे सित चमत्कारजनको पमाद्यन्यतमत्वरूपम् । तस्य च न व्यक्रग्रोपमायां प्रसिक्तः, तत्रोपमायाः प्राधान्येन अभिज्यज्यमानत्वात् । नापि 'स चिछत्रमूलः' इत्यत्राव्याप्तिः । उपमायाः वाच्यत्वेन स्वतश्चमत्कारजनकःवेन च अलंकाररूपत्वात् । न चैतावता अन्योपस्कारकत्वं सर्वथा नास्तीति वक्तुं शक्यम् । 'मुखं चन्द्र इवे'त्यादाविष सादृश्येन मुखस्यैवोत्कर्षात्तस्य विभावतया तदुन्कर्षणव रसोत्कर्षात् । अथापि न वाच्यवैचित्र्यहानिः । अत एव-पूर्व प्रन्थकृता—'न खलु व्यक्रग्रसंपर्शेप्रतिभासादेव चारुताप्रतीतिः । किं तु वाच्यवैचित्र्यप्रतिभासाद्योति प्रायस्तत्र संभवद्रसादिकं व्यक्तग्रं अलंकारान्तरं चागणियत्वेव तत्तदलक्कारा उदाहियन्ते इत्युक्तं संगच्छते ॥

एतेन-'नयने शिशिरीकरोतु मे' इत्यत्रापि नाज्याप्तिः वाच्यवैत्रिज्य-प्रतिभासस्य प्रतीतेः । विशिष्टोपमादिस्थले विशेषणाचुपमानां गुणीभूत-व्यङ्ग्यत्वमेव नालंकारता इत्युक्तिरपि प्रोदिवादमात्रमः । स्वेनैव रसवदाद्यलं काराणां गुणीभूतज्यङ्गयानां निरूपणात् । एतेन व्यङ्गयत्वालंकारत्वयोर्वि-रोधो नास्तीत्यपि सूचितं भवति । परन्तु लक्षणेऽज्यङ्गयत्वविशेषणदानं

प्रधानव्यक्त्यवारकमेव, न व्यक्त्यसामान्यनिवारकं, न वा वाच्यवस्तूपस्कार-कोपमावारकं वेति प्रतिमाति।

किंच- अलंकारत्वं न रसोपस्कारकत्वलक्षणं प्रन्थकृतोऽभिभतं किन्तु शब्दार्थान्यतरोपम्कारकत्वरूपम् । अन्यथा 'सुपर्वपर्वतो भाति सर्वोर्वोधर- धूर्वहः' इत्यादौ अनुप्रासाद्यश्चमत्कारः सोऽपल्यितः स्यादित्यव्याप्तिश्च । लोकेऽपि यथा सचेतसो राज्ञोऽलंकागः दृश्यन्ते तथा अचेनसोऽपि तिच्च- त्रस्य । न चैतावता चित्रवतिराजादिगतत्वमात्रेण कटकमुकुटादीन् अलंकाराः इति न व्यपदिशन्ति महाजनाः । एवं चात्र स्ववैचित्र्यमात्रविश्रान्तेत्यादि विभजतो प्रन्थकृतः शब्दार्थोपम्कारकत्वमेव अलंकारलक्षणमिमतम् । अव्यक्षयत्वविशेषणदानं च कचित् गुणीभूतव्यक्षयस्थले नाधमकाव्यवदलंकार व्यपदेशो मुख्य इत्यवगमयितुम् । अत एव ध्वनिकृतोक्तम् —

प्रकारोऽयं गुणीभूतन्यङ्गचोऽपि ध्वनिरूपताम् । धत्ते, रसादितात्पर्यपर्यालोचनया पुनः ।। (ध्व. ३–९७)

इति । एवं चेदृशस्थले ध्वनिप्रायतैत्रेति उत्तमकाव्यत्वमेव नाधमकाव्यत्व— मिति स्फुटम् ।

अत एव प्रकाशकृता अष्टमे—'उपम्कुर्वन्ति तं सन्तं' इत्यादिना अलंकारान् लक्षयित्वा सन्तमिति पदोपदानफलं आविष्कुर्वता यत्र तु नास्ति रसः तत्र उक्तिवैचिन्यमालपर्यवसायिनः इति विवृतम् । व्याख्यातं च प्रन्थ-कृतः स्यालकैः राजचूडामणिदीक्षितैः ये हि धर्माः सन्तमेव रसं उपस्कुर्वन्ति उत्कर्षयन्ति न त्वतन्तन्, तत्र्पत्वे केवलमुक्तिवैचिन्यमात्रपर्यवसिता भवन्तीति यावत् इति ॥

# कचिदुक्तार्थोपपादनपरा यथा- 'अनन्तरत्नप्रभवस्य' इत्यादी ।

# तत्त्वालोकः

यद्यपि ---

' नीरसम्तु प्रबन्धो यः संाऽपशब्दो महान् कवे: ॥'

इति ध्विनिकृदुक्तरीत्या रसाभावे काव्यत्वमेव न संभवतीति कथमुक्तिविचिन्ध-पर्यवसानमेषामिति सन्देह उपजायते । अस्योत्तरं प्रन्थकृता पूर्वमेव 'प्राय-स्तत्र संभवद्रसादिकमगणियत्वा अलंकारा उदाहियन्ते' इति अमिहितम् । तेनैतदुक्तं भवति यत्र व्यङ्गचबोधनान्त चमत्कारः यत्र वा न रसादिध्यङ्गचता रथ्यं, किन्तु वाच्यवैचिच्यादेव तल उपमादीनां प्राधान्यम् इति ।

उक्तार्थोपपादनपरामुपमामुदाहृतां सगरयति - क्रचिदिति ।

अनन्तरस्तप्रभवस्य यस्य हिमं न सौभाग्यविस्रोपि जातम् । एको हि दोषो गुणसन्निपाते निमज्जतीन्दोः किरणेष्विवाङ्कः ॥

इति संपूर्ण पद्यं पूर्वमेव व्याख्यातम् ।

अत्र 'हिमलक्षणो दोषिवशेषः, रत्नरूपोगुणिवशेषश्चितिद्वयं तत्र रत्नरूपगुण समुदायशालिनि हिमविन हिमलणक्षस्य सौभाग्यविधातकत्वाभावरूपिवशेष समर्थनार्थं 'एको हि दोषो गुणसिन्तपाते निमज्जतीति' सामान्यं विन्यस्य क्त्प्रसिद्धाविष अपरितुष्यता कविना सामान्यसमर्थनार्थं 'इन्दोः किरणेष्वि-

यथावा —

विस्नब्धवातदोषः खबवाय खलस्य वीरकोपकरः । नवतरुमङ्गध्वनिरिव हरिनिद्रातम्करः करिणः ॥

#### तस्वालोकः

वाद्धः' इति उपमानरीत्या किरणाङ्कर्षौ गुणोषौ विन्यस्ताविति उपमान-तद्गीत्या विन्यस्तस्यार्थस्यार्थान्तरःयासोपपादकत्वम्गतितीयमुपपादिकोपमा । एवं च उक्तार्थे—सामान्यार्थे, उपपादनपरा नप्रतितिवशदीकरणार्थमात्रप्रयुक्तो पमेत्यर्थः ।

यदि तु-उन्नेदाहरणे- विमिर्शानीकाराद्यन्रोधेन-यत्र स्वतिसद्धयैव प्रतीतिविशदीकरणार्थे तदेकदेशभूतो विशेष उपादीयेत तत्र उदाहरणा लंकारः । यतोऽत्र गुणसित्रपाते दोषनिमज्जनात्मनः सामान्यस्य नैराकांक्ष्येण सिद्धस्य 'इन्दोः किरणेष्विवाङ्कः' इति तदेकदेशभूतो विशेषस्तत प्रतीतिविश-दीकरणार्थमुपात्त इति इवशब्दः एकदेशैकदेशिभावलक्षकः न पुनः उपमा प्रतिपादक इत्यभ्युपगम्यते तदा उदाहरणान्तरं प्रदर्शयति—यथावेति ।

विस्रब्धेत्यादि । श्रीहर्षस्य ज्येष्ठश्रातरं राज्यवर्धनं गौडाधिपः शशांकनामा राजा मिथ्योपचारैः विश्वासमुत्पाद्य मुक्तशस्त्रमेकाकिनं स्वभवन एव व्यापादितवान् । तद्वृतं कुन्तलनाम्ना अश्ववारेण सः अशृणोत् । श्रीहर्षः गौडाधिपं जधान । तदेतत्कितिः सामान्यविशेषभावरूपेण भावि पश्चाच वर्णनमपि उच्छासादौ संजग्राहानेन पद्येन ।

करिणः स्तम्बेरमस्य, स्तम्बेरमकर्तृक इत्यर्थः, हरिनिद्रातस्करः-हरैः

सिह्मस्य निद्रायाः सुस्रस्वापस्य तम्करः चोगः - अपडारी, 'तद्रहतोः करप-त्योश्चोगदेवनयोः सुद्त लोपश्चिति' 'पाग्स्कग्प्रभृतीनि च संज्ञायाम् '(पा.सू. ६ - २ - २ ५७) इति सूत्रस्थे । कात्यायनवचनेन निपातितस्तस्करशब्दः । नवतरुभंगध्विनिरिव रसभरिततया कठिनस्कन्धस्य तरोः भङ्गाज्ञातो यः ध्विनि स हव, खलस्य कपटिनः कपटिकर्तृक इत्यर्थः । वीरकोपकरः - विक्रवमत कोधकरः, विस्रब्वातदोषः विस्रव्यम्य विश्वस्तम्य यो घातः तस्प्रयुक्तो यो दोषः मनसः अप्रीतिः, स स्ववधाय आत्मवधाय भवति ।

एतेनैतदुक्तं भवति - लोके यथा न कोऽपि मां प्रबोधयतीति विश्वस्य सुखसुप्तस्य सिद्धान्य गजकृतस्तरु भंगव्यनिः आत्म (गज) वधायैव भवति तथा कश्चित् कम्मिश्चित् विश्वासंप्रदृश्ये तमेव हिन्त चेत् तद्धननं परिणामे आत्मघातायैव भवतीति ।

अल विस्रब्धघातदेषः स्वघातक एव भवति इति सामान्यवाक्यार्थे प्रम्तुते तत्समर्थकः विशेषवाक्यार्थः करिकर्तृक नवतरु मंगध्वनिः आत्मनो वधायेति उपात्त इति अत अर्थान्तन्यासः 'समर्थासमर्थकयोः सामान्यविशेष संबन्धेऽर्थान्तरन्यास' इति स्वकृते कुत्रलयानन्दे – निर्णीतत्वात् ।

परन्त्वत्र 'अनन्तरत्नप्रभवस्ये'तिवत् पूर्वाधीं । चार्थस्य लोकसिद्धत्वा भावात् । प्रतीतिविशदीकरणार्थे तदेकदेशोपादानं नास्तीत्युदाहरणालंकार विषयत्वस्य अयोगादुपमानविधयार्थान्तरन्यसोगपादकस्वमस्तीत्युक्तार्थोपपादनपर उपमा ॥

एतेन —र तगंगाधरोक्तोदाहरणालंकृत्युदाहरणत्वोक्तिश्चिन्त्था ।

दस्तुनस्तु अनन्तरत्नप्रभवन्येत्यत्र विकस्वरालंकारो प्रन्थकृत्सम्मतः इति कुवलयानन्दतो ज्ञायते - तत्र विकस्वरालंकारं लक्षयित्वा 'इदं तु व्यक्तमुदाहरणम् 'अनन्तरत्नप्रभवस्ययस्ये'त्युक्तम् । तथान्यत्रापि 'अर्थान्तरं न्यासाद्विकस्वरस्यवैलक्षण्यं प्रदर्शयितुं' 'न चैवं समान्येन विशेषसमर्थन स्थलेऽपि कचित त्स्य सामान्यस्य लोकप्रसिद्धयभावेन तस्य बुद्धानुपारोहार्थं पुनर्विशेषान्तरस्य न्यासप्रमङ्गः' इत्याशंक्य इष्टापत्तिप्रदर्शनपूर्वकमेतादृशविषये विकस्वरालंकारस्य अनुपदमेव दर्शयिष्यमाणत्वात् , इत्युक्तम् ।

एतेन-विकस्वरालंकारमभ्युपगच्छतां मते उदाहरणालंकारस्य नाति रिक्तताभ्युपगम।पेक्षा । तथा सति अत्रत्यम्य सामान्यविशेषभावस्यैव (दोतको) वाचकोऽयमिवशब्दः इति नोपमालंकारभय प्रसरः इत्युच्यते तदोदाहरणान्तर माह-यथा वेति ।

यद्वा -

उपाददे तम्य सहस्रहिमः त्वष्ट्रा नवं निर्मितमातपत्रम् । स तह्कूळाद्विद्रमौलिः बभौ पतद्गङ्क इवोत्तमाङ्गे॥

इत्याद्यमिन्नधर्मिकोपमायां यथा उपमानोष नेययोभेदाभावेऽणि दुकूळिविशिष्ट षरमेश्वरत्वस्थोपमेयतावच्छेदकत्वम्, गंगाविशिष्टपरमेश्वरत्वस्योपमानतावच्छेदक स्वमिति तावन्मान्नेणवोपमितिकियानिष्पत्तौ उपमान्यवहारस्सर्वसम्मतः तथा 'अनन्तरत्नप्रभवस्य यस्ये'त्यत्रापि भेदोऽस्त्येवेति उपमा निष्पद्यत एवेति विमर्शि नीकाराद्यमिमतोदाहरणाळंकारानभ्युपगमाभिप्राया, सामान्यविशेषयोः नावय-विभावस्थपत्वं घटकपाळादिवत्प्रसिद्धं इति सामान्यविशेषभावस्य आपाततः

प्रतीताविष पर्यवसाने साहश्यप्रतीती बाधकाभावादुदाहरणालंकारस्य अति— रिक्तत्वाभ्युपगमप्रयासो विमर्शिनीकारादेविंफलः । यदि तु तुष्यत्वितिन्यायेन उदाहरणालंकारविषयत्वमभ्युपगम्य इवशब्दस्य नोपमाप्रतिपादकत्वं अपितु सामान्यविशेषभावात्मकावयवावयविभावबोधकत्वमित्युच्येत तदोदाहरणालंकारा विषयां उक्तार्थो।पादनपरामुपमां उदाहरति—यथावेति ।

> परे तु — 'विम्रब्धघातदोषः' इत्यत्र निदर्शनाविशेषमाहुः -तथाहि— 'उन्नतं पदमुपिति यो लघुः हेलयेव म पतेदिति ध्रूवम् । शैलशेखरगतः पृषद्गण चारुमारुतधुतः पतत्यपः' ॥

इति कुवलयानन्दोदाहते निदर्शनाविशेषे यथा उन्नतं पदं प्राप्तः लघुः निश्चयेन पति शैलायवर्ती मन्दमारुतधुतः पृबत्कण इवेति लभ्यते , तद्वदतापि सिद्धस्वापापहारप्रयोजकनवतरुमञ्चकस्तम्बेरम इव, वीरप्रकोप प्रयोजकविश्रब्धातकः स्ववधमेव प्रामोति, इति पर्यवस्यति । परंतु इवादि प्रयोगामावे द्वितीयवाक्ये तिक्तयापदस्य पुनः प्रयोगः । इवपदसत्वे तु तद्वलादेव तत्र तदन्वयोपपर्तेन पुनः प्रयोगः । वाक्यभेदस्तु उभयनाप्य विशिष्टः इति ।

तथा च एतावता प्रबन्धेन इदमुक्तं भवति— प्रन्थकारानुरोधेन सामान्यविशेषयोभेदात उपमेति । रसगंगाधरकृदाद्यनुरोधेतु—सामान्यविशेषयोः भेदाभावादुपमाया अप्राप्त्या उदाहरणालंकार इति । परन्त्वत्र प्रन्थकृद् भिमतः पक्षः प्राचीनानामपि सम्मव इति दिक् ॥

# क्कित् व्यङ्गचप्रधाना सा।

#### तत्त्वालोकः

इत्यं स्वतश्चमत्कारवतीम्, वाच्यालकारान्तरोपन्कारिकाम् उपमानुदा हृत्य वस्त्वलंकाररसलक्षणं वाक्यार्थीम् तमर्थमन् वर्तमानाः यत्र ग्रब्दार्थोलकाराः परस्परं ध्वन्यपेक्षया च विभिन्नरूपाः व्यवस्थिताः तत्र काव्ये ध्वनिव्यपदेशः । तथा सत्येव अलंकाराणामलंकारत्वमिति मन्यमानः व्यङ्गग्रधानामुपमां विभजते— क्वचिदिति ।

कचित् कान्यैकदेशे, सा अलकारिशरेरत्नन्वेन प्रख्याता उपमा, व्यङ्ग्यः प्रधानः चारुत्वोत्कर्षकः यस्यां सा व्यङ्ग्यप्रधाना । चारुत्वाति न् श्रयाधायकव्यङ्ग्यार्थोपस्कारिकेति यावत् । अत्र व्यङ्ग्यप्राधान्योकत्या उत्तमकाव्यसामान्ये व्यङ्ग्यसामान्यस्यावर्जनीयसिक्षधित्वम्, अन्यथा तस्या-धमकाव्यत्वमेवेति सारितं भवति ।

तथा चोपमायाः रसांगभूनविभावानुभावव्यभिचारिषु प्रत्येकं समुदाये वा उत्कर्षाधानद्वारा रसोत्कर्षकत्वम् । विभावानुभावव्यभिचार्यभिव्यक्त स्वरूपत्वाद्रसस्य । अत एव भरतेन—

ं विमावानुभावव्यभिचारिसंयोगाद्रसनिष्प<del>र्तिः</del> '

# इति सूत्रितं संगच्छते ।

तत्र उपस्कार्यः वस्त्वलङ्कारसरूपतया त्रिधावस्थितः चमस्काराधाय

# व्यङ्गचस्य वस्त्वलंकाररसरूपतया त्रै<sup>(वध्या</sup>त् त्रिविधा ॥

तत्र वग्तुध्वनिर्यथा —

दर्पः नधगनधगजकुम्भकपाटकट -सकान्तिनिष्ट्यनशोणितशोणरोचिः । वीरैव्यलोकि स्थिको क्षायकान्तिः कालीकटाक्ष इत्र यस्य करेकृपाणः

#### तत्त्वालोकः

कस्सन् वाच्याशमितिशेते इति प्रतिपादियतुकामः व्यङ्गय विभजते व्यङ्गय-स्येति । तत्र उपमालंकारेण वस्तुध्विन उदाहरति — दर्पान्धेति

यस्य नृपतेः करे कृपाणः युघि आहवे वीरैः योधैः व्यलोकि अवलोकितः । कीद्दशः कृपाण इत्यत्राह - दर्पेति । दर्पेण मदेन धन्धाः विवेकरहिताः, अत्र अन्धशब्दः 'अन्धोऽयं परोऽपि न पर्यति' इत्यादिवत् प्रमादादिमत्वमित्र्यनक्ति । तादृशाः ये गन्धगजाः गन्धहितनः, यस्य गजस्य स्त्रेदम्त्रपुरीष-मज्जान्यतमाद्राणमात्रेणापि इतरे गजाः माद्यन्ति नावतिष्ठन्ते वा ते गजा गन्धगजाः । तदुक्तं-पालकाप्याख्ये गजशास्त्रे—

'स्वेदं मूत्र पुरीषं च मज्जां चैव मतङ्गजाः । यस्याध्राय विमाद्यन्ति तं विद्यात् गन्धहस्तिनम् ।' इति । 'यस्य गन्धं समाघ्राय नतिष्ठन्ति प्रतिद्विपाः । तं गन्धहस्तिनं विद्यात् नृपतेर्विजयावहम् ॥'

इति चोक्तम् । तेषां कुम्मा एव कपाटाः अरराणि , तेषां कूटेषु समूहेषु

# अत्र कृपाणस्य कुपितकालीकटाश्वसादृश्यवर्णनेन भिकलरिपुचलक्ष्यः श्वणादेव करिष्यत इति वस्तु व्यज्यते ॥

# तत्त्वालोकः

अप्रभागेषु वा या संक्रांतिः अन्तःप्रवेशः तत्र निम्नत्वेन घनैः घनी भूतैः शोणितैः रुधिरैः शोणा अरुणवर्णा रोचिः दीप्तिः यस्य सः तथा, ताहशावस्थायां कोपारुणशोभकालीकटाक्षप्रतिमः, अस्य कृपाणः व्यलोके इत्यनेन विन्धः।

अत्र कृपाणे तादृशोपमया व्यज्यमानं वस्त्वाह - अत्रेति । अयंभावः -स्वभावत एव कालीप्रमृतयो देवताः रुधिरोपहारिष्रयाः तत्रापि ताः कृपिताश्चेत् सर्वानप्येकपद एव क्षपियप्यन्ति इति अनुभावः । एवं च कृपितायाः काल्याः कटाशो यथा सकलानि एकपदे क्षय नयति तद्वत् राज्ञः कृपाणोपिऽ सकलशत्रुबलंक्षणादेव क्षयं नयतीति वस्तु कृपाणे कृपितकालीकटाक्षोपमा अभिन्यनिक्तः।

अत्र कालीकटाक्ष इव कृपाणः करे वीरैः व्यलोकीति योजनायां उपमायाः पूर्वोक्तवस्त्वभिव्यञ्जकत्वम् । यदि तु यस्य करे कृपाणः काली-कटाक्ष इव व्यलोकीति योजना, तदा कृपाणे कृपितकालीकटाक्षत्वेन संभावनात् उत्प्रेक्षायाः पूर्वोक्तवस्त्वभिव्यञ्जकत्वम् इति केचित् ।

यद्यपि अत्रेव र प्रेक्षाप्रकरणे 'यत्र अप्रकृततादात्म्यसंभावनोपयुक्त— विशेषणकल्पना तत्र सर्वत्र उत्प्रेक्षा' इति वक्ष्यभाणप्रन्थानुगुण्येन कोपकषायि-तत्वस्य आधिकविशेषणस्योपादानात् उत्प्रेक्षेव स्वरसेति प्रतिभाति अथापि

#### तस्वालोकः

'उत्प्रेक्षायामनुगतधर्मस्येव प्रयोजकत्वं न बिम्बप्रतिबिम्बभावापन्नस्य । अत्र तु शोणगेचिषः, कषायकान्तेश्च बिम्बप्रतिबिम्बभावेन समानधर्मता । अतः इयं स्वतस्संभविनी उपमेत्यत्र प्रन्थकृत्तात्पर्यम् । अत 'एव दर्पान्धे'त्युदाहरणे उपमालंकारेण सकलरिपुबलक्षयः क्षणात्करिष्यते इति वस्तु व्यज्यत इति बृवता काव्यप्रकाशकृता उपमेवोद्धाविता नौत्प्रेक्षेति संवदति ॥

रसगंगाधरकारम्तु — उत्पेक्षायां विम्बप्रतिविम्बभावम् लकतयापि घर्मे माधारण्यं संभवतीति मत्वा—

कलिन्दजानीरभरेऽधमग्नाः

बकाः प्रकामं कृतभूरिशब्दाः ।

ध्वान्तेन वैराद्विनिगीर्यमाणाः

कोशन्ति मन्ये शशिनः किशोराः ॥

इत्युदाहृत्य कोशनिकयाकर्तृत्वोत्प्रेक्षायां को गनशब्दयोरिप बिम्बप्रति बि ब-भावेनाभेदः इति उपपादयामास ।

यद्यपि —

मुनिद्रुमः कोरिकतोऽसितद्युतिः वनेऽमुनाऽयन्यत सिंहिकासुतः। तमिस्रपक्षत्रुटिकूटभक्षितं कलाकलापं किल वैधवं वमन्॥

इस्यत्र कोरकिनगमनविशिष्टस्य मुनिदुमस्य विधुकलाकलापवमनविशिष्टराहुरूप-स्वोत्प्रेक्षणे असितत्वंविशेष्योत्प्रेक्षायां निमित्तमुभत्तम् । विशेषणभूतकोरके विधुकलातादात्म्यसंभावनायां विम्बप्रतिविम्बभावापत्रयोः निर्गमन-वमनयोः

अलंकारध्वनिर्यथा —

यशसि तत्र विकसिते नृप हिमकरिकरणच्छट।धवले । अमर इव पुण्डरीके विराजते विष्णुपदमेतत् ॥

# तत्त्वालोक

निमित्तवं संभवतीति न विशेषणोत्प्रेक्षायां नानुपात्तनिमित्तत्वम् । तथापि उत्प्रेक्षायां विश्वप्रतिविश्वभावापत्रस्य न निमितःवमिति अभिन्यतां प्रश्नेपकारा दीनाननुरोधेन इहापि विशेषणोत्प्रेक्षायां कोरकविधुकलाकलापमाधर्म्य-रूपं नोपात्तम्, इत्युत्प्रेक्षायां ग्रन्थकृतैवाभिधास्यमानत्वेन उत्प्रेक्षायां साधारण धर्मस्य विश्वप्रतिविश्वभावम् लकत्वं न भवेदिति ग्रन्थकृतोऽपि गृहाभिसन्धि— रस्तीति जानीमः ।

अन्यथा-विशिष्टोपमायां विशेषणयोरिष उपमा दृश्यते तम्न तिद्विशेष-णानां बिम्बप्रतिबिम्बमावम् स्रुतया वस्तुप्रविवम्तुमावम् स्रुतया व। साधारण्यं यथा सम्पद्यते तद्वत् उत्प्रक्षायामिष बिम्बप्रतिबिम्बमावम् स्रुतया धर्मे साधारण्यं संपाद्य उपाचिनिमित्तत्वं उपपाद्यितव्यं स्यात्'न च तथोपपादितम् । अत एवमादौ उपमेवेति ग्रन्थकृतिसद्धान्तः ।

उपमाळं कारेण वस्तुध्वितमुदाहृत्य उपमाळ कारेण वस्तुध्वितमुदाहृत्य उपमाळं कारेण अधिकाळं कारध्वनेः उदा – हरणं प्रदर्शयति – श्रळं कारध्व – नियंथिति ।

हेनृप ! हे राजन् । हिमकरस्य-शीतिकरणस्य, किरणानां छटेव निकर-मित्र धवले-शुम्रवर्णे, अत्र छटाशन्दः सम्हामिप्रायः अत एव अन्यकृता वरद्राजस्तवीय-'ज्यौतिइछटाघटितचकपरिष्कृतोऽसि' इति पद्मव्यास्यावसरे 'ज्योतिइछटया तेजोनिकरेण घटितं यचकं सुदर्शनम' इति व्यास्यावम् ।

तथा ग्रन्थकृतोः पि प्राचीनेन-मिस्निनाथेनाः पि माघट्याख्यायां सर्वेकषायाम् - सटाच्छटाभिन्नघनेन बिश्नतां इति पद्ये सठाच्छटा केमरसमूह-इति व्याख्यातम् । विकिपते प्राप्तिविकासे अत्र पुष्पधने विकासः यशिस उपचरितः । तबयशिस त्यत्कीतिं रूपे आधारे एतन् विष्णुपदम् - आकाशः मगवतो विष्णोः स्थानं पुण्डरीके सिताम्भोजे स्थितः अमर इव विराजते प्रकाशते । अत्र अमर-गगनयोः उपमा वाच्या

नन्वत्र कथमुपमा ? सा च उरमानोपमेययोग्माधारणधर्मावलिग्वनी । न चात्र साधारणधर्म पश्यामः । ननु अस्ति ग्वलु यशः पृण्डरीकयोः अनुगतो धर्मः हिमकरिकरणच्छटाधवल्रत्वरूपः । यद्यप्यम्ति अधापि नासौ साधारणः पुण्डरीकस्य रक्तवर्णत्वात् यशसञ्ज्ञभ्रत्वात् इति ।

सत्यम पुण्डरीकं रक्तमेवेति कथमवगतम् ! उच्यते - 'यथा कप्यासं पुण्डरीकमेवमक्षिणी इति श्रुतेः 'पुण्डरीकाक्षः' इत्याद्यनुरोधेत च पुण्डरीकं रकनण्डामेव इत्यवगतम् ।

किं च-मोद्गे चरी 'पीण्डरीकाणि बहीं षि भवन्ति' इति श्रुतं तत्र बर्हि:-पदेन तत्कार्याणि हावरासादनवेदिस्तरणहोतृषदनपवित्रकरणादीनि रुक्ष-यित्वा तदुदेशेन पुण्डरीकाणि विधीयन्त इति प्रवन्यायानुसारेण (प्रकृति बद्गिकृती कर्तव्या) वेदिस्तरणे प्रकृतिप्राप्ते 'दर्भे: स्तृणीत हरितेस्सुपणें: । निष्का इमे यजमानस्य ब्रध्ने' इति मन्त्रे यथा बर्धि: पदे दर्भपदे चोहितव्य एवं हरितपदेऽप्यूहितव्यो न वेति शंकायां दर्भपदस्थाने रक्तपदस्योहः कार्यः । तथा च 'पुण्डरीकै: स्तृणीत रक्तैः' इत्यृहः कार्य एवेत्येकं मतमिति माद्दिपिकायां खण्डदेवेन प्रतिपादितम् ।

शास्त्रदीपिकायां तु—'पुण्डरीकपदस्यैव रक्तत्वरूपगुणविशिष्टवा-चकत्वेन दर्भपदस्थाने ऊहितेन पुण्डरीकपदेनैव रक्तगुणप्रकाशनोपपत्तः न पुना रक्तपदोपादानापेक्षा' इत्युक्तत्वात् पुण्डरीकपदं शक्त्या रक्तकमलं बोधयित इति कथमत्रोपमानोपमेयभावः धर्मसाधारण्यामावाात् इति चेत् भाद्यदीप-काकारमते रक्तपदस्थाप्यूदः इति श्रेतपण्डरीकस्यापि सद्भावः प्रतिपादितो भवति । अत एव च अप्परयदीक्षितेरेव—

> युक्तयागमेन च भवान् शशिवर्ण एव निष्कृष्टसत्वगुणमात्रविवर्तमूर्तिः । धत्ते कृपाम्बुभरतस्त्विषमेन्द्रनीली शुआऽपि साम्बुरसितः खळ दृश्यतेऽब्दः, ॥

# इति स्वकीये वरदराजस्तवीयपद्यविवरणे

'तन्मध्ये भगवानेकः पुण्डरीकदलद्युतिः । शेतेऽशेषजगत्स्तिः शेषाहिशयने हरिः ॥ इति शुक्काम्बरधरं विष्णुं शशिवर्णं चतुर्भुजम् ।

इति क्रमपुराणवचनं, शिवराघरसंवादस्थ वाक्यं चोपादाय पुण्डरी कदलचुितिरत्यनेन शुभ्रवर्णत्वमेव विविश्वतम् । पुण्डरीकशब्दस्य सिताम्भोजे वैशेषिकनामत्वस्यापि सत्वात्, इति व्याख्यातत्वाच सिताम्भोजवाचकत्वं पुण्डरीकपदस्यास्तीति उपमानोपमेयभावः, तत्प्रयोजकस्य धर्मस्य साधारण्यं च सुसंपादमिति यशःपुण्डरीकयोः विष्णुपदभ्रमरयोश्चोपमा तया च आधारभूतस्य आधिक्यं आध्यस्य अल्पत्वं च प्रतीयत इति आधाराध्ययोः अनानुहृष्य- लक्षणः अधिकालंकारो त्यज्यते । तदुक्तं जयदेवेन—

अत्रोपमालंकारेण यशमः पुण्डरीकवर्द्वेपुल्यस्य गगनस्य च भ्रमरवदल्पत्वस्य प्रतीतेः अःश्रयाश्रयिणोरना-नुरूप्यलक्षणोऽधिकालंकारो व्यज्यते ।

# तत्त्वालोकः

'पृथ्वाधेयाद्यदाधाराधिक्यं तदपि तन्मतम्'।

# इति । तदेतदाह-अन्नेत्यादिना ।

अयं भाव: - अत्र पुण्डरीक्रयशसोः उममानीपमेयभावः, विष्णुपदभ्रम-रयोश्च उमानीपमेयभावः कविकिल्यतः। अल्पप्रमाणभ्रमराश्रयपुण्डरीकः साद्ध्यस्य यशास पिकल्पनाद्भिष्णुपदस्याधारभूते यशसि वैपुल्यं प्रतीयते। भ्रमरिवष्णुपदयोः साद्ध्यस्य परिकल्पनात् विष्णुपदे आधेयेऽल्पत्वं प्रतीयते इति आधारस्य यशसः आधेयस्य विष्णुपदस्य च अनानुरूष्यलक्षणः अधि-कालंकारो व्यव्यत इति ग्रन्थार्थः।

अत्रेदं चिन्त्यते — अधिकालकारो द्विविधो निरूपितः — कुत्रलयानन्दे न्वस्तु तो महत आधारादाधेयस्याधिक्यवर्णनलक्षणः एकः । विपुलादाधेयात् आधारस्याधिक्यवर्णनलक्षणो द्वितीयः ।' नालप्रथमः— अमरसदृशविष्णुपदाधारत्वं यशसि वर्ण्यत इति आधेये विष्णुपदे आधिक्य-स्यावर्णनात् । अपितु द्वितीयेन भाव्यम् वस्तुतो विपुलाद्विष्णुपदादाधारस्य यशस आधिक्यस्य प्रतीतेरिति ।

सत्यम् अथाप्यत्रोपपादनसमये गगनस्य भ्रमस्वदल्पत्वस्य प्रतीतेरित्यु-पपादनादाधेयाल्पत्वं तत्प्रयुक्तं आश्रयाश्रयिणोरनानुरूप्यं चेति द्वयमधिकार्छं -

#### तत्वालोकः

कारशरीरप्रविष्टमिति प्रतीयते । तन्न युज्यते आधाराधेशान्यतरावधिकमा-धेया-धारान्यतराधिक्यमेव रुक्षणघटकं न तु अरूपत्वम् । अत एव चन्द्रा-रुोके-'आधेयाधिक्यवर्णनम् । यदा गराधिक्य तदिष तन्मतम्' इति उभय-विधाधिक उञ्जगनुष्कतम् । वस्तुता विचायेनाणे अरूपत्वं विष्णुपदेनास्त्येव । अथि अमरसादृश्योक्त्या अरूपत्व परं द्यात्यतः तावता तस्य अरुंका रघटकत्वं न तल्लक्षणानुगुणम् । अन्यथा द्वितीयाधिकारुंकारस्य —

'कियद्वाग्त्रहा यत्रैते विश्राम्यन्ति गुणास्तव'

इति जयदेवेन उदाहृतमयुक्त स्यात् । बाग्रपे बहाणि तनुःवस्य वस्तुतः अभावात् । तादशतनुःवं मा प्रतीयतामित्येव 'कियद्वाक्' इत्ये— तावदनुक्त्वा 'वाम्ब्रह्म' इति ब्रह्मपदं समिन्याहृतम् । ब्रह्म च धपरिच्छेदरितं उत्कृष्टं चेति वृद्धग्रर्थकवृहवृहिधात् बोधयतः । स चोत्कर्षः स्वरूपगुणविभूतिनिबन्धनः । तत्तश्च अरुपःवस्य आश्रयाश्रयिणोः अनानुरूप्य मित्यस्य च अधिकालंकारकरीरे प्रवेशः कारित इति कथमिदमधिकालंकारो-दाहरणमिति चेत् —

उच्यते-स्वेनैव-क्ववलयानन्दारूयसन्दर्भे —

'ब्रह्माण्डानि जले यत्र तत्र मान्ति न ते गुणाः ।'

इत्युदाहरणव्याख्यावसरे महाजलीधस्याधारस्य अतिविशालत्वं प्रदश्ये तत्र न मान्तीत्याधेयानां गुणानामाधिवयं वर्णितमिति । तथा—

'कियद्वाम्ब्रह्म यत्रैते विश्राम्यन्ति गुणास्तव'

इत्युदाहरणव्याख्यावसरेऽपि एते इति प्रत्यश्वदृष्टमहावैभववस्वेनोक्तानां

गुणानां विश्राम्यन्तीत्यमंबाधावस्थानावत्या आधारस्य वाग्रह्मणः आधिक्यं विणितम् ।' इत्युवतत्वात् उभयत्रापि ब्रह्माण्डे—गुणेनारुपत्वं प्रतिपादितमिति अरूपत्वस्य अनानुरूप्यस्य च न लक्षणघटकत्वं प्रन्थकृतोऽत्र विवक्षितं किन्तु आहार्यभरूपत्वमनानुरूप्यं चेते द्वयं स्वरूकोर्तनमात्रप्रयोजनकमिति मन्तव्यम् ॥

एतेन-'इत्थं च आधाराधेयान्यतरम्य तनोरिष आधिक्यवर्णनमिति सामान्यलक्षणम्' इति कुवलयानन्दचनिद्वोक्तं चित्रमीमांसो पादितात्र— त्यप्रन्थाशयानाकलननिबन्धनम्, अत्रत्योपणदनं तु मतान्तराश्रयणनिबन्धनम् । अत एव अत्रत्यो ग्रन्थभागः काव्यप्रकालकाराभिमत-लक्षणानुगुणः इति मन्तव्यः । काव्यप्रकाशकृता —

> महतोर्थन्महीयांसी आश्रिनाश्रययोः ऋमात् । आश्रयाश्रयिणौ स्यातां तनुस्वेऽप्यधिकं तु तत्'॥

इति लक्षितत्वात् । 'आश्रितमाघेयं, आश्रयस्तदाधारः तयोर्महतो त्रिपि विषये तदपेक्षया तन् अपि आश्रयाश्रयिणौ प्रम्तुतप्रकर्षावयक्षया यथा कमं यत् अधिकतरतां व्रजतः तदिदं द्विविधमधिकं नाम' इन्युपपादितत्वाच्चे येवं विवृतत्वेऽपि चन्द्रालोकोक्तलक्षणान्गुणदीक्षितव्याख्याननुगुणत्वात् चन्द्रिकं सामान्यलक्षणमनुपादेयमेव ॥

अत्रत्यविवरणं तु-काल्पनिकाकाशगताल्पत्वप्रयुक्तमिति कथंचित्क व्यप्रकाशानुगुणमिति वक्तुं शक्यमिति । प्रागुपदर्शितकाव्यप्रकाशीयलक्ष-णानुगतिरत्र ग्रन्थेऽभिष्रेतेति 'तदीत्यैवात्र अल्पत्वीपपादनमपि नायुक्तं भवति । अतथ्य यशसि तवेत्युदाहरणं प्रकाशानुसारेणैवेति विभावनीयम् ।

# रसध्वनिः 'बागर्थादिव' इत्यादावुदाहृतः ।

#### तत्त्वालोकः

न पुनश्चन्द्रास्त्रोकोक्तलक्षणविरोधमापाद्य अयुक्तत्वचिन्तनम् मतभेदेन प्रन्थकृतां लेखनस्य बहुशो दृष्टत्वादिति दिक् ॥

इत्थं व्यङ्गचालंकारोपस्कारिणीं उपमां निरूप्य रसोपम्यारिकामुपम<sub>ां</sub> उपलक्षणविधया भावाद्युपस्कारिणीमुदाहरति-रसध्वनिरिति ।

रसपदं प्राधान्येन भावादिपरं न तु 'वागर्थाविवे'त्यत्रैव रसध्वनिरिति । कथिमदमवगतम् ? उच्यते अत्रैत्र ग्रन्थे 'वागर्थाविवेति' पद्यम्वोदहृत्य उक्तम्—'यद्यप्युमामहेश्वरयोः वागर्थवित्रत्यसंबिध्ववर्णनेन तयोनिरितिशय — परस्परप्रेमशालित्वं महामहिमत्विमत्यादि व्यज्यते. तथापि न ध्वनिगुणीभूत व्यक्त्यव्यवहारः । न खल्ल व्यक्त्यसंस्पर्शपतिभासादेव चारुत्वप्रतीतिः, किन्तु वाच्यवैचित्र्यप्रतिभासादपीति प्रायस्तत्र संभवद्रसादिरूपं व्यक्त्यमलंका-रान्तरं चागणयित्वेव तत्त्दलंकारा उदाहियन्ते' इति मुद्रितपाठो दृश्यते ।

अत तु तद्विरुद्धतथा 'रमध्वनिः' वागर्थाविव इत्यादाविति पाठः परि-हृदयते । रसगंगाधरकृता उद्धृते 'यत्त चित्रमीमांसायां वागर्थाविव सम्पृक्ती इत्यत्र रसध्वनिः । निरतिशय प्रेमशालिता व्यञ्जनात्' इति पाठो हृदयते । इमं च पाठं न चित्रमीमांपायां पश्यामः ।

प्रत्युत उपमासिद्धान्तानन्तरोपाचित्रमीमांसायां, 'यद्यपीत्यादिना निर-तिश्यप्रेमशालित्वं महामहिमत्वमित्यादि व्यज्यते तथापि न ध्वनिगुणीभूत—

व्यङ्गग्रव्यवहारः' इति रसध्वनित्वं निराकृतमिव ज्ञायते । इत्थं सित अत्रैव पूर्वोत्तरग्रन्थविरोधः , खण्डनकृता अनूग्र खण्डिते सिद्धसाधनतेत्येवमादयो दोषाः परिम्फुरन्ति ।

अतश्चात्र-यदि 'यद्यपि उमामहेश्वरयोः वागर्थवित्रत्यसंबिन्धत्ववर्णनेन तयोर्निरितशयपरस्परप्रेमशालित्व महामहिमत्वम् इत्यादि व्यज्यते, तथापि न ध्वनित्वमपि तु गुणीभूतव्यङ्गग्रव्यवहारः' इति पाठ उपलभ्येत तदा पूर्वोत्तरप्रन्थविरोधः खण्डनोद्धारश्च कृतो भवेत्।

अस्मदुक्तरीत्येव पाठः प्रन्थस्थो भवेदियृत्हाते । तथाहि – द्वयमिह चमत्कारप्रयोजकं चित्रत्वं व्यङ्ग्यत्वं चेति । ततश्चालंकारेण वस्तुध्वनौ व्यङ्ग्य प्राधान्येन ध्वनित्वेऽपि चित्रत्विवक्षया द्वयोः तुल्यप्राधान्यादुणीभूतव्यङ्ग्य- तापि सम्भवति । अयं चार्थो 'यद्यपीत्यादिवाक्येन स्पष्टीकृतः 'उमामहे—श्चरयोः वागर्थवित्रत्यसंबन्धित्ववर्णनेन तयोनिरित्रयस्परस्परप्रेमशालित्वं, महा महिमहित्वं व्यज्यते' इत्यनेन उपमालंकारेण ताहराप्रेमशालित्वमहामहित्वस्त्पं वम्तु व्यज्यते इति व्यङ्ग्ये प्राधान्यविवक्षया ध्वनित्वं वाच्यया उपमयाऽपि चमत्कारात् चित्रत्वमित्यलंकारस्यापि प्राधान्यम्—तदेतद्भयमप्यत्र चमत्कार प्रयोजकमिति तुल्यप्राधान्यलक्षणो गुणीभूतव्यङ्गयप्रमेद इति । तदेतदपि प्रन्धकृता तत्रेव आविष्कृतम् - 'न खळ व्यङ्ग्यसंस्पर्शप्रतिमासादेवात्र चारुतातिः, किन्तु वाच्यवैचिन्यप्रतिभासादिषे' इत्यादिनेति ।

अत रसध्विनिरित्यत्र रसपदं भावादीना मुपलक्षकम् । तथा च वाग-र्थाविवेत्यत्र वागर्थोपमया अभिव्यक्ता या प्रेमशालित्वरूपा उमामहेश्वरयोः अन्योन्यिनष्ठा रतिः अभिव्यज्यते, साऽपि कविगतां पार्वतीपरमेश्वर विषयिणीं रतिं पुष्णातीति । देवताविषयकत्वात् रतिः भावतां गतेति प्रेयोलङ्कारता ।

यद्वा- 'लक्ष्मीविलोकनौत्फुललोचनं शीलये हरिम्'

इत्यन्नेव पार्वतीपरमेश्वरयोरन्योन्यविषयकः शृङ्गारः कविगतरितमावस्य अङ्ग भवति, ध्वन्यमानत्वाच रसध्वनिरिति व्यवहः, प्रन्थकृतातो न तु रस एव ध्वन्यत इत्यदोषात् । एवं च परिष्कृतपाठमेदोपलब्धौ तुल्यप्राधान्यलक्षण गुणीम्तव्यचङ्गप्रभेदत्वम् । उक्तशृङ्गारस्य स्थायिनो रतेः कविगतदेवता विषयकरत्युपस्कारकत्वेन रसस्य भावाङ्गतालक्षणं रसवदलंकारत्वमिति अपराङ्ग-त्वलक्षणगुणीम्तव्यङ्गयप्रभेदत्वमिति तयोस्सांकर्यम् । उपधेयसंकरेऽपि उपा धेरसांकर्यात् न कोऽपि विरोधः ॥

यद्वा प्राश्चः प्रकाशकारादयः अभिधाम् लध्बनिमसंलक्ष्यक्रमन्यङ्गयः संलक्ष्यक्रमन्यङ्गर्यश्चेति द्विधा विभज्य

'रसभावतदाभासभावशान्त्यादिरकमः'

इति रसादीनां संरुक्ष्यक्रमस्वं कापि नास्तीस्यभिप्रायेण संरुक्ष्यक्रम— व्यक्त्यनिरूपणावसरे — शब्दशक्तिमूलः अर्थशक्तिमूलः उभयशक्तिमूलो व्यक्त्यः वस्त्वलंकारभेदेनैव विभिन्न इति मत्वा 'अलंकारोऽथ वस्त्वेवेति' एव— कारेण रसादीनां संलक्ष्यक्रमस्वं पर्यहार्षुः ।

न च तद्युक्तम् – परिपुष्टा हि विभावादयः रसमाभेव्यञ्जयन्ति । तत्प रिपोषश्र अलंकारादिना । अलंकारस्य रसपरिपोषकत्वं कापि न साक्षात्सं – भवति, किंतु रसाङ्गभूति भावानुभावव्यभिचारिभावपरिणेषाधानमुखेनैव । प्रकाशकारादिभिरपि

'पदैकदेशरचनावर्णेष्वपि रसादयः'

#### तस्वालोकः

इत्यादिना पदतदेकदेशादीनामिमव्यञ्जकत्वमभ्युपगतमेव । इत्थं सित अरुं-कारात् रसादीनां संरुक्ष्यक्रमतयाऽभिज्यक्तौ किं बाधकम् ।

विभावादिप्रतीतिसमकालमिव प्रतीतिपथमुपगते रत्यादौ प्रतिपच्चप्रती तेर्व्युत्पन्नतमतया तीन्नप्रवृत्तिमत्वात् घनगर्जितेन मेघानुमितिवत् विभावादि— रत्याद्योः पूर्वापरीभावः न लक्ष्यत इत्यस्तु तत्रासंलक्ष्यक्रमता रसीभवन— योग्यस्य रत्यादेः । न चैतावता रसादीतां भावानं वा असंलक्ष्यक्रमत्वमे— वेति ववतुं युक्तम् । यत्र प्रकरणज्ञानं प्रथमतः तत्रश्च विभावाद्यन्त्रयनं तत्रश्च रत्यादेरिमच्यिक्तः यथा 'पश्यात्र निलनीपन्ने' 'परिमृदितमृणालीम्लानम्' इत्यादौ रत्यादिभावस्य, रत्यादेः स्थायिनश्चामिन्यक्तिष्टेष्टेवेति रसादीनां संलक्ष्य कमत्वमिष । अत एव ध्वितकृता—एवंवादिनि' इत्यादौ व्यभिचारिणः सलक्ष्य कमत्वमुक्तं संगच्छते । अन्यथा तदीयग्रन्थिवरोधः स्फुट एवेति उत्तरत्र दिन्त्यत एवेति बोध्यम् ।

रसादीनामपि संरुध्यक्रमय्यक्ष्यतां स्थापयन्नाह-रसध्वनिरिति ! 'बागर्था विव' इत्यादौ, अस्मिन् पटे ऽतद्गुणसविज्ञानबहुबिहाश्यणेन रसं विना भावस्य ग्रहणमित्यपि वक्तुं शक्यत्वात् ॥

इत्थं गीणं रसध्वनिमुदाहृत्य-संलक्ष्यक्रमभेदेऽर्थशिक्तम्लके ध्वनी.
रसध्वनिर्नास्तीत्यभित्रायेण व्यङ्ग्यादिष अर्थात् अर्थान्तराभिज्यक्तिरस्तीति
प्रदर्शनपूर्वकम् 'अर्थादीनां न व्यङ्गकन्वं किन्तु पदस्यवेति वदतां मतं 'पश्या— त्रे'ति गाथासप्तद्यतिस्थं पद्यमुदाहृत्य अत्र निष्पन्दत्वेनाश्वस्तत्वं, तेन च जनगहितत्वं अतः संकेतस्थानमेतत् इति कयाचित् कंचित् प्रति उच्यते इत्युप-पादयता प्रकाशकृता निराकृतं भवति, अथाप्यत्र अलंकारेण वस्तुध्वनेः तेन च अलंकाराम्तरध्वनेः तेन च संभोगश्रृंगारस्य च अनुरणनरीत्याभिज्यक्ति

क्विदेकत्रैन त्रिविधोऽपि ध्वनिः दृश्यते यथा— परयात्र निलनीपत्रे बलाका परिदृश्यते । दृरिन्मिणमये पात्रे शुक्तिकेव प्रतिष्ठिता ॥

> किभावयोः संकेतस्थानं भविष्यतीति प्रष्टुमनसः जन तत्त्वालोकः

रस्ति, अशापि संछक्ष्यक्रमस्वं न रमाटीनां इत्यभित्रयतां प्रकाशकारादीांन तं न तावचुक्तं अनुभविरोवादित्युपपादयितुं वस्व्वलंकाररसानां त्रि वि-धानामपि ध्वनीनाम् एकत्रैवाभिव्यक्तिरम्तीत्यभिप्रायेण अवतार्थोदाहरति— कचिदित्यादिना ।

गाथासप्तश्रातीस्थं पद्यमिदम् । पश्येति मध्य पुरुषप्रयोगात् दियि तेति संबोधनान्तपदाप्रयोगाच संबोध्यः इमां विद्याधां नायिकां इंगितादिनैव संकेतस्थानमवगन्तुम् ईहते । स च संनिहितश्च वर्तते इति प्रच्छन्नकामु-कत्वं ध्वन्यते । अत्र विसिनीषण्डिम्णिते व्विसिनीपत्रे नीलकमिलिनीदले (निश्च ला-निस्पन्दा) बलका बकी हरिन्मणिमये मरकतमणिरचिते पात्रे प्रतिष्ठिता स्थापिता शुक्तिकेव मुक्तास्फोट इव परिहश्यते ज्ञायते पश्य-अव-लोकयेत्यर्थः ।

अत्र केश्चिद्वचाख्यातं 'कयापि हालिकस्नुषया कंचिद्वामतरुणं प्रत्यु-च्यते । अतश्च अस्य पद्यस्य प्रेहेलिकाप्रायर । तन्त्रराकृत्य विद्य्योत्त-मनायिकया स्वानुगुणप्रच्छन्नकामुकमधिकृत्येव प्रोक्तमिति स्थापयितुं अभि-प्रायमाविष्कुरुते-किमावयोगित्यादिना । आवयोः अनुरक्तयोः, संकेत-

समक्षमपृच्छतश्च प्रच्छनकामुकस्याभिप्रायमिङ्गितेन विदित-वत्याः विदग्धायाः संकेतस्थानभ्रचनार्थमिदं वचनमिति ॥

# तत्त्वालोकः

स्थानं समागमोचितं स्थानं किं भविष्यति ? यत्र संकेतमङ्को न भवेत् इति प्रष्टुमनसः प्रष्टुमिच्छोः जनसमक्षं जनानां प्रत्यक्षं (तेषां ज्ञायमानतया) अपृच्छत्रकथ्य प्रश्नमकुर्वतश्च, प्रच्छन्नकामुकस्य अन्याविज्ञाततया रन्तुकामस्य, अभिप्रायं आशयम्, इंगितेन बुद्धिपूर्वककृतनेत्रकनी नेका-भूदृष्ट्यादि-विकारेण—

'तारापुरः अट्रह्मचादिविकारानिङ्गितं विदुः ।'

इत्युक्तेः । विदितवत्याः ज्ञातवत्याः विदग्धायाः अग्राम्यायाः कर्तरि षष्ठी, विदग्धनायिकाकर्तृकं इत्यर्थः, संकेतसूचनार्थे-समागमोचितस्थान सूचनाय, प्रवृत्तं वाक्यमिदम् । एवं च वक्तृबोद्धव्य-वाक्यानां वैलक्षण्यात् व्यक्त्यार्थप्रतीतिरिति प्रकरणबल्लात् लभ्यत इति उक्तं भवति ।

एतेन साहित्यद्र्पणकृता-अन्यासंनिधिवैशिष्ट्यात् अर्थान्तस्य प्रतीति रित्युपणदनं अनपेक्षितम् । विदग्धायाः वक्च्याः, जनसमक्षमेव वा अवस्थि तस्य प्रच्छन्नकामुकस्य सन्निधेश्च सहकारित्वम् ।

अत्र श्लोके प्रकाशकृता-निस्पन्दत्वेनाइवस्तत्वम् व्यज्यते, तेन जन-रहितत्वं व्यज्यते, अतः संकेतस्थानमेतदिति व्यज्यते इत्युक्तम् । तत्र तु परं पाठः —

अत्र पद्मपत्रस्थितवलाकायाः मरकतपात्रप्रतिष्ठित—

शुक्तिकासाद्द्रयवर्णनेन तस्यास्तद्विश्वलत्वप्रतीतेः अश्वस्तत्वं
व्यज्यते । तेन तत्प्रदेशस्य निर्जनत्वं व्यज्यत इति वग्तु
ध्वनिः ।

ततश्च किं तदेवसंकेतस्थानं आवयोिति प्रकाश नात् संलक्षितस्रक्ष्मार्थप्रकाशनरूपस्रक्ष्मालंकारध्वनिः।

#### तत्त्वालोकः

पश्य निश्चलनिस्पन्दा बिसिनीपत्रे राजते बलाका । निर्मलमरकतभाजनप्रतिष्ठिता शंखशुक्तिरिव ॥

इति, तत्रैव किंचित्पाठन्यत्यासकरणपूर्वकं प्रन्थकृत् उपन्यस्तवानिति ज्ञायते। सत्यपि पाठभेदेऽभिप्रायभेदो नास्तीति। एवं चात्र व्यज्यमानाः त्रयः। तत्र वस्तुध्वननप्रकारमाह-अन्नेति।

अयं भाव:-मरकतमणिमयपात्रप्रतिष्ठिता अचेतनभूता शुक्तिका किंचि दिप यथा न चलति तद्वत् सचेतनापि बलाका कमिलनीपत्रमुपिक्षण्य स्थिता परिदृश्यते । यद्यत्र बलाकायाः आधासो न भवेत्तदा निष्क्रिया नावतिष्ठेत् । अस्याः आधासवत्ता व्यज्यते । आधासे हेतुश्च जनराहित्यमेव । जनरहित अतश्चात्र एव प्रदेशे बलाकादेराश्चासेनावस्थान युज्यत इति जनराहित्यमपि तस्य प्रदेशस्यानगम्यते ।

ततश्च किं प्रतिपिपादयिषितं यदर्थं आश्वासवत्वनिर्जनत्वादीना—
मनेनाभिव्यञ्जितमित्याशंकायामाह—ततञ्चेति ।

# एवं तदभिप्रायानुरूपवर्णनात्परस्परं रतिभावो व्यज्यत इति रसध्वनिश्च ॥

# तत्त्वालोकः

तादृशच्यश्रयाच वस्तुनः सकाञात् आश्चस्तत्व-निर्जनत्वप्रत्यायन फुलीभूतमावयोः समागमोचितं तत्स्थानमिति प्रच्छत्रं कामयमानस्य पुंसोऽवगतं भवतीति—

'कुतोऽपि लक्षितः सूक्ष्मोऽप्यथे'ऽन्यस्मै प्रकाइयते । धर्मेण केनचिद्यत्र तत्सूक्ष्मं परिचक्षते॥'

इति लक्षणलक्षितः सूक्ष्मालंकारः ध्वन्यते ।

तादशसमागमोचितस्थानपर्यनुयोगमनसस्तस्य अभिप्रायानुगणतया संके तस्थानस्त्रचनाच नायकस्य विद्य्यायां तस्यां, विद्य्यायाश्च तस्याः नायके वर्तमानो रितभावः नायकार ज्यः नायिकानिष्ठः विप्रलम्मातिशयो व्यज्यते इत्ययं त्रिविधोऽपि ध्वनिः परिदृश्यत इति रसस्यापि संलक्ष्यक्रमव्यक्षचत्वमचालनी-यमित्यमिप्रायेणाह – एवमिति । यद्यत्रैवंविधविप्रलभतापन्नरितभावो न स्याचिदा विद्या नायिका तादशोपमया आश्चस्तत्वादीन् नाभिव्यक्षयिष्यत् । अतश्च उक्तविधविप्रलभाभिव्यक्षकस्वं वस्त्वलकारध्वन्योरिति अर्थक्रक्तिम्ल ध्वनिस्थले काव्यप्रकाशकारादिभिः अलंकारेण रसादिध्वनीनामुदाहरणा-प्रदर्शनं नातीव हृद्यंगममिति भावः ॥

ननु ध्वनिकारादिभिः — 'रसभावतदाभासभावशान्त्यादिरक्रमः ' इत्यादिना महता सन्दर्भेण रसभावादीनामसंह्रक्ष्यक्रमन्यङ्गचत्वमेव ।

ननु रसादिध्वनिः असंरुक्ष्यक्रम इति प्रसिद्धिः । कथमत्र तस्य अनुरणनेन व्यङ्गचतोच्यते ।

मैवम् । यत्र विभावानुभाव।दिवशादाशुभाविनी रसाभिव्यक्तिः तत्रासंलक्ष्यक्रमता । अन्यत्र तु रसध्वनिरपि संलक्ष्यक्रम एव ।

# तत्त्वालोकः

अन्यथा तु तस्य वस्तुत्वमेव । अत एव च संरुक्ष्यक्रमन्यङ्गचध्विनिविमागं वसरे—वस्तुध्विनः अलंकारध्विनिरिति द्विधेव निरूपितो न रसादिः । इत्थं सत्यपि अत्र कथं रसादीनां संरुक्ष्यक्रमत्वमुपपादितमित्याक्षिपति – निवस्या दिना । रसादिध्विनः रसभावरसाभासभावाभासभावशान्तिमावोदयभावसिध भावशबरुताः यदा प्राधान्येन अभिन्यज्यन्ते तदा तेषामसंरुक्ष्यक्रमता इति प्रसिद्धिः । प्रसिद्धिपदमत्र तत्परित्यागायोगं स्फोरयति । अत एव ध्वनि—कारोऽपि - द्वितीयोद्योते —

रसभावतदा मासतस्प्रशान्त्यादिरक्रमः । ध्वनेरात्माक्किभावेन भासमानो व्यविस्थतः ॥

इत्याह । एवं प्रसिद्धिमुपगतेऽप्यस्मिन् किमिति वैमत्यप्रदर्शनिमत्यत्र समान्धानमाह—मैविमत्यादिना ।

अयं भावः — यद्यपि प्रथमतः शब्दश्रवणम् , ततो विभावादिप्रतीति रिति विभावादिप्रतीतेः रसाभिज्यक्तेश्च क्रमस्य लक्ष्यमाणत्वात् नालक्ष्य- क्रमस्य । अथापि ज्युत्पन्नतमायाः प्रतिपतृपतीतेः 'उत्पलप्रश्चतभेद –

# तदुक्तम् अभिनवगुप्तपादाचार्यः-'यद्यपि रसभावादि रथीं ध्वन्यमान एव, न वाच्यः कदाचिदपि,

#### तत्त्वालोकः

न्यायेन' तयोः पूर्वापरीभावस्य अनवगममात्राद छक्ष्यक्रमस्वमुच्यते । न तु क्रमो निरस्यते । अन्यथा निर्हेतुकरसाभिव्यक्तिप्रसंगः, सर्वदा रसाभिव्यक्ति प्रसंगश्च स्यात् । अतः विभावादिवशाद्यत्र स्साभिव्यक्ति हीटत्युत्पद्यते ताहशसंदर्भे एव रसादीनां असंरक्ष्यक्रमत्वम् । नैतावता सर्वत्रापि सर्वेषामि रसाभिक्तेरसंछक्ष्यक्रमविधयेव भानम् । एवंरीत्या भाने प्रमाणाभावात् । प्रत्युत 'विभावानुभावव्यभिचारिसंयोगाद्रसनिष्पत्तिः' इति विभावादीनां, रसस्य च पूर्वापरीभावस्य, तेन च कार्यकारणभावस्य भरतम्निमतानुसारेण अभ्युपगमात् प्रथमतः विभावादीनां प्रतीतिः ततश्च रसनिष्पितिरिति योयं कमस्सः कचित् संछक्ष्यत एव यथोदाहते 'पश्यान्ने'त्यत्र विप्रलम्भरेते ।

उक्तार्थे संमतिप्रदर्शेनाय प्रमाणतमस्य अभिनवगुप्तपाद्यन्थस्य संवादमुपदर्शयति-तदुक्तमित्यादिना ।

अर्थशक्तिम्लं संलक्ष्यक्रमन्यङ्गचिवषयमिषकृत्य प्रवृत्ताम् 'अर्थशक्त्युद्भव हित्वन्यः' (ध्व.लो. २-२३) इति कारिकां विवृण्यता लोचनकृता इत्थं विश्लेषितम्- एतदुक्तम् भवति- यद्यपि रसभावादिरथी ध्वन्यमान एव भवति न बाच्यः कदाचिदपि तथापि, न सर्वोऽलक्ष्यक्रमस्य विषयः ।

यत्र हि विभावानुभावेभ्यः स्थायिगतेभ्यः व्यभिचारिगतेभ्यश्च पूर्णेभ्यः झटित्येव रसव्यक्तिः तत्रासंरुद्यक्रमः। यथा — कुमारसंभवे मधुप्रसंगे वसन्तपुष्पाभरणं वहन्त्याः देव्याः —

निर्वाणभ्यिष्ठमथास्य वीर्ये संधुक्षयन्तीव वपुर्गुणेन । अनुप्रयाता वनदेवताभी— रहश्यत स्थावरगजकन्या ॥

इत्यादौ संपूर्णालम्बनोदीपनविभावतायोग्यस्वभाववर्णतम् ।

प्रतिग्रहीतुं प्रणयिप्रियत्वात् त्रिलोचनस्तामुपचकमे च । संमोहनं नाम च पुष्पधन्वा धनुष्यमोघ समधत्त बाणम् (सायकम्) ॥

इत्यनेन विभावतयोपयोगः उक्तः ।

हरस्तु किंचित्परिवृत्तधैर्यः चन्द्रोदयारंभ इवाम्बुराशिः । उमामुखे बिम्बफलाधरोष्ठे व्यापारयामास विलोचनानि ॥

अत्र हि भगवत्याः प्रथममेव तत्प्रवणत्वात् तस्य चेदानीं तदुनमुखी भृतत्वात् प्रणयिप्रियतया च पक्षपातस्य सूचितस्य गाढीभावाद्रत्यात्मनः स्थायि भावस्य, औत्सुक्यावेग-चापल्यहर्षादेश्च व्यभिचारिणः साधारणीभृतोऽनु भाववर्गः प्रकाशित इति विभावानुभावचवंणैव व्यभिचारिवर्णनायां पर्यव स्यति । व्यभिचारिणां पारतन्त्र्यादेव स्रक्सूत्रकल्पस्थायिचवंणाविश्चान्तेः अरुध्यक्रमत्विमिति लोचने उक्तम् ।

अत एव ध्वनिकृता-'यतो यत्र साक्षात् शब्दिनवेदितेभ्यः विभावा

तथापि न सर्वोऽसंलक्ष्यक्रमस्य विषयः इति'॥

अत एव ध्वनिकारोऽपि—

एवंबादिनि देववौँ पार्श्वे पितुरधोम्रुखी । लीलाकमलपत्राणि गणयामास पार्वती ॥

इत्यत्र लज्जारूयं संचारिभावमनुरणनन्यङ्गचमुदाजहार इति ॥

# तत्त्वालीकः

नुभावव्यभिचारिभ्यः रसादीनां प्रतीतिः स तस्य केवलस्य मार्गः । यथा कुमारसम्भवे मधुप्रसंगे वसन्तपुष्पाभरणं वहन्त्याः देव्याः आगमनादिवर्णनं मनोभवशरसन्धानपर्यन्तम् , शम्भोश्च परिवृत्तधेर्यस्य चेष्टाविशेषवर्णनादिसाक्षा च्छब्दिनवेदितमिति उक्तं संवदित ।

तथापि न सर्व इति । अयं च प्रन्थमागः उत्तरत्रोदाहरिष्यमाणः 'एवं वादिनि' इत्येतद्भिषयः । इह तु इत्यादिध्वनिकारोक्त
प्रपादाय 'एतदुक्तं भवति' इत्युपकम्य मूले संक्षिप्तस्य विस्ताररीत्या, विस्तृतस्य
च संक्षेपरीत्या व्याकुलस्य समाधितया च विवरणं कुर्वता लोचनकृता—इहतु
पद्मदलगणनं अधोमुख्तं चान्यथापि कुमारीणां संभाव्यते झटिति न लज्जायां
विश्रमयति हृदयम् अपि तु प्राग्वृत्ततपश्चर्यादिवृत्तान्तानुसारेण तत्र प्रतिपत्तिं
करोतीलि कमव्यङ्गयतेव । रसस्त्वत्रापि दूरत एव व्यभिचारिस्वरूपे पर्यालो
च्यमाने भातीति तदपेक्षया लक्ष्यकम्यतेव । लज्जापेक्षयापि तत्र लक्ष्यकम
स्वम् । अमुमेव भावमेवशब्दः केवलशब्दश्च सूचयतीति ।

उक्तार्थे ध्वनिकारोक्तिं संवादायाह-अत एवेत्यादिना । अत एव

रसभावादे: सर्वस्यापि असंरुक्ष्यकमाविषयत्वादेव । ध्वनिकारोऽपिः आनन्दवर्धनाचार्योऽपि अर्थशक्तिम् लध्वन्युदाहरणसमन्वयावसरे 'एवं वादिनि' इति पद्यमुपादाय अत्र हि लीलापत्रगणनमुपसर्जनीकृतस्वरूपं शब्दव्यापारं विनैव (लज्जारूयं) अर्थान्तरं व्यभिचारिभावलक्षणं प्रकाशयति । न चायमलक्ष्यकम्बयङ्ग्यस्यैव ध्वनेविषयः । इति ॥

नैतावता व्यभिचारिभावःदेरेव संलंक्ष्यक्रमत्वं, रसस्य तु अत्रापि असंलक्ष्यक्रमत्वमेवेति विभावनीयम् । यतः उत्तरत्र ध्वनिकृतेव 'इह तु सामर्थ्याक्षिप्तव्यभिचारिमुखेन रसप्रतीतिः तस्मादयमन्यो ध्वनेः प्रकारः' इति । तेन च रसादीनां संलक्ष्यक्रमत्वमिप ध्वनिकारादिसंमतम् इति स्थिरीकृतं भवति ।

नन्वेवं तर्हि — लोचने अनुरणनमेदप्रसंगे 'अर्थशक्तिम्लस्य द्वादश – मेदाः' इत्युक्तिः न संगच्छते अष्टादशविधत्वप्रसंगादिति मत्वा, इमां लोचन कारोक्ति प्राधान्येनावलम्ब्य संलक्ष्यक्रमतया व्यज्यमानस्य रत्यादेः वस्तुमात्र त्वमेव न रसादित्वमिति प्रतिपादयन्तो नव्याः 'रसभावादिरथीं ध्वन्यमान एव' इत्यत्र लोचनकरोक्तौ रसादिशब्दः रत्यादिपरः। इति तात्पर्यं परिकल्पितवन्तः।

नागेश महुस्त — नन्यास्तु इत्युपकम्य नकतृवैशिष्ट्यप्रकरणादिज्ञानस हितस्यैव व्यञ्जकत्वात् तत्सिहतिविभावादिज्ञानोत्तरं जायमानरसप्रतीतेः विभाव वादिज्ञानापेक्षया विद्यमानकमालक्षणेत चालक्ष्यकमत्वम् । तच प्रकरणादि ज्ञानविलम्बेन विभावादिज्ञानविलम्बेऽपि पूर्वोदाहरणेऽक्षतमेव । न हि विभावादिज्ञानस्य तज्जनकस्य च क्रममोदायालक्ष्यकमस्वम् । अपि त तज्ज

# अथोपमान्यङ्गचप्रसङ्गादुपमाध्वनयः प्रदर्श्यन्ते । तत्र शन्दशक्तिमूलो ध्वनिर्यथा—

# तत्त्वालोकः

न्यस्य । एतदेवाभिप्रेन्य—'अर्थशक्तिमूलस्य द्वादशभेदाः' इत्यभिनवगुप्तोक्ति र्यित्विद्वाच्यार्थापेक्षया क्रमोऽपि गृद्धत इत्यभिप्रेत्य लक्ष्यक्रमत्वोक्तिर्यथाकथं चित्रेया । न हि निभावादिप्रतीतिरहितयित्विच्छाच्यार्थमात्रप्रतीती विगित्विवेद्यान्तरता सहदयानुभवसार्किणी । येन तत्क्रमग्रहणेऽपि रसत्वहानि स्स्यादित्याहुः' इति मर्मप्रकाशे अभिहितम् ।

ग्रन्थकृतस्तु-एवंवादिनीत्यादी 'उपपन्नमिदं सर्व' इत्यारभ्य सुता-संबन्धविधिना 'भव विश्वगुरोगुंक ' इत्यन्तं उक्तवतो देवर्षः पाश्ववर्ती पिता विभावः, अधोमुखत्वम् लीलाकमलपलगणनं चानुभावः, ताभ्या अभिव्य-क्लिनी लज्जाबहित्थी व्यभिचारिणी, एतैश्च पार्वतीनिष्ठा ईश्वरविषयिणी रतिरभिव्यज्यत इति विभावादेः रसाभिव्यक्तेश्च अनुरणनव्यक्जचत्वमस्त्येवे देवनेव तात्पर्यं तर्कयामः॥

इत्थमुपमया अभिव्यक्तान् वस्त्वलंकाररसादीन् सोदाहरणं प्रदर्श व्यङ्गचप्रसङ्गात् शब्दार्थशक्तिमूलोपमाध्वनीन् सोदाहरणं प्रदर्शयितुमनाः प्रति जानीते-अथोपमेति । तस्र शब्दशक्तिम्लोपमाध्वनिमुदाहर्तुमवतरणमाह तत्रेत्यादिना ।

ननु—उपमालंकारस्य अर्थमुखप्रेक्षितत्वात् अर्थस्य च शब्दद्वारकत्वात् शब्दार्थयोरुभयोरपि तुलाधृतवदपेक्षा नियतैवेति शब्दशिकमूलोपमाव्वनि,

अत्रेदं चिन्त्यते – अत्र द्वितीयोऽर्थः स्फुरित खलु । स किं केषस्य विषयः, अथ ध्वनेः ? एकावलीकाराद्यनुरोधेन क्षेषस्य अत्र प्रसिक्तरेव नाह्ति । यतः – एकावलीकृता प्रकृताप्रकृत क्षेषो नाभ्युपगतः ।

> 'यत्र विशेष्यविशेषणसाम्यं श्लेषः एष तु द्वेधा । किंचास्मिन् वाच्यत्वं विशेष्ययोः तुल्ययोरेव ॥'

इत्युक्तत्वेन केवल प्राकरणिकयोः केवलाप्राकरणिकयोर्वा अभिधेयत्वेन भवन् न द्वैविध्यमतिकामति [एका. ८ उन्मेषे] इत्युक्तत्वात् । अतश्च तन्मता-नुरोधेन शब्दशक्तिमूलव्यञ्जनयैवाप्रकृतार्थस्यापि प्रतीतिः । तदपि तेनैवोक्तम्—

'संयोगादिभिरभिधा शृंखिलता यत्र कुण्ठतामेति । अर्थान्तरावगमने व्यञ्जनमेव क्षमं तत्र ॥'

इति द्वितीयोन्मेषे । अत्र च गुरुशिष्यभावस्य प्रकृतत्त्रेन तदनु गुणेऽथे प्रकरणेन नियंत्रिते अप्रकृतानां किरण-चन्द्र-पुष्पादिरूपाणामर्थान्तराणामवगति र्व्यञ्जनयैवेति' अप्रकृतार्थस्य तयोरुपमायाश्च शब्दशक्तिम् छत्व-मभिहितं भवति । अत एव कव्यप्रकाशकृता–वाच्यसिद्धग्रङ्गं गुणीभृत व्यङ्गग्रमुदाहरता—

भ्रमिमरतिमलसहदयतां प्रलयं मूर्छां तमः शरीरसादम् । मरणं च जलदभुजगजं प्रसद्ध कुरुते विषं वियोगिनीनाम् ॥

इत्यत्र विषपदेनाप्रस्तुतं गरळळ्षंत्र्यङ्गग्रं वाच्यस्य 'जलद एव भुजगः' इति

रूपकस्य सिद्धिकृत्, इति शब्दशक्तिम्लो व्यक्त्यः उक्त इति नानार्थकस्थले द्वितीयस्याप्यप्रकृतार्थस्य शब्दशक्तिम्लव्यक्तिविषयत्वमिति ॥

ग्रन्थकृतस्तु — नानार्थकस्थले प्रकृतेऽर्थे प्रकरणादिना नियन्त्रितेऽपि अप्रकृतार्थस्य अभिधयेव प्रतीतिः । तथाहि —

> असावुदयमारुढः कान्तिमान् रक्तमण्डलः । राजा हरति लोकस्य हृदयं मृदुलैः करैः ॥

इत्यादी प्राकरणिकेऽथे प्रकरणवत् , अप्राकरणिकेऽथेऽपि राजमण्डलकरादि शब्दानां परपरान्वययोग्यनुपतितद्वाद्यधनदेशादिवाचकानां समिभव्याहाररूप शब्दान्तरसिन्निषिः अभिधानियामकोऽस्त्येवेति अप्राकरणिकाथोपि थतौ न व्यञ्जनापेक्षा ।

एवं यत्रैकमेव पदं नानार्थकं अप्राकरणिकेऽपि तात्पर्यवत् तत्रापि समिनव्याहृतपदप्रतीतिवरोधितयार्थान्तरं अभिधीयत एव यथा—–

> 'करोति कंसादिमहीमृतां वधात् जनो मृगाणामिव यत्तव स्तवम् । हरे हिरण्याक्षपुरस्सरासुरद्विप द्विषः प्रत्युत सा तिरस्किया ॥ '

इत्यत्र हरिंपदात्कृष्णस्य प्रतीतिः । सा च प्रकरणवलात् , अस्मिश्चार्थेऽमि-धया नियन्त्रिते पश्चात् 'असुरद्विप'पदप्रतीतविरोधितारूपेणान्येनाभिधानियाम केन हरिपदं सिझरूपमर्थमप्यभिधते ।

एवं च च तत्र तत्र अभिधानियामकैरेवाप्रकृतार्थस्याप्यभिधाने

संभवति तादृशेषु अर्थेषु व्यञ्जनाऽनपेक्षितेव यत्र यस्यार्थस्य शब्दात्प्रतीतिरेव न संभवति तत्र तस्यार्थस्य प्रतीतो व्यञ्जनावश्यकी । यथात्रेव—[किरति प्रकरं गवां प्रकामम् ] गुरुचन्द्रोभयविषयकार्थप्रतीत्यनन्तरं गुरुशिष्यविषयक वाक्यार्थस्य—चन्द्रकुसुमविकासविषयकवाक्यार्थस्य च कस्सम्बन्ध इत्याकांक्षायां वाक्यस्यासंबद्धार्थाभिधायित्वं मा प्रसाद्गीदिति प्राकरणिकाप्राकरणिकयोरर्थयोः उपमाभिव्यञ्जने कत्रेस्तात्पर्यमिति निश्चीयते । यथा चन्द्रे किरणानां निकरं अविशेषेण सर्वकुसुमेषु विकिरत्यपि कानिचिदुत्पलादीनि विकसन्ति, कानिचित् पंकजादीनि नेति एष विशेषः तत्तत्पुष्पस्वभावकृत एव, न तु चन्द्रस्य किरणप्रसरणविशेषकृतः, एवं ज्ञानिधी सर्वेष्वपि शिष्येषु अविशेषेण वाङ्मयं विकिरत्यपि तेषु केचित् प्रगल्भन्ते नान्ये इति विशेषः गुरोः बोधनविशेषप्रयुक्तो न भवति किन्तु शिष्येषु प्रदृणधारणतारतम्यकृतस्य गुरुविषये शिष्याणां प्रतिपत्तितारतम्यकृतश्च इत्युपमेव शब्दशक्तिम् लच्चनेविषयः इति आशयो ज्ञायते ।

न चैवमभ्युपगमे—एकावलीकाराद्यभिष्रायिवरोध इति वाच्यम् । तेषा मपि अत्रैव तात्पर्यात् । अत एव हि एकावलीकृता विद्याधरेण द्वितीयोन्मेषे —

आच्छादितायतदिगम्बरमुचकैर्गा—
माक्रम्य संस्थितमुदप्रविशालशृङ्गमः ।
मूर्नि स्वलचुहिनदीधिनिकीटिमेनं
उद्गीक्ष्य को मुवि न विसायते नगेशम् ॥

इत्यत्र 'शब्दशक्तिम् जान्रणनक पन्यक्षचा भिधान्त्य ध्वनेमेहिन्ता नगेशं नगेश

मिनेत्युपमालंकारः प्रतीयत' इत्युक्तम् । तथा प्रकाशकृता मम्मटाचार्येणा-ऽपि-चतुर्थोल्लासे शब्दशक्तिम्लध्वनिसुदाहरता —

> उल्लास्य कालकरवालमहाम्बुवाहं देवेन येन जठरोर्जितगर्जितेन । निर्वापितस्सकल एव रणे रिपूणां धाराजरेंहि जगति ज्वलितः प्रतापः ॥

इत्युपादाय. 'अत्र दाक्यस्यासम्बद्धार्थाभिधायित्वं मा प्रसांक्षीदिति यथा पर्ज – न्येन मेघमुद्धात्र्य दावानलादिसंतापः परिह्वियते, एवं राज्ञा खङ्कमृत्कृष्य शत्रु-तापः परिह्वियते इत्यप्राकरणिकप्राकरणिकयोः उपमानोपमेयभावः कल्पनीयः इति उपमालंकारो व्यङ्गचः ' इत्युक्तम् । एवं ध्वनिकृतापि – द्वितीयोद्योते 'यत्र तु सामर्थ्याक्षितं सदलंकारान्तरं शब्दशक्या प्रकाशते स सर्व एव ध्वनिविषयः ' इत्युक्तं च संगच्छते ॥

द्रितीयार्थेऽपि व्यञ्जना प्रसरतीत्यत्रापि संवादाः प्रदृश्यन्ते — तथाहि — ध्वनिकृता - 'अत्रान्तरे कुसुमसमययुगमुपसंहरन् अनुमत ग्रीष्माभिधानो संफुल्लमिल्लका ध्वलाहहासः महाकालः' । इति बामदृस्यहर्षचरितोक्तिमुदाहृत्य उपायाः अर्थाक्षितत्वमभिधाय अर्थाक्षिमोऽयं श्रेषः न शब्दोपारूढः इति विभिन्न एवं श्रेषादनुस्वानोपमाञ्यङ्गचम्य ध्वनेविषयः' इत्यमिहितम् । श्रेषश्च अनेकोऽर्थं कमुच्चारणमेव नान्यः इति अर्थान्तरस्य व्यञ्जनावगम्यतां स्फोरयति । तथात्रैव लोचनकृता = महाश्चासौ दिनदैध्यदुरतिवाहता योगात् कालः समयः । अत्र ऋतुवर्णनप्रस्तावनियन्त्रिभिधाशक्तयः अत एव 'अवयव प्रसिद्धेः समुद्रायप्रसिद्धिवलीयसी' इति न्यायमपाकुर्वन्तो महाकालप्रभृतयः शब्दाः एकमेवार्थमभिवायं कृतकृत्या एव । तदनन्तरमर्थावगतिध्वनन

व्या गरा देव शब्द शक्तिम् छात्, इत्युक्तम् । तेन चात्र श्रीष्मे भीषणः देवतासादृश्यं प्रतीयत इति, अत्रत्यमहाकालशब्दात्

> आकारो तारकं लिङ्गं पाताले हाटकेश्वरम् । मर्त्यलोके महाकालम् . . . . ॥

इति स्कान्दपुराणोक्तो देवताविशेषः न शब्दशक्त्याऽभिषीयत इत्यभिव्यक्षितं भवति । परं तूपमैव व्यञ्जनाया विषयः इति ।

यतु राजचूडामणिदीक्षितैः काव्यद्रपेणे प्राचामप्रस्तुते शब्दशक्ति मूलव्यञ्जनारुयव्यापाराभिधानं अप्रस्तुतार्थप्रतीतिमूलकोपमाद्यलकारे व्यञ्जना व्यापारावश्यंभावाभिप्रायपरं न त्वप्रस्तुतार्थेऽपि व्यञ्जनास्वित्वपरमिति प्रन्थ-कृत्मतमनूध-तदपि न युक्तम् 'अमिमरतिमि'त्युदाहरणे विषशब्दव्यङ्गयं गरलमिति कण्ठन एव गरलस्य विषशब्दव्यङ्गयत्वािधानेन प्राचामप्रस्तुतार्थे व्यञ्जनास्तित्वाभिप्रायनिरासासंभवात् इति निराकृतम्,

तदपि-लो यनाननुगुण-यतश्च 'अमिमरतिम्' इति पद्यं व्याख्या-तुमुपकम्य भुजगशब्दार्थपर्यालोचनवलादेव विषशब्दो जलमभिधायाऽपि न विरन्तुमुत्सहते । अपि तु द्वितीयमर्थं हालाहललक्षणमाह । तदभिधानेन विना अभिधाया एव असमाप्तत्वात् । अमिग्रभृतीनां मरणान्तानां साधारण एवार्थः ' इति अमिहितत्वाद्विषपदं अभिधयेव हालाहलमभिधत्ते इति विशदमेव प्रतिपादितम् । अत एवात्र ध्वनिकृता यत्र शब्दशक्त्या साक्षा दलंकारं वाच्यं सत्प्रतिभासते स सर्वः क्षेष्ठप्य विषयः इत्युक्त्वा असिमरितम् इत्युदाहृत्य 'अल्लूपकच्छायानुप्राही क्षेषोवाच्यतथैवावभासते' इत्युक्तम् । अतश्चात्र प्रकाशकारोक्तः शब्दशक्तिम्लः वस्तुध्वनिरिति इति ब्यवहारः

अप्रस्तुतार्थप्रतीतिम् लतया प्रतीयमानयोः वस्त्वलंकारयोः व्यक्त्यवश्यभाव दाढयीश्रितं 'अप्रस्तुतार्थेऽपि व्यक्तिः' इति प्रौढिवादमात्रमवलम्व्य तत्प्रवृत्तमिति नात्रामिनिवेशः कार्यः, इति यत् प्रन्थकृता वृत्तिवार्तिके स्थापितं तदतीव यक्तिमिति राजचूडामणिदीक्षितकृतस्वण्डनमयुक्तमेव ॥

यदिष ग्रन्थकृता-वृत्तिगितिके-'आच्छादितायतदिगम्बरमुचकैर्गाम्' इत्यादिना शब्दशक्तिम् अस्यालंकारम्बनेरेवोदाहरणत्वेन तैरिष लिखितत्वात्' इत्यनेन ग्रन्थसन्दर्भेण एकावलीकर्तुरिष स्वोपपादितार्थे संवाद उपदर्शितः सोऽप्यनुपपन्न इव । यतः एकावलीकर्तुरिवद्याधरस्यापि नानार्थस्थले (प्रकृता प्रकृतश्चिमस्थले) द्वितीयार्थे व्यञ्जनैव प्रभाशकारादिवदिभमता । यतश्च एका वलीकारेण दलेषप्रकरणे केवलप्राकरणिकः, केवलाप्राकरणिकश्चेति द्विविध एव दलेष अभ्यपेयते न तृतीयः । इत्थं सित प्रकृतापकृतनानार्थस्थले न दलेषालंकारस्य प्रसक्तिः । तिर्हि कश्चमस्कारकारीति आलोच्यमाने शब्द शक्तिम्लः द्वितीयोऽर्थः उपमा चेत्युभयमपीति तदीयवाक्यान्तिर्णयामः ।

# तथाहि - द्वितीयोन्मेषे तावत्

'संयोगादिभिरभिधा शृङ्खलिता यत्र कुण्ठतामेति । अर्थान्तरावगमने व्यञ्जनमेव क्षमं तत्र'॥

इति अभिधाय उत्तरत्न-आच्छादितायतेति पद्यमुदाहृत्य, अत्रतावन्न श्लेषः । केवलप्राकरणिकगतत्वेन च तस्य भावात् । नाभिधा-प्रकरणिनय-मितायास्तस्याः अप्राकरणिकाभिधाने मामर्थ्याभावात् । न तात्पर्य-सिद्धानां साध्यार्थपरत्वं तात्पर्यमुच्यते । तत् उपात्त एव संभवति यथा 'उमां स पश्यन् ऋजनैव चक्षुषा' इत्यत्र बक्षुषः प्रमाणान्तरत एव सिद्धे दर्शनकरणत्वे विशेष

णार्थमुपादानम् । नापि लक्षणा, गवादिपदानां मुख्यार्थबाधादिविरहात् । इति अभिधातात्पर्यलक्षणारूपव्यापारत्रयातिवर्ती ध्वननद्योतनप्रत्यायनावगमनादि व्यपदेशनिरूपितश्चतुर्थो व्यापारो दुरपन्हव एव' इति । इलेषप्रकरणे च तेनैव—

हिरण्यकशिपुक्षेत्रदानदर्शितः वस्मयः । न कस्य २लाघनीयोऽसि नरसिद्य जगत्पते ॥

इत्युदाहृतम् । विवृतं चान्यत्र अत्र राजनि प्राकरणिकत्वेन अभिधायाः नियन्त्रितत्वात् अप्राकरणिकनृसिद्धलक्षणद्वितीयाथोभिधाने कृतदशक्तिः । इति । अत्रैव एकावलीतरलायां मिस्निगथेन व्याख्यातं अत्र हिरण्यादि वितरणाद्भुतो राजा इति प्रकृतोऽर्थः वाच्यार्थः । अपुरगात्रखण्डनाद्भुतो भगवान् देवो नृसिद्धः 'इत्यप्रकृतो व्यङ्गचार्थः इति । एतेन द्वितीयार्थस्य शब्दशक्तिगम्यत्वं प्रतिपादितं भवातं न तु अभिभेयत्वमिति' एतावता प्रपञ्चेन प्राचामते द्वितीयेऽप्रकृता।र्थे उपभायां च व्यङ्गचत्वमेवेति आपाततः प्रतीयते ।

नन्वेयमपि- 'किरति प्रकरं गवां प्रकामस्' इत्यत्र द्वितीयाथस्य उपस्थितिः किमभिधया आहोस्वित् व्यञ्जनया १ कुतोऽत्र सन्देहः। गुरु-शिष्यभावसंबन्धावरुम्बनेन प्रवृत्तत्वात् प्रकरणं प्रकृतमर्थे नियमयतीति अभिधाया विरत्तत्वादर्थान्तरे तस्याः न पुनः प्रसरः इति व्यञ्जना द्वितीयमर्थं प्रत्यायाययतीति द्वितीयार्थस्य प्रतीतिः व्यञ्जनयैवेति प्राप्ते —

उच्यते-शब्दशक्तिमूलध्वनिस्थले प्रकृताप्रकृतयोरर्थयोः उपस्थिती, विरतायामपि अभिधायाम् विद्वना दाहे संभवति प्रतिबन्धकमणिसमवधानात् दाहे विरतेऽपि उत्तेजकमणिसमवधानदशायां पुनरपि दाहोन्पित्तिरवात्र अर्था-न्तरोपस्थितौ प्रतिरुद्धायामपि 'करोति कसादिमहीभृतां वधादि'त्यत्र यथा वा

प्रकरणात् हरिपदं वासुदेवोपस्थापकमपि अर्थान्तरोपस्थापक विरोधिताबलात् हरिपदं सिमन्याप्युपस्थापकं तद्भन् किरिति प्रकरं गवां प्रकामम् इत्यन्नापि प्रकरणाद्भु इशिष्यविषयकार्थस्य अभिधया प्रतीताविप कलानिवि गो—सुमन-इशब्दोपादानरूपाऽभिधानियामकशब्दान्तरसिन्निधिबलात् अप्रकृतार्थस्य लाभो-ऽभिधयास्त्रये वेतिकृतो व्यञ्जना ।

ननु किमिदं अन्यसान्निध्यम्, यद्वजादप्रकृतमर्थान्तरं प्रतीतं भवेत् । अत्र विकल्प्यते किं नियतार्थकपदसामानाधिकरण्यम्, यद्वा पदान्तरसाचि व्यम् ? अथवा नानार्थकपदैकवाच्यमात्रसंसग्येर्थान्तरवाचिपदसमाभिव्याहारः ? इति ? तत्राद्यः पक्षः प्रदीपकर्तुगीविन्दठककुरस्य । द्वितीयः पक्षः भट्ट-गोपालस्य, तृतीयः पक्षो प्रन्थकारस्य सम्मतः । अस्मिन् विषयेऽन्यैरिप विचारः कृत एव ।

तत्र प्रदीपकारानुरोधेनोच्यते – अन्यसितिधिनीम – नियतार्थकशब्दान्तर सामानाधिकरण्यम् । 'देवस्य त्रिपुरारे:रातेः' इत्यत्र देवशब्दस्य अनेकार्थक-त्वेऽपि त्रिपुरारातिशब्दस्य शम्भी योगारूढत्वात् 'रूढियोगमपहरतीति न्यायेन योगार्थस्य प्रतीताविष तस्याप्रयोजकत्वादन्यत्र प्रयोगाऽभावत् । त्रिपुरारा तिपर्यायस्य त्रिपुरारिषदस्य शम्भी रूढिरित्यत्र मानं च 'त्रिपुरारिर्द्दर्गायुधः' इत्यादिकोश एव । कोशस्य च शक्तिप्राहकत्वमिसयुक्तसंमतमेव ।

तथा च अनेकार्थकस्य देवशब्दस्य अर्धसन्देहे योगरूढस्य 'त्रिपुरारातेः' इत्यस्य व्यवस्थितार्थकपदस्य सामानाधिकरण्यात् देवपदं विरिञ्च्यादि व्यावृत्ति द्वारा शम्भौ अभिधां नियमयति ।

न च 'सशंङ्खचको हरिः' इत्यत्रापि शङ्खचकपदयो: नियतार्थकत्वम-

स्तीति संयोगोदाहरणेऽतिव्याप्तिरिति वाच्यम् । शंखनक्रपदयोः नियतार्थः बोधकत्वे सत्यपि अत्यन्तं भिन्नार्थकत्वात्सामानाधिकरण्यं न भवतीत्यदोषात् । अत एव 'भिन्नप्रवृत्तिनिमित्तानां शब्दानामेकस्मिन्नर्थे वृत्तिः सामानाधिकरण्यम् । इत्युक्तम् अत एव नी होत्पहं, गौर्वाहीक इत्यादौ सामानाधिकरण्यम् । 'गौरश्वः, छागो वेसरः इत्यादौ न सामानाधिकरण्यम् इति ॥

अयं च अन्यसिन्निर्धिप्रन्थकृतो नाभिमतः । तदुक्तं-वृत्तिवर्तिके अप्ययदीक्षितैः — समभिज्याहृतशब्दस्य नियतार्थकत्वे तत्प्रतिपादित (लिङ्गेनैव) लिङ्गादिनैव तन्तियमनम् । अन्यथा लिङ्गादावुदाहरणेऽपि शब्दान्तर सन्तिधेरेव नियामकःवापत्तेः ।

अतो न नियतार्थकपदसामानाधिकरण्यं शब्दान्तरसन्निधः। किन्तु नानार्थकपदवाच्येकार्थसंबन्ध्यर्थाः तरगृहीतसंकेतकनानार्थशब्दसमिन्याहार — एव, तस्य च 'निषधं पश्य भूभृतम्' इत्युदाहरणम्। अत्र च जनपर— विशेषसाधारणस्य निषधपदस्य पर्वतवाचिभूभृत्पदसंनिधिना पर्वतिविशेषेऽभिधा नियम्यते। भूभृत्पदस्य च राजसाधारणस्य पर्वतिविशेषवाचिनिषधपदसंनिधिना पर्वतेऽभिधा नियम्यते।

न च अन्योन्याश्रय इति वाच्यम् । न द्वात्र समिन्याहृतशब्देन तद्र्थप्रतिपादनमिधानियमनायापेक्षते । किं तु स्वार्थेन गृहीतसंसर्गकेऽर्थे व्युत्पन्नो यः शब्दः तत्समिन्याहारमात्रम् । तथा च यथा संबन्धिदर्शनं संबन्ध्यन्तरसारणायापेक्षते , न तु तद्दर्शनानन्तरं तत्संबन्धसारणमपीति नान्योन्याश्रयः तथा इहापि निषधम् सृत्यद्योः अभिधानियमनाय गृहीतस्त्रस्वा

र्थसंसर्गकपदार्थन्युत्पत्रभूभृति विधपदसमिभन्याहारमात्रमपेक्ष्यत इति ततदर्थ-प्रतिपादनस्यानपेक्षितात्वात् न अन्योन्याश्रयः ।

एवं यद्युच्यते तदा 'सशंखचको हरिः' इत्यादाविष नानार्थकपदवाच्येषु अर्थेषु विष्णुमहेन्द्रादिषु एको योऽर्थः विष्णुः तत्सवन्धियदर्थान्तरं शंखचका-दिरूपं (तत्संसिर्गि यदर्थान्तरं) तद्वाचकस्य शखचकादिष्दस्य समिन्ध्याहारः वर्तत एवेति संयोगोदाहरणेऽपि शब्दान्तरसन्निधिनैव अभिधानियमनं भवतीति संयोगादीनां वैयर्थ्यप्रसंगः इति चेत्. ॥

मैवम् — अन्तरंगेणैव शंखचकरूपार्थसंयोगादिना अभिधानियनने संभवति बहिरङ्गभूतः तद्वाचकपदसमिभव्याहारमापेक्षः अन्यसन्निधः न प्रसरति । तस्मात् — 'निषधं पश्य भूभृतं' इत्यादौ यत्रोभयस्य नानार्थता तया न कस्याप्यर्थस्य प्रथममुपस्थितिः तत्रैव बहिरंगस्यापि तस्य अभिधानि यामकत्वेनोदाहरणस्वमिति न कश्चित्संकरः । तथा 'व्यालो दानेन राजते इत्यत्रापि अन्यसन्निधिरेव अभिधानियामिका 'इत्युक्तत्वात्' नानार्थकपद-वाच्येकार्थससंबन्ध्यर्थान्तरसंसर्गकनानार्थकशब्दसमिनव्याहारस्येव अन्यसन्निधि रूपत्वमिति । एतेन 'पश्यात्र निल्नीपत्रे' इत्यत्र अन्यसन्निधिवैशिष्ट्येन व्यक्त्यस्य प्रतीतिरिति दर्पगङ्कास्य विन्त्यमेव, वक्तृचोद्धव्यवाक्यानां वैशिष्ट्यादेव तात्सिद्धः इत्यपि ध्वनितं भवतीत्यवधेयम् ॥

तथा च उक्तशब्दान्तरसान्निध्यं अत्राप्युपपादियतुं शक्यम् । तथाहि. चन्द्रसाधारणस्य कलानिधिशब्दस्य वाङ्मयवाचिगोपदसन्निधानबलात् ज्ञान— निधौ अभिधा नियम्यते । तथा गोपदस्य वाङ्मयसाधारणस्य चन्द्रवाचि-कलानिधिसन्निधानबलात् किरणेऽभिधा नियम्यते इति सम्भिन्याहारस्वयमेव

शब्दान्तरसान्निस्यम् । अस्माच अप्रकृतस्यार्थस्य अभिभयेव प्रतीतिः ।

न च-अन्योन्याश्रयदोष इति वाच्यम् । एकसंबिन्धज्ञानमपर-संबिन्धस्मारकम् 'इत्यत्र यथा संबिन्धद्शनात्संबन्ध्यन्तरस्मृतौ न संबन्धापेक्षा तद्भदत्रापि कलानिधि गो-सुमनदशब्दसमभिव्याहारमात्रमभिधानियमनायै वापेक्ष्यत इति तत्तद्र्थप्रतिपदनस्यानपेक्षणात् ।

इत्थं च विरोधितादेरिव शब्दान्तरसमिबव्याहारस्याप्यर्थविशेष — स्मारकत्वाभ्युगगमेनैव द्वितीयस्यापि अप्रकृतार्थस्य अभिधयैव बोध उपपद्यत इति व्यर्थ तत्र व्यञ्जनाश्रयणम् ।

न्तु काव्यद्र्पणकृता-प्रकरणस्य स्वन्यतिरिक्तेभ्यो बलवत्वं प्रतिपा-दितम् अन्यथा कृष्णार्जुनास्रोकनजातिवस्मयाः' इत्यादौ प्रसिद्धिसाहचर्या-भ्यां पाण्डवस्यवार्जुनस्य बोध उदियात् न तु यमलार्जुनयोः । अतश्चयम-र्जुनवृक्षभङ्गप्रकरणस्थत्वेन प्रकरणं साहचर्यप्रसिद्धी अपिबाधत इति ।

सत्यं, नैतावा सर्वत्रापि प्रकरणस्य बलवत्वं । न हि सर्वत्र सर्वेषां एकं बाधकम्, अपि तु सित निमित्ते बाधकत्वम् । यथा उक्तस्थले कचिद्विष् यमेदादपि विरोधो निवर्तते 'यथा—िकरित प्रकरं' इत्यादौ । अन्यथा— 'करोति कंपादिमहीमृगम् 'इत्यत्र मगवदूपार्थो स्थित्यनन्तरं हरिषदात् सिह्य रूपार्थोपं म्थातरेव न स्यात् । तथा सित 'अपुरद्विपद्विषः 'इत्यत्र कविना उक्तं द्विपपदोपादानमनुष्युक्त स्यात् । न चानुष्युक्तत्वकरूपनागरीयसी । तस्मादसुरेषु द्विपत्वे रूपिते तद्विरोधितायाः बलात् हरिषदं सिह्यमुपस्थापयति तेन नात्र प्रकरणविरोधितयोविरोधः । अतथ्य उमयोरप्यर्थयोः अभिध्यव प्रतीतिः । एतादशस्थले च विरोधिता नास्तीति न शक्यमभिधातम् ।

यत्र अन्यतरपदस्य व्यवस्थितार्थकत्वं तत्रै विरोधितायाः अभिधानियाम-कत्विमिति ग्रन्थकृतेव वृत्तिवार्तिके, अहितम् । अभित्रापि द्विपहरिपदयोर्मध्ये द्विपपदस्य गजरूपार्थमात्रोपस्थापकत्वं अस्त्येव ।

एवं च हरिपदं प्रकरणाद्धरिं स्मारयति विरोधितया च तदेव हरिपदं सिद्धं स्मारयति न चैतावता प्रकृतार्थस्य वाच्यस्य प्राधान्यं हीयते इन्द्रसकाशात् सन्देशमाहृत्य आगतस्य नारदस्य भगवदाभिमुख्यसंपादनोहेशेनैव तथा प्रयोगात् । वासुदेवसिद्धयोः उपमामात्रं व्यज्यत इत्यत्र न कस्यपि विवादः । एतेन-काव्यदर्पणकृता यत् प्रकरणस्य स्चेतरयावद्धाधकत्वमभिहितम् तदः युक्तमेव ।

अत एव- प्रकृश्चिकृती--

अनेकार्थस्य शब्दस्य वाचकत्वे नियन्त्रिते । संयोगादिभिरेके कैर वाच्ये व्यक्तिखेतु ॥

इत्यनुक्त्वा

संयोगाचैरवाच्यार्थघीकृद्वचापृतिरञ्जनम् ।

इत्य महिनम् । अत्र संयोगाँचैरिति बहुवचनात् यत्र द्वयोरिमधानियामकत्वे तत्रापि उभयोरर्थयोइशब्दशक्त्या अलभ्यो य उपमादिः तस्य तु परं व्यञ्जने-योपलिबधिरिति स्चितं भवति । अत एव अवाच्यार्थधीकृत्, इति वदता यस्यार्थस्य कथमपि शब्दशक्त्या प्रतीतिर्नास्ति तस्यैव व्ञनाविषयत्विमस्यिप गृद्धािभप्रायोव्यण्यते । एवं च अवाच्यपदेन वाच्याभिन्नः वाच्यसदृशो व्यञ्जयप्वार्थे प्राह्मः नपुनिर्द्वितीयोऽर्थः । 'निजवयुक्तमन्यसदृशािषकरणे सथाहृचर्थगतिः ' इति न्यायानुरोधात् , अ तएव' अन्नाह्मणमानये

त्युक्ते ब्राह्मणभिन्नं ब्रह्मणसदृशः पुरुषमानयति इतिक्तेः भाष्यो । द्वितीयार्थस्य अशब्दान्तरसान्निध्यादिसहकारेण अभिधयैव बोधननात् ॥

यत्तृकतं रसगंगाधरकृता — उपमादेर्व्यङ्गग्रस्य वाचकतानियन्त्रणान्पेक्षत्वात् । नह्यनेकार्थस्य शब्दयोपमदिवाचकत्वं प्रसक्तं येन तन्नियन्त्रणायः संयोगाद्यनुसरणमर्थवत्स्यात् । द्वितीयार्थवाचकतायां अनियन्त्रिता — यामप्युपमादेर्व्यङ्गग्रत्स्य निष्प्रयूहत्वात् । तस्मात् तद्गन्थानाकरुननिबन्धनं तद्भिप्रायवर्णनमिति स्फुटमेव' इति ॥

तिचन्त्रम् — प्रकरणादीनां नियन्त्रकत्वपक्षे अनेकार्श्वकशब्दप्रयोगे प्रकरणेन एकसिन्नर्थे उपस्थापिते वृत्त्यन्तरस्य प्रतिरुद्धत्वात् तत्र अर्थोन्तर प्रतीतिमन्तरा केन उपमा परिकरुप्येत ! अतश्च अर्थान्तरप्रतीति रावद्यकी सा च कथमिति चेत् समिभव्याद्वाररूपादेव शब्दान्तरसन्निधिबलात् ।

न च व्यङ्गचार्थप्रतीतौ ये वक्तुबोद्धव्यादयस्सहकारितयामताः तेष्वे कस्यापि नात्र संभवः । अपितु समभिन्याहाररूपशन्दान्तर सान्निध्यस्यैव । शन्दान्तरसन्निधिबलाचाप्रकृतार्थस्योपिस्थतौ तयोः असंबद्धताप्रसक्तौ तन्निवारणाय उपमाद्यलंकारपरिकल्पना तया च चमस्कारातिशयः ।

अत एव ध्वनिकृता — शब्दशक्तिम्लध्वनिनिह्मपणावसरे 'अत्रान्तरे कुसुमसमययुगमुपसंहरन् अनुम्भत श्रीष्माभियानः संपुल्लमिलकाधवलाहृहासो महाकालः' इत्यायुदाहृत्य एषूदाहरणेषु शब्दशक्त्या प्रकाश्यमाने सत्यप्राक-णिकेऽश्रीन्तरे वाक्यस्यासंबद्धार्थभिधायित्वं मा प्रसाक्षीदिति अप्राकरणिक राकरणिकयोः उपमानोपमेयभावः परिकल्पयित्रव्यः सामर्थ्यात् । इत्युक्तं वं-एकःशकृतः पि - 'उल्लास्य कालकरवालमहाम्बुवाहं' इत्युदाहृह य अत्र

वाक्यस्यासंबद्धार्थाभिधायित्वं माप्रसांक्षीदिति अप्राकरणिकप्राकरणिकयोः उपमानोपमेयभावः कल्पनीय इत्यत्रोपमालंकारो व्यङ्गग्रः इत्युक्तम् ।

तेन चेद फिलतं भवति । नानार्थकस्थले अन्यार्थप्रतीतौ न वक्तृ बोद्धव्यादीनां सहकारित्ं अपेक्षितं किन्तु समिन्याहारादेः तेन अपकृतार्थस्य प्रतीतौ प्रकृतार्थेन साकं असंबद्धतेव । सा च अनुपपद्यमानतारुपा सा चार्था पित्तमूलभूता तया चार्थापत्तिः करुप्यते सा चार्थापत्तिरस्मन्मते व्यञ्जनेव । अर्थापत्तेश्च अनुमानरूपत्वं अनुमानस्य च व्यञ्जनायामन्तर्भावो ध्वनिकारसंमतः इति अर्थापत्तिरूपात् व्यञ्जनाव्यापारादुपमाप्रतीतिः इति । अत एव प्रकाशन्त्रता—वक्तृबोद्धव्यादिवैशिष्ट्यबलात् व्यङ्गार्थप्रतीतौ अनेकार्थकपदघटितमेक मिप पद्यं नोदाहृतम् । एतेन वक्तृबोद्धव्यादीनां सहकारित्वं अर्थशक्तिमूल ध्वनिस्थालादावित्यवधेयम् ॥

एवं च शब्दशक्तिम्लध्वितस्थले अपरार्थोपस्थापकविरोधितादिसापेक्ष तयैवोपमादेः व्यङ्गग्रत्वम् इत्यवश्यमभ्युपेयम् । अन्यथा वक्तृबोद्धव्यादीनां अभावेऽपि उपमादेव्यंञ्जानाभ्युपगमे सर्वल सर्वस्भादि अर्थान्तरस्य यस्य कस्यचिद्रप्यमिव्यक्तिः स्यात् । अतश्च यं कंचन सहकारिणमपेक्ष्यैवोपमा— देरिमव्यञ्जनेऽपेक्ष्यमाणे समिमव्याहारादिम्लकार्थान्तरप्रतीतिम्लव्यञ्जनाया अपेक्षा युक्तेति रसगंगाधरकृदिभिहितं अविचारितरमणीयमेव, ग्रन्थकृदुपरि आग्रह्मालनिबन्धनं च।

किंच तत्रैव रसगंगाधरकृता-नियन्त्रणपदस्य प्राचीनानुरोधेन प्रकर-णस्य अभिधया अर्थान्तरप्रतीतिप्रतिबन्धकत्वमुपगम्य प्रकृतार्थबोधोत्तरं साऽप्र कृतार्थोपस्थितिप्रतिबन्धकता केनापहृना इत्याशंक्म, अन्यत्र क्रप्तस्य व्यञ्जना 'यापारस्य कल्पयितुं दुक्तस्वादिति ।

तदिष मन्दम् । यतः प्राचीनानुरोधेऽषि प्रकरणेन प्रकृतार्थे प्रतिरुद्धे अर्थान्तरप्रतीतिः क्रप्तादेव शब्दान्तरसिन्नधेर्वलात् उपपद्यत एवेति क्रप्तेनैवोप पत्ती कल्पितेनोपपित्तकल्पनमयुक्तम् । तस्य च प्रतिप्रसबरूपत्वं उत्तेजकत्वं वा अभ्युपेयमेवेति व्यक्तीकरणं प्रन्थकृता कृतमेवेति न पुनः पर्यनुयोगस्य अवसरः । एवं सत्यिप रसगंगाधरकृतात्र व्यञ्जनाश्रयणाभिधानं प्रकरणा दीनामिव विरोधिता—शब्दान्तरसान्निध्यादीनां अभिधानियामकानां सद्भाव विस्तरणमूलमिति जानीमः ॥

वम्तुतस्तु नानार्थकप्रयोगस्थले यत्र शब्दशक्तिम्लध्वनित्वं तत्र अप्र-कृतार्थे अभिधेव न व्यञ्जना इति पक्षः आनन्दवर्धनाभिनवगुप्तपादयोरि संमत एव । अत एव च-ध्वनिकृता —

> आक्षिप्त एवालंकारः शब्दशक्त्या प्रकाशते । यस्मिन्ननुक्तः शब्देन शब्दशक्त्युद्भवो हि सः ॥

इति कारिकां विवृण्वता 'यत्र तु शब्दशक्त्या सामर्थ्याक्षिप्तं वाच्यव्यतिरिक्तं व्यक्कचमेवारुकारान्तरं प्रकाशते स ध्वनेविंषयः इत्यमिहितम् ।

एवमुत्तरत्रापि -अर्थशक्तिमूलध्वनिमधिकृत्य प्रसंगात् यत्र शब्दशक्त्या अर्थे प्रकाशिते सति अर्थान्तरप्रतीती नाभिधाप्रतीक्षणं किंतु वाच्यार्थबलेनैव तस्य प्रतीतिः तत्र अर्थशक्तिमूलो ध्वनिः इत्युक्तत्वेन पारिशेष्यात् शब्दशक्ति मूलध्वनौ अर्थान्तरप्रतीतावभिधाप्रतीक्षणं सिद्धं भवति ।

यद्यप्रकृतेऽर्थेऽपि व्यञ्जना प्रसरेत् तदा अर्थशक्तिम्र्रुष्वितमात्रेऽभिघा प्रतीक्षणाभावकथनमव्यावर्तकम् । उभयत्र अभिधाप्रतीक्षणाभावस्य तुल्य स्वादिति ।

किंच 'यत्र शब्दशक्त्ये'त्यादि ध्वनिकारोक्ति व्याख्यास्यता लोचन कृता-विषयविभाग इत्थं प्रदर्शितः —

- १) उभयार्थप्रतिपादनशक्तशब्दप्रयोगे यत्र ताबदेकतरविषय नियम कारणम्भिधाया नास्ति-यथा-येन ध्वस्तमनेभवेनेति ।
- २) यत्र वा प्रत्युत द्वितीयाभिधान्यापारसद्भावादेकं प्रमाणमस्ति यथा-'तस्या विनाऽपि हारेण' इति ।

'चमहिय' इत्यादाविष तावत् सोऽथोंऽभिघेय एवेति स्फुटमदः इति घ, एवं रीत्या विषयविभागं प्रदर्शयतो लोचनकृतः – तस्या विनाषि इत्यत्र अपिशब्दबललभ्याया विरोधिताया बलात् हारिणावित्यस्य हारिविशिष्टी इत्यर्थे ज्ञाते पश्चात् मनोहारिणावित्यस्य व्यञ्जनाविषयत्वं वक्तव्यं स्यात् । न च तथोक्तम् । विरोधिताया बलादेव मनोहारिणावित्यस्य लाभे विरोधितेव निवर्तेत, तथा सति विस्मयजनकत्वोक्तिबलात् मनोहारिणावित्यस्य लाभ इत्यपि वक्तुं युक्तत्वात् । अन्यथा तत्र द्वितीयाथोऽभिघेय इति स्फुटमदः इत्युक्तिर्विघटिता भवेत् ।

३) एवं 'यत्र अभिधायाः एकत्र नियमनहेतुः प्रकरणादिर्विद्यते तत्रापि यदि पुनस्तादक् शब्दो विद्यते येनासो नियामकस्सम्पद्येत । अत एव सा अभिधाशक्तिः बाधितापि सती प्रतिस्तैत्र तत्रापि न ध्वनेः विषयः' । इत्यपि लोचनकृतैवोक्तम् ॥

अमुमेवामिप्रायमवलम्बय ग्रन्थकृतापि प्रकरणात् प्रकृतार्थप्रत्यायन पूर्वकं अप्रकृतार्थे प्रतिरुद्धेऽपि समभिव्याहारु प्रशब्दान्तरसित्रिविवलात् अप्रः

एकस्पादेव सुरोः विद्यां शिश्वमाणानां केचित्प्रगहभन्ते नान्ये इति विशेषः । बोधकस्य गुरोस्तेषु तेषु
बोधनविशेषकृतो न भवति, किंतु तत्स्वभावकृत इत्यस्मि
न्नर्थे प्रकृते अप्रकृतार्थस्य उपमानत्वकल्पनया अत्रैवसुपमा
व्यज्यते, यथा चन्द्रे किरणानां प्रकरमविशेषेण सर्वपुष्पेषु
विकिरिति काविचिद्धिकसन्ति नान्यानीत्येष विशेषः तत्त
तपुष्पस्वभावकृत एव, न तु चन्द्रस्य किरणविशेषकृतः ।
ऐयं गुरौ सर्वशिष्येवविशेषेण वाङ्मयं विकिरित तेषु बोधा
ऽबोधविशेषोऽपि तत्तत्स्वभावकृत एवति ।

अत्र विल्रष्टानांगी सुमनः कलानिधिशब्दानां वागादि पर्याय परिवृत्त्यसिहण्णुत्वाच्छब्दशक्तिम्लानुरणन रूपध्वनिः इति ।

# तत्वालोकः

कृतार्थस्य प्रतीतिरिति शब्दान्तरसन्निषः प्रकरणस्य प्रतिप्रसवस्त्व इतिप्रकृता ऽप्रकृतक्षेत्रस्थलेपि अपकृतार्थस्या अभिवयैव प्रतीतिरिति स्थापितम् ।

अत एवात्र द्वितीयार्थस्य कथं प्रतीतिरिति शंकाऽपिं न कृता । इत्थं सित प्रकरण शब्दान्तरसित्तिभिमाहात्म्यात् प्रकृताप्रकृतयोर्थयोरुपिस्थतौ सन्यामुपमाध्वननप्रकारमुपपादयति-एकस्मादिति ।

अत्र विलष्टानामित्यादि --यद्यप्यत्र द्वितीयार्थस्यापि ृअभिधयैव प्रतीतौ तयोरसंबद्धतावारणाय उपमा परिकल्प्यते इत्युक्तं, तथा सित प्रकृता-

प्रकृतार्थपर्यास्रोचनानन्तरं परिकल्प्यमानाया उपमाया अर्थशक्तिम् लस्वमेव बक्तुं युक्तम् ।

तथापि—व्यज्यमानाया उपमायाः प्रकृताप्रकृतोभयसाधारणशब्द सापेक्षतथा प्रस्तुतमात्रपरपर्यायशब्दान्तरपरिवृत्त्यसहिष्णुतया विद्यमानाया अप्थर्थशक्तेः उपसर्जनत्वमभ्युपगम्य अर्थशक्तिम् लध्वनेः सकाशादस्य पृथग्माव इति भावः।

ननु — प्रकृताप्रकृतार्थयोः अभिधया प्रतीतौ सत्यां तयोरुपमाप्रतीति मन्तरा संबद्धार्थतैव न भवतीति व्यज्यमानायाः उपमायाः कथं ध्वनिविषय स्वम् । वाच्यसिद्धग्रङ्गत्वरूपगुणीभृतव्यङ्गग्रत्वस्यैव युक्तत्वादिति चेन्न—

यत्र यादशब्यङ्गचार्थावगतिमन्तरेण वाच्यार्थस्य यथाकथंचिदिप नौपपितः तत्र वाच्यसिद्धचङ्गत्वम् । यत्र प्रकारान्तरेण वाच्यस्योपपितः प्रतिपादियतुं शक्या तत्र न गुणीभूतब्यङ्गचत्वस्य प्रसिक्तः । प्रकृते तु एकतरार्थप्रतीताविप न वाच्यार्थस्यानुपपितिरिति व्यङ्गचार्थस्य न नियमेन सापेक्षतेत्यदोषात् ।

यद्यपि— 'किरति प्रकरं गवां प्रकामम्' इत्यत्र अर्थान्तरस्यापि अभिधयैव पतीतिः उपमायाः परं व्यङ्ग्यतेति । सत्यम्-तथापि विचार्यते गीसुनतःक उन्ने चेशब्देभ्यः किं रूढ्या, योगेन, योगरूख्या वा अर्थान्तरस्य प्रतीतिः !

न तावदूट्या — अनेकार्थकेषु एकार्थप्रतिपादकत्वाभावात् 'अखण्ड शक्तिमात्रेणैकार्थप्रतिपादकत्वं हि रुढि'रिति हि प्रतिपादितम् । अत्र च गो

सुमनइशब्दाभ्यां अखण्डशक्त्या अर्थप्रतिपादकत्वे सत्यपि एकार्थप्रतिपादकत्वा भावात् ।

नापि योगशक्त्या, अनेकार्थकेषु अवयवशक्तिमात्रसापेक्षत्या पदम्य एकार्थप्रतिपादकस्वाभावात् – 'अवयवशक्तिमात्रसापेक्षं पदस्यैकार्थप्रतिपादकर्त्वं योग'इति प्रतिपादनात् ।

अत एव न योगरूट्यापि अवयवसमुदायोभयशक्तिसापेक्षतया ए। कर्थ प्रतिपादकत्वाभावात्— ' अवयव—समुदायोभयशक्तिसापेक्षमेकार्थप्रतिपादकत्वं योगरूढि'रिति च प्रत्थकृतेव वृत्तिवार्तिके प्रतिपाटित्रत्वात् इति चेदः—

उच्यते — एकार्थकेषु मणि-न् पुरादिषु केवल्रुटः, नाभिषद्म-रोमा वल्यादिषदेषु केवल्योगस्य, देवाल्य-सुराल्यादिषु योगरूढेश्च प्रसरो निर्वाध एव । नानार्थकेषु एषु एक्यापि विधया एकार्थप्रतिपादकत्वाभावादनुपपितः आपाततः प्रतीयते । अथापि-प्रकरणादिषु एकेन एकतरार्थस्मृतौ उक्तानां रूढ्यादीनां प्रसरेण अनुपपस्यभावात् —यथा, किरतिप्रकरमित्यत्रेव गो-कला शब्दयोः 'द्युपश्चिष्वंशु—वज्रांबु-भूवाक् दिक् दृशु गौर्नृषु' इति कोशादनेकार्थ प्रतीताविष प्रकृतार्थवोधानुरोधेन वाग्रपस्यैकस्यैवार्थस्य अखण्डशक्त्या अवगित रितिरूढेः प्रसरात् । तथा शब्दान्तरसिविवलादप्रकृतस्य किरणरूपार्थस्यापि रूढ्योव वेधात् ।

त च — गवादीनामपि शब्दनां प्रकृतिप्रत्यययोगेन परिनिष्पन्नत्वात् योगिकत्वमेवेति वाच्यम् । अर्थानुगमादशेनेन औणादिकानां अव्युत्पन्नत्व पक्षाश्रयणादपि योगगक्त्या उक्तार्थालामात् रूदिरेवाश्रयणीया । अत एव

•यिनतिवेवककृतापि गच्छत्यगच्छित च गवि गोशब्दः प्रयुज्यत इति जातेरेव प्रशृत्तिनिमित्तवमाहतम् । एषैव रीतिः कलाशब्देऽपि अवगन्तव्या ।

एवं योगरूढिस्थलेऽपि 'सुमनम्सु' इत्यादी योगरूढयर्थयोः मध्ये प्रकरणबलात प्रकृतार्थस्योपिस्थती—अभिधानियामकान्तरेण अर्थान्तरस्य प्रतीतिरिति तत्रापि अवयवसमुदायोभयशिकतस्य कन्यथा तु अन्यतरस्य परित्याग एव । यथा—सुमनदशब्दात् पुष्पबुधयोः प्रकरण—शब्दान्तरसिकिधिभ्यां उपस्थितिर्विद्यते । यद्यपि गुरुशिष्यभावमवलम्ब्योपयुक्तस्य सुमनःपदस्य योगरूढिभ्यामेकार्थबोधकत्व विद्यते । अथापि चन्द्रकिरणप्रसरकुसुमविकास विषयमवलम्बय अप्रकृतार्थबोधे योगार्थस्य बाध एवेति रूढवर्थस्यैव परिग्रहात् सुमनशब्दः पुष्पमाह ।

न च — सुमनदशब्दस्य योगरूढ्युपगमे 'योगाद्रूढिर्बलीयसी' इति न्यायः प्रसज्येत । तथा सित प्रकृतस्य योगरूढिलभ्यस्य अवयवार्थस्याऽ प्रतीस्या बुधरूपार्थः न प्रतीयेत । अतश्च बुधरूपार्थे रूढिरेवाभ्युपगम्यतां मा भूद्योगरूढिरिति वाच्यम् ।

अवाधितयौगिकार्थप्रतिभासस्य सर्वसाक्षिकस्य अपलापानहत्वात् ।

एवं तहिं — अवयवशिवतमात्रेणैव बुधस्योपिस्थितेः रूढ्यंशपरित्यागः कियताम् इति चेत्। अप्रकृतार्भे योगार्थस्य बाधप्रसक्त्या रूढ्यर्थस्यापि विवक्षितत्वात्। असित बाधके योगरूढस्थले योगशिक्तसापेक्षरूढ्यर्थस्य प्रहणं युक्तमेव। अत एव 'सुमनाः पुष्पमालत्योः स्त्री देवबुधयोः पुमान्' इति अभिधानकोशस्मृतिपरंपरया विशिष्य सुमनदशब्दस्य बुधे योगरूढिभ्यां पर्यायत्वेन प्रहणमप्युपपद्यते।

एतेन कोशस्य त्रिधाऽपि शक्तियाहकत्वं निरूढं भवति । अत एव च-इन्द्रपर्यायेषु शचीपतिशब्दस्य यौगिकत्वेप्युपपत्तिः अभियुक्तैः करुप्यते ।

नन्त्रेवं तर्हि कोशस्य शक्तिमाहकत्वमेव न लक्षणाम्माहकत्वं इति ध्वनितं भवति । तथा सति द्विरेफशब्दस्य षट्पदे पर्यायत्वेन प्रयोगो नोपपद्यते तस्य तत्र शक्तेरभावात् । द्विरेफपदं रेफद्रययुक्तंश्रमरशब्दं प्रतिपादयति । अमरशब्दश्च षट्पदमिति द्विरेफपदस्य षट्पदे लक्षितलक्षणेति नैयायिकाः बदिति । अतश्च लक्षणामाहकत्वमपीति न च शंक्यम् ।

द्विरेफशब्दाद्योगमात्रोपस्थितौ अमरशब्दस्यावगताविष रेफद्रययुक्त हरिश्चन्द्ररामचन्द्रादिप्रत्यायकत्वेन अतिप्रसक्त्या द्विरेफशब्देऽिष योगरूढि-रावश्यक्येवेति द्विरेफपदस्य योगरूढन्वं रूढत्वमेव वा अभ्युपगन्तुं युक्तमिति कोशस्य शक्तिमाहकत्वमेव न लक्षणामाहकत्वमिष ।

ननु — योगरू दिस्थले (सुमन:पदे) योगार्थस्य प्रकरणानुगुणत्वेऽपि योगादू देविलीयस्तया, रूढ्यर्थाद्योगार्थस्य अपहार एवेति कथ बुधरूपेऽर्थेऽभिधा प्रसज्यते । 'रूदियोगमपहरति' इति न्यायादिति प्रकृतार्थ एव व्यञ्जना आवश्यकी स्यात् । सा च प्रकृतार्थबोधे न कस्यापि इष्टा इति चेत् —

तथा न – यत्र अनेकार्थकेषु कित्वपार्थनिर्णायकप्रकरणादीनामभावः तत्रैव - 'योगादूदिकेठीयसीति' न्यायस्य प्रसरः न सर्वत्र योगरूदस्थले अन्यथा 'मण्डपं भोजय' इत्यत्र रूढ्या योगापाहरे रूढार्थस्य भोजनादिकियायां कर्मता संबन्धेन अन्वयायोग्यतया उक्तप्रयोगस्य अयुक्तता प्रसज्येत, अतश्च 'रूदियोग मपहरतीति' न्यायः न सार्वत्रिकः अपि तु प्रकरणाद्यभावविषयः।

अत एव ग्रन्थकृतापि वृत्तिनार्तिके 'कहारकैग्वमुखेष्विप पंकजेषु'

इत्यादौ योगरू दिस्थले पङ्कज्शब्दस्य कुमुदकह्यारादिषु रूद्यर्थानन्वयाद्योगार्थ माश्रित्य कचिदूट्याः अपि योगशक्त्या बाधः प्रदर्शितः ।

मीमांसकेरिप-'कदाचन स्तरीरिस नेन्द्र सम्रसि दागुषे। उपोपेन्नु मघनन् भ्य इन्नुते दानं देवस्य प्रच्यते' इत्यैन्द्यां ऋचि 'वचनास्वयथार्थमैन्द्री स्यात्' [जै स्. ३-२-३] इत्यैन्द्रीन्यायेन ऋगतस्येन्द्रशब्दस्य रूढिबाघ पूर्वकं वृत्त्यन्तरेण गाईपत्यपरतयान्त्रयः प्रदर्शितः इति योगाद्रूढेरि बाधो युक्त एव। सित बाधके योगार्थस्य त्यागो योगरूढिस्थलेऽभ्युपगतः। यथा 'नाभ्युद्गताम्बुरुहकुङ्मलपद्मशोभाम' इत्यत्र अम्बुरुहपदस्य भगवन्नाभि कमलेऽवयवार्थानन्वयात् रूढिरेवेत्युक्तं वृत्तिवार्तिके। तद्वदत्रापि गोसुमनः-कलानिधिरूपशब्दसमिन्याहारबलात् कलानिधिशब्दाभ्यां चन्द्ररूपार्थी-पिस्थते। तदन्वयानुगुणतया सुमनश्चाहत् रूढ्या पुष्परूपार्थस्योपिस्थितिः योगार्थस्य परित्यागश्च युज्यत एव—

एतेन शब्द ग्रक्तिमूलध्वनिनिरूपणावसरे रसगंगाधरकृता—

योगरूढस्य शब्दस्य योगे रूढ्या नियन्त्रिते । धियं योगस्पृशोऽर्थस्य या सूते व्यञ्जनैव सा ॥

इति यत्सिद्धान्तितं तदपि मन्दम्-

तथाहि तदनुरोधेन कारिकाश्रश्चयोगरूढस्य शब्दस्य समुदायावय शक्तिसांकर्येण अर्थप्रस्यायकशब्दनिष्ठे संवय वेशेषरूपे योगे केवलावयवशक्ती, रूढ्या केवलसमुदायशक्त्या, नियन्त्रिते अपहृते , योगस्पृशः अवयवशक्ति मात्रलभ्यस्य अर्थस्य धियं वांच या सूते उत्पादयति सा व्यञ्जतैत व्यञ्जना व्यापार एवेति ।

एतेनैतदुक्तं भवित ये ये योगरूदाः तैः योगार्थरूढ्यर्थयीः उप-स्थितौ प्रथमं रूढ्यर्थस्येव प्रतीतिः पश्चात् योगार्थस्य. बोधः न्यञ्जनयैव न न्यापारान्तरेणेति ।

तिदं विमर्शकाणां न हृदयंगमम् — यतश्च पङ्कजादिपदस्य योग-रूढत्वेऽपि कि पङ्कजपदशक्यमिति प्रश्ने पद्ममित्यभियुक्तानां प्रतिवचनेन कोशकारैः पद्मपर्यायेषु पाठाच रूढ्यर्थस्य प्रथमं यद्यपि बोधो जायते पश्चात् कि स्थलकमलं आहोस्वित् जलकमलमिति पुनः प्रश्ने जलकमलमित्युत्तरिते पङ्कजनिकर्नृत्वांशस्य योगशक्त्या प्रतीतिरनुभूयते न च तद्धं व्यञ्जनावश्यकी ।

द्विरेफपदे तु अवयवशक्त्या लभ्यस्य रेफद्वयवत्वस्य हरिश्चन्द्रादि पदेऽपि सत्वादतिप्रसक्त्या द्विरेफशब्दस्य अमरशब्दे योगकच्पनायाः अपेक्षया अमर एव रूदिश्चीकार उचित इति प्रकरणाद्यनुग्रहाभाववति 'रूदियोगमप हरतीति' न्यायः शोभते । अत एव—

'अनन्तपुष्पस्य मधोर्हि चूते द्विरेफमाला सविशेषसंगा' इत्यादी द्विरेफमाला भृङ्गपङ्क्तिः इत्येव मिलनाथेन विश्वतं । न तु लक्षित लक्षणयेत्यादिरीस्या ।

किंच सर्वत्र योगरू दिम्थले योगार्थस्य नियन्त्रणं रूढ्या न कर्तुं शक्यम् । तत् कस्य हेतोः ! इति विचारे – पद्म जमानय इत्यादी रूढितः स्थलकमलस्य, योगात् भेककुमुदादेः, योगरू दितो जलजन्य च प्रहणप्रसक्तौ कस्य प्रहणिति शंकायां व्यवहारानुरोधेन अनित्व्याप्तजलजग्रहणसौंकर्याय योगरू देवे बलवत्त्वम् । तेन रूढ्यर्थस्य प्रहेऽपि योगार्थस्य प्रतीतिरवद्मयं भवत्येवेति न तत्र व्यञ्जना औषियिकी ॥

#### तस्वालोकः

अवलानां श्रियं हत्वा वारिवा हैस्सहानिशम् । तिष्ठन्ति चपला यत्न स कालः समुपस्थितः ॥

इति तदुक्तोदाहरणे वर्षावर्णनरूपप्रकरणबलात् अवलावारिवाहचपलाशब्देभ्यः रूढ्या नायिकामेघविद्युद्रूपार्थावगतौ समिम्ब्याहारादिमहिम्ना औचित्येन वा अवयवार्थप्रतीतिः, समिन्याहारौचित्यादीनां अर्थान्तरस्मारकत्वस्या भ्युपगमेन बाधकाभावात् ।

एवं तिहें रूढ्यर्थीसंवित्तार्थबोधकत्वं योगरूदिस्थलेऽसंगतं भवतीति चेत् सत्यम्-अथापि युद्धभोजनोभयोद्देशेन प्रयुक्ते सैन्धवमानयेति पदे योग-रूढिभ्यां उभयार्थप्रतीतिवत् वृत्तिद्वयसमाहाराभ्युपगमेनैवोपपत्तौ सांकर्यमभ्युप-गम्य योगरूढेर्वृत्त्यन्तरत्वकल्पने गौरवात् ।

यद्वा-योगरूढेर्नृस्यन्तरत्वाभ्युपगमेऽपि केवलयोगेन प्रतीत्यसंभवेऽपि अवलावारिवाहचपलाशब्देभ्यः निरूढलक्षणया अशक्तानां द्रव्यम् अपहत्य जलवाहकैस्सह पुंश्रलयो रमन्ते इत्यवगम्यत इति तद्धे न व्यञ्जनावश्यकी । निरूढलक्षणा च अभिधासहशी इत्यभ्युपगतमेव । नदुक्तं वार्तिके कुमारिल-भद्वपादैः —

निरूढाः लक्षणाः काश्चित् सामर्थ्योदिमिधानवत् । कियन्ते सांप्रतं काश्चित् काश्चिन्नैव स्वशक्तितः ॥ इति ॥

ननु-'किरति प्रकरिम'त्यत्र निधौ कलानामिति प्रयोगमात्रेण ज्ञान-निधानित्यर्थलाभेऽपि चन्द्ररूपार्थस्य कथं प्रतीतिः इति चेत्

'स शिशून् किल पालपत्यभीरिति तन्नामिन मास्म विश्वसीः' इत्य दौ यथा स शिशून् किल पालयतीति वाक्यादिप शिशुपालः

इत्यर्थस्य लाभः तद्वदत्रापि कलानां निधाविति वाक्याचन्द्रस्तपार्थस्य लाभः । अत एव स शिशून् किलेत्यत्रापि कविना शिशुपालादिपदं विशेष्यवाचकं न प्रयुक्तम् । प्रन्थकृताऽपि वरद्राजस्तवे अवयवार्थशक्तिमूलप्रतीयमाना-र्थविवक्षायां समुदायार्थवाचिपदान्तरं न प्रयुक्तं यथा—

मन्ये निजस्खलनदोषमवर्जनीय—

मन्यस्य म्धिन विनिवेदय बहिर्बुभूषुः ।
भाविदय देव रसनानि महाकवीतां
देवी गिरामपि तव स्तवमातनोति ॥

इस्यत्र 'वागिश्वरी'पदात् अवयवार्थशक्त्या प्रतीयमानस्य 'विद्याविष्ये स्लािल्स्यापवादमितरवत्सरस्वती न सहते' इत्यर्थस्य वाच्यस्योपस्कारकताया विविक्षित्त्वेऽिष, वाचामिषदेवताऽिष यत्र भगवतः स्तोत्रे न पर्याप्तसामर्थ्य विभित्ति तत्र कथमन्येऽिषकुर्युरिति अर्थापत्तिध्वननसत्वेऽिष पृथक्सरस्वती वाचकपदाप्रयोगः, तद्भदत्रिष अन्यूनािषकत्या उपिदशत्यिष गुरी शिष्येषु बोधाऽवोधिवशेषः बोधनिवशेषकृत इत्यमुमपवादं गुरुनं सहत इत्यस्य वाच्यस्य उपस्कारकत्या विवक्षितत्वेऽिष चन्द्रे किरणानां प्रकरं सर्वकुसुमेष्विवशेषण विकिरत्यिष कानिचित् कुसुमानि विकसन्ति, कानिचिन्तेरयेष विशेषः तत्त— तपुष्पस्वमावकृत एव न तु चन्द्रस्य किरणप्रसरिवशेषकृतस्तद्वत् गुरी सर्वशि- ध्येषु आवेशेषण वाङ्मयं विकिरत्यिष तेषु बोधाबोधिवशेषोऽिष तत्तद्बुद्धि— शक्ति विशेषकृत एवेत्युपमाध्वननसत्वेऽिष पृथक्चन्द्रवाचकपदाऽप्रयोगः ॥

अपरं च-जगन्नाथेनाऽपि केवलयोगरूढपदप्रयोगेषु 'पुष्पधन्ना विजयते जगत् त्वत्करुणावशात्'

अर्थशक्तिमुलो वन्तुना उपमाध्वनिर्यथा— वाहि वात यतः कान्ता तां स्पृष्टा मामपि स्पृश्च । स्विय मे गात्रसंस्पर्शश्चन्द्रे दृष्टिसमागमः ॥

# तत्त्वालोकः

इत्यादावेकेनैव पदेन रूढ्यर्थोपिक्थितिः योगार्थद्वारा निम्सारस्वावगमश्च भवति, तत्र किवकृतमन्मथरूढपदान्तरानुपादानपूर्वकपुष्पधन्वपदोपादानप्रतिसंधानेन तदीययोगार्थे कुर्वद्रपताधानं बोध्यमित्युपपत्तिः कल्पिना तद्वदेव,

> 'अवलानां श्रियं हृग्वा बारिवा हैस्सहानिशम् । तिष्ठन्ति चपला यत्र'

इत्यत्रापि नारीमेघविद्युदादिरूढपदान्तरानुपादानपूर्वकं अबलावारिवाहादीनां थोगरूढपदानां तदीयथोगार्थस्यानुसन्धानार्थं कविना प्रयुक्तमिति तदर्थं न व्यञ्जनापेक्षेति दिक् ।।

इत्थं शब्दशक्तिमूलोपमाध्वनि निरुप्य अर्थशक्तिमूलां तामुदा-हरति-अर्थशक्तीति ।

हे वात ! वायो, त्वं तत्र वाहि, यतः —यत्र कान्ता-मध्याणवछमा, तां स्प्रष्ट्वा — आमृत्र्य, मामिष स्प्र्र्श, तादशस्प्रष्टस्पर्शवित त्विय मे मम गात्र-संस्पर्शः शरीरसंसर्गः, चन्द्रे दृष्टिसमागमः । एतेन सीतास्प्रष्टत्वत्स्पर्शः सीतास्पर्शसदृशः । सीतामुखं चन्द्रसदृशं इति च अर्थशक्त्या ध्वन्यते ।

तेन च यस्मिन् समये सीतां स्पृष्टवतस्तव स्पर्शः चन्द्रदर्शनं च अनु-भ्यते तदा मदीयसंतापोपशान्तिः आह्वादश्च संपद्यत इति भावः ॥

अत्रार्थशक्त्या चन्द्रे दृष्टिसमागम इत्यनेन चन्द्रे सीतामुखसाद्दश्यं व्यज्यते ।

अलंकारेणोपमाध्वनिर्यथा — यैर्देष्टोऽसि तदा ललाटपतिनप्रासप्रहारो युघि स्फीतासुक्धतिपाटलीकृतपुरोभागः परान् दारयन् ।

# तत्त्वालोकः

एतेन तादात्विकवातसंसर्गः सीतासंसर्गमहशः, सीतामुखं च चन्द्र-सहशम् इति व्यज्यते इत्युक्तं भवति । तदेतदाह — अत्रेत्यादिना । 'भूतलसंयोगो घटे' इतिवत चन्द्रे इत्यत्र सप्तम्याः प्रतियोगित्वमर्थः । 'हष्टिसमागमः' इत्यत्र हष्ट्यनुयोगिकस्संबन्धः इत्यर्थः । तथा च 'चन्द्र-प्रतियोगिक (साहश्य) हष्ट्यनुयोगिकस्समागमः' इत्यर्थः । एवं च उपमा नस्योपादानेऽपि उपमा ध्वन्यते इति भावः ।

अर्थशक्तिमूलध्वनित्वं च-अभिधाव्यापारनैरपेक्ष्येण अर्थस्य अर्थान्तराभिव्यञ्जकत्वम् ॥ उक्तं च ध्वनिकृता —

अर्थशक्त्युद्भवस्त्वन्यः यत्रार्थः सम्प्रकाशते ।
यस्तात्पर्येण वस्त्वन्यद्भ्यनिक्तं रिक्तं विना स्वतः ॥ इति ॥
अर्थशक्तेररुंकारः यत्राप्यन्यः प्रतीयते ।
अनुस्वानोपमन्यक्क्यः स प्रकारोऽपरो ध्वनेः ॥

अर्थशक्तिम्लिविशेषालंकारेण उपमालंकारध्वनने उदाहरणं प्रदर्श — यति— अलंकारेणेति । त्वम् जयापीडः , तदा युधि तात्कालिके

तेषां दुस्सहकामदेहदहनप्रोद्भृतनेत्रानलः ज्वालालीभरभासुरे पुरस्पिवस्तं गतं कौतुकम् ॥ अत्र अन्यत्कार्यं प्रकुर्वतः अश्वक्यान्यवस्तुकरणात्मकः

#### तत्त्वालोकः

नियुद्धे, शत्रुमिः प्रयुक्तो यः ललाटपितितप्रासप्रहारः फालदेशनिपितितकुन्त प्रहारस्यन्, स्फीतस्य अत्यधिकस्य असृजः रुधिरस्य या स्नुतिः स्रवणं तेन, पाटलीकृतः रक्तवणीतां नीतः यः पुरोभागः पुरःप्रदेशोऽपि, विरान् शत्रून् दारयन् भिन्दन् यजनः दृष्टोऽसि अवलोकिनोऽसि, तदा तस्मिन् समये तेषां जनानां, दुस्सहः सोदुमशक्यः योयं कामदेहदहनप्रोद्भूननेत्रानलज्वालाली— मन्मथशरीरभस्मीकरणोद्भूतललाटनेत्रषिह्वज्वालाराशिः तस्य योयंऽ भरः अतिशयः 'प्राग्मारातिशयो भरः' इति वैजयन्ती । तेन भासुरे उल्लासिनिपुरिपी त्रिपुरवैरिणि, कौतुकं तद्दर्शनकुतूहलम्, अस्तं गतं प्रणष्टम् ।

यद्यपि — अत्र ललाटदेशपिततप्रासप्रहारजन्यास्वपाटिलतमुखजया-पीडावलोकनसमये मुखमध्यावलोक्यमानाग्निवर्णसम्दर्शनेन ज्वलदिलकिविलोचन मदनान्तकस्मरणं जातमिति स्मरणालंकारो व्यज्यत इत्यापाततः प्रतीतिपथम-वतरित तथापि — कौस्तुक स्तम्यवर्णनादाक्षिप्तस्य महेश्वरम्य साक्षात्कार एवाभूत् इत्यत्र ताल्पर्यात् न स्मृतिविषयत्वं, अपि तु — यच्चिकिचिदारभमाण स्याऽसंभाव्यवस्त्वन्तरकरणरूपः तृतीया विशेषालंकारप्रकारः । उक्तं च सर्वस्वकृता — 'अनाधारमाध्यमेकमनेकगोचरं अशक्यवस्त्वन्तरकरणं विशेषः' इति । तदेतदाह — अत्रेत्यादिना । यत्र यादशं कार्यं विवक्षितं तस्य परिनि ष्पत्तिमालमेव न, यावदसंभाव्यस्यापि वस्त्वन्तरस्य चिकीर्षितस्य वा करणं विशेषालकारः । एतेन —

विशेषालंकारः । उक्तरूपं त्वां पश्यतः यथोक्तविशेषण-विशिष्टपुरारिदशनमासीदिति निबन्धनात् । करणस्य क्रियासामान्यात्म हो दश्चित्र सद्भागात् ।

# तत्त्वालोकः

फलान्तरस्य निष्पत्तिः चिकीर्षाविरहेऽपि या । सः विशेषः चिकीर्षायां प्रसङ्गस्तु ततः पृथक् ॥

इति प्राचीनोक्तस्य प्रमंगास्यस्य अर्जकारस्य, एकस्तिन् क्रियमाणे तज्जातीयस्य प्रसंगतः सिद्धिरनुषङ्गः इति अनुगंगास्त्रगलंकारस्य च विशेषालंकार एव अन्तर्भावोऽभिमत इति ध्यज्यते ॥

उक्तोदाहरणे विशेषालंकारसमन्त्रयं प्रदर्शयति — उक्तरूपमिति । प्रासप्रहारपरिहरयमानपाटलितललाटं त्वां प्रयतः कोषातिरेकोद्भृतललाटनेत्र विशिष्टत्रिपुरारिसाक्षात्कारोऽभूदिति घटनात् विशेषालंकारः इत्यर्थ । अत्र दर्शनमासीदिति उपपादनेन समुनेर्धक्ष ज्ञानमासीदिति उपपादनेन समुनेर्धक ज्ञानमासीदिति ज्ञानमासीदिति ज्ञानमासीदिति समुनेर्धक ज्ञानमासीदिति ज्ञानमासीदिति ज्ञानमासीदिति ज्ञानमासीदिति ज्ञानसिति समुनेर्धक ज्ञानसिति समुनेर्धक समिति समुनेर्धक स्वाप्त समिति सम्बन्धिति ज्ञानसिति समुनेर्धक समिति समिति सम्बन्धक समिति समिति

ननु-िकिचिद्रारममागस्य अग्रक्यवस्त्वन्तरकरणं हि विशेषाछङ्कार शरीरम्। इह पुनः अशक्यवस्त्वन्तरदर्शनं प्रतीयते इति कथमत्र विशेषाछकार इत्याशंकायां समाधानमाह -करणस्येति । करणस्य कृञ्चात्वर्थस्य. किया-सामान्यात्मनः सर्विकिया वेशेषानुगत चह्नास्य, दर्शनेऽपि दशधात्वर्थेऽपि सद्भावात् प्रयोगात् इत्यर्थः ।

अयं भावः - किं करोनी ते प्रश्नस्य पच ग़ित्युत्तरिते, पाकं करोतीति विवरणदशेनात् क्र-भू अस्वात्वर्यकरणभवनादिकियाणां सकलवात्वर्थसामन्या

यद्यप्ययमर्थी न वाच्यः तथापि कौतुकास्तमयवर्णनाळङ्गयः ॥
तेन तदा त्वं तथाभृतः पुरिष्णिवावस्थितोऽसत्युपमा
व्यज्यते । एवं उपमा दिगुदाहृता ॥

## तत्त्वालोकः

रूपत्वेन अन्यभिचरितत्वाइई।नेऽपि करणरूपत्वं नान्पपन्नमिति उक्तरुश्णस्य विशेषारुकारस्य नाप्राप्तिरिति । अत एव 'अधिश्रित्य पाचको भवती' त्यादौ न भवनिक्रयापेक्षं पौर्वकारुयं अधिश्रयणस्य, कितु पाकाद्यपेक्षमिति च्यकितविवेककृदुक्तं संगच्छते ।

नन्वेवमपि-विशेषालांकार इत्युक्तं कथं सगच्छताम्, तस्य अवाच्य-स्वात् । वाच्यतादशायां खल्वलंकारत्वमिति चेत् अत्राह-यद्यपि इति ॥

अयं भावः — वाच्यतायामेव यद्यप्य संवाद्यपटेशः, अथापि बाह्मणश्रमणन्यायेन आपण स्वत्र यद्य जूषादि गतरत्नारं वार्य्यपटेशवद्वा तद्ध्यदेशो घटत इति विशेषास्र कारत्वस्य न काप्यनुपपत्तिः । एवं च 'माघः शिशुपास्त्रवधं विद्यतं कियमदवधं विद्ये । रत्नाकरः स्वविजयं, हरविजयं वर्णयन् व्यवृणोत्' इत्यादिवत् अशवयवस्त्वन्तरकरणात्मकविशेषास्रकारत्वा — भावेऽपि न दोष इत्युक्तं भवति ।

तथा चात्र व्यङ्गग्रेन (अर्थशिवितम्लसंलक्ष्यक्रमज्यङ्गग्रेन) विशेषालं— कारेण 'तदा त्वं तथाभूतः पुरिपपुरिव स्थितोऽसि' इत्युपमा व्यज्यत इत्याह च तेनेति । एवमुभयशिक्तम्लोपमाध्वनिरुल्लेय इति दिक्प्रदर्शनतया उदा-हरणानि कानिचित्प्रदर्शितानीत्याह — एवमुपमेति । एतेन सदशवस्त्वन्तरानु

भवेऽपि अश्वनयवस्त्वन्तरकरणात्मा विशेषालंकारः इत्युपपादयताऽपि सर्वस्वकृता सादृश्यस्य विशेषालंकारस्य च व्यङ्ग्यत्वाप्रतिपादनं व्यूनमिति प्रदिशतं
भवति । तथा जयापीडस्य राज्ञः त्रिपुरिरेपोश्च सादृश्ये व्यज्यमाने विम्बप्रतिबिम्बभावापत्रयोः रिपुपेरितप्रासप्रहारजनितात्यिषकरुधिरप्रवाहपाटलितललाटदेशत्वं, दुर्मर्षणानङ्गदेहदाहप्रवृतःकालानलाचिःपटलभासुरत्वयोः साधारणधर्मत्वमिति ॥

दिगर्थश्र—अनुपात्तसंप्राहाथ सुननम् । तत्र उभयशक्तिमूलोपमा-ध्वनेरुदाहरणं यथा —

> अस्याममेयगुण पुर्यपराजितायां अश्वत्थवर्यजुषि दिव्यसरस्समीपे । मध्ये हिरण्मयगृहं महिषीयुतं त्वां हृष्ट्रा जनो न पुनरेति भवान्तरार्तिम् ॥ [वर. स्त. ८ इलो]

अस्यार्थश्च — हे अमेयगुण — अगणनीयकल्याणगुण, अपराजितायां अपराभिः पुरीभिरजितायां सर्वपुर्यतिशायिन्यामिति यावत् । तदुक्तं — वामनपुराणे —

तेजस्विनां यद्वदिहार्क उक्तो, नारीषु रम्भाऽऽश्रमिणां गृहस्थः । काञ्ची तथा श्रेष्ठतया पुरीणां, देशेषु सर्वेषु च मध्यदेशः ॥ इति ।

# सनत्कुमारसंहितायाम् —

श्रीमत्काशीपुरीवासाद्वासः काञ्चीपुरे वरः । पुराणामुत्तमा द्वारैः शुशुभे द्वारकोपमा ॥

प्रासादैगों पुरैः राज्ञैः प्राकारैरिष सूचकैः । विष्णोः प्रियालयैन्तीर्थैः अयोध्येव पुरातनी ॥

योजनत्रयत्रिस्तीर्णा वासुदेवप्रियालया । नागपर्यङ्कराय्यायां यत्र शेते हरिस्त्वयम् ॥

नाशयञ्जगतां पापं काष्ठां गतमपि प्रभुः । इति । 🍃

अपरै: विमतै: अजितायामिति वा । अस्यां पुरि काञ्चीपुर्यौ दिन्यसरःसमीपे-

पञ्चतीर्थानि सन्त्यत नागाद्यैर्वामभिक्शुमैः । अनन्ततीर्थं ब्राह्मं च हेमाम्भोजसरस्तथा ॥

अग्नितीर्थं कुशाख्यं च कीर्तितानि मनीषिभिः । एतेषामि सर्वेषां श्रेष्ठं नागाह्वयं सरः ॥

इति पुराणप्रसिद्धमनन्तनामाङ्कितं सरः दिव्यसरः तस्य समीपे। कीहरो ! अश्वतथवर्यजुषि। अनन्ततीर्थप्राग्भागे श्रीमानश्वतथवृक्षः ग्रसिद्धः तदलंकृते। मध्ये हिरण्मयगृहे पुण्यकोटिविमानमध्ये इत्यर्थः। महिषीयुतम् बक्षस्थलसंस्थितया श्रिया पार्श्वद्वयवर्तिनीभ्यां श्रीभूमिभ्यां वा युतं त्वाम, जनः यः कश्चिदपि दृष्ट्वा पुनः भवान्तरार्तिं जन्मान्तरक्लेशं नैति-न प्रामोति।

अत्रापराजिताशब्दश्लेषेण, अश्वस्थाद्यर्थश्लेषेण च परमपदे विद्यमा— नानां भगवद्दीनं यथा अपुनरावृत्तिकारणं एवमिहापि भगवति प्रपन्नानां सतां

अथोपमादोषाश्चिन्त्यन्ते — १ न्यूनत्वम् २ अधिकत्वम् ३ लिङ्गभेदः ४ वचनभेदः ५ असाद्दयम् ६ असंभवः इति अस्याः षद्दोषानाहुः ।

## तत्त्वालोकः

भगवहर्शनमपुनरावृत्तिकारणमिति शब्दार्थशक्तिमूल उपमालंकारो ध्वन्यते।

नन्त्रत्र — शब्दशक्तिम् लार्थस्य सांकर्योक्स्येव पर्याप्तमिति कुत उभय-शक्तिम् लो ध्वनिरुपेयते इते शङ्कयम् ।

प्रकृतार्थस्य अप्रकृतार्थेनीपम्यं प्रतीयमानं न केवलं शब्दशक्तिम्लाथो श्रयं, नापि अर्थशक्तिम्लार्थाश्रयं, अपि तु उभयविधार्थाश्रयं तच्चैकमेवेति व्यक्त्यानैक्यात् नोभयशक्तिम्लध्वन्योस्तंकरप्रसंगः । एवमन्येऽपि प्रभेदा उन्नेयाः इति दिगर्थः ॥

इत्थं सप्तभेदामुपनां निरूप्य-उपमायां चमत्कारमपकर्षन्तः पर्यवसाने रसापकर्षमि ये जनयन्ति तेषां दोषत्वम्, दूषकताबीजं च कचित् न्यृनत्वम् कचिदाधिक्यम्, कचिल्लिङ्गानानुरूप्यम्, कचिद्रचनानानुरूप्यम्, कचित् असादृश्यम्, कचिद्रसंभवधित एतेषां पृथग्दोषत्वं वामनेन अमिहितम् । अथ कचिद्रपवादः प्रदर्शित इति तद्द्रयमप्यनपेक्षितं कान्यदोषेषु एषामन्त-भविसंभवादित्यमिप्रायेण नाचीनोक्तमनुवदित — अथेत्यादिना ।

तदुक्तं-वामनेन काव्यालंकारे — 'हीनत्वाधिकत्वलिङ्गवचनभेदा - साद्दश्यासंभवास्तद्दोषाः' [का. सू. ४-३-८] इति ।

तत्रोपमेयादुपमानस्य अपकृष्टत्वं न्यूनत्वम् । उत्कृष्टः त्वमाधिक्यम् । द्वयमपि जात्या ममाणेन धर्मतो वेति प्रत्येकं त्रिविधम् । तत्र जातिप्रमाणगतन्युनत्वाधिक्ये यथा—

चण्डालैरिव युष्माभिः साहसं परमं कृतम् ॥

### तत्त्वालोकः

तत्र न्यूनतास्वरूपमाह-तत्रेति । इयं च व्युनता जात्या प्रमाणेन धर्मेण चेति त्रेधा । उत्कर्षस्वरूपमाह-उत्कृष्टत्विमिति । उपमाप्रयुक्ताधिक्यिनि वन्धनापकर्षप्रयोजकिमिति यावत् । एवं न्यूनत्व आधिक्यं च त्रेधा संभव—तीत्याह-द्वयमपीति । जात्या न्यूनता नाम ब्राह्मणत्वादिजात्या इत्यर्थः । प्रमाणेन परिमाणेन, धर्मतः साधारणधर्मत इत्यर्थः । तत्र जातिप्रमाणकृत—न्यूनत्वादि उदाहरति-तत्रेति । अत्र साहसकारित्वं साधारणधर्मे निमित्ती-कृत्य जात्या अधिकानां त्रैवर्णिकानामुपमेयत्वम्, ततो न्यूनानां चण्डालानामु-पमानत्विमिति तयोरुपमा परिकल्पितेति उपमेयजातित उपमानजातेर्न्यूनत्विमिति जातितो नोपमानाया उपमाया इदमुदाहरणम् ।

ननु—नित्यत्वे सत्यनेकव्यक्तिसमवेतस्य सामान्यस्य उत्कर्षापकर्ष बोगः कथमुपपद्यत इति शंक्यम् – व्यक्तौ जन्माचारादिना उत्कर्षापकर्षसन्वे हीनव्यक्तिवृत्तित्वरूपस्येव न्यूनत्वस्य जातौ विवक्षितत्वात् । अत एव— शास्त्रेषु प्रायेण जातिविषये बहुधा गतिर्विज्ञायते (१) सन्ततिविशेषप्रसूति लक्षणजातिप्राधान्यवादः (२) दया—दाक्षिण्यविनयविद्यान्वितवृत्तितिशेष रूपाचारप्राधान्यवादः इत्यादि । आद्यस्तु कलिकोलाहलाकुष्टैः कतिपय-

### तत्त्वालोकः

जनैरेव तत्र तत्र सांकर्यकरणे प्रवृत्तिरुपळभ्यते । अतश्च काळकमेण सन्त-तित्रिशेषप्रसूतिरुक्षणंजातिप्राधान्यमस्तमियादेव यदि प्रजाः अजागरूका भवेयुः । अयं च सन्ततिविशेषप्रसूतिरुक्षणजातिप्राधान्यवादः मनु— सम्मतः । तदुक्तं मनुना—

> तपोबीजप्रभावेस्तु ते गच्छन्ति युगे युगे । उत्कर्षे चापकर्षं च मनुष्येष्विह जन्मतः ॥ [१०.४२] इति ।

आचारलक्षणजातिप्राधान्यवादश्च उद्धशलदत्तादिसम्मतः । अत एव 'चण्डाल'शब्दव्युत्पत्तिनिमित्तं प्रदर्शयता उद्धशलदत्तेन – चण्डं विकटं अलं अलंकारो यम्य इत्युक्तम् । शाकटायनश्च पतिचण्डिभ्यां आलञ् [उणदि सू. ११४] इति व्युत्पत्तिं प्रदर्शयामास । चण्डयते कुप्य-तीति 'चिडिकोपे' इति धातोः आलञ् औणादिकः । एवं च आचारादि रूपगुणनिमित्तो व्यपदेशः । एष चाचारप्रधान्यजातिवादः न सन्ततिविशेष प्रसूतिलक्षणब्राह्मणत्वादिजातिनिराकरणेन शीलवृत्तादेरेव ब्राह्मणादिशीलप्रवृत्ति निमित्तत्वपरः । किन्तु ह्व्यकव्यभोकतृत्वाहितानिरासकाप्रशस्त्यप्रतिपादनपरः । अत एव बोधायनमहर्षिः

> विद्या तपश्च योनिश्च-येतत् ब्राग्नणकारणम् ! विद्यातपोभ्यां यो हीनः जातिब्राह्मण एव सः ॥

इति 'जातिब्राह्मण एवे 'त्येवकारेण कर्ममाह्मण्यं निराचकार न तु जन्मतो बाह्म-ण्यमपि। अतश्च चण्डाळशब्दः वर्णसंकरजाति वेशेषपर इति मन्वःदिसंमतो जातिळक्षणप्रसूतिमूळो बोध्य इति जन्मकृतोत्कर्षापकर्षों व्यक्त्यधीनौ !

एवं च जन्मनिमित्तिका जातिः यावच्छरीरपातं अविनाशिनी

## विह्नस्फुलिङ्ग इव मानुरयं चकास्ति ।

### तत्त्वालोकः

इत्युक्तम् । अत एव श्रीमन्निगमान्तगुरुभिः 'अतश्च खस्य जातिमनपहाय । तत्तज्जात्युचितप्रक्रियया भगवत्केङ्कर्यस्य प्राप्तत्वमभिधाय,

तमदशुद्रे रजः क्षत्रे ब्राह्मणे सत्वमुत्तनम् ।

इत्युक्तरीत्या सत्वादिगुणतारतम्यम् छकं शारीरं ब्राह्मण्यादिकमन्यत् । तादृश् सत्वादितारतम्यनिबन्धनं मानसं प्रवंजातिमाधारणं ब्राह्मण्यमन्यत् । शरीर गुणविशेषज्यवस्थिताः ब्राह्मणत्वादयः जातिविशेषाः औत्पत्तिकाः मरणान्ताः स्थिरा एव । मानसमत्वादिगुणोन्मेषम् छा ब्राह्मणत्वादयः सर्वजातीयानां सम्मावनार्धः । तत्र प्रह्मादादिषु जन्मतिमिद्धाः । अन्येषु सदाचार्य सम्बन्धविशेषादागन्तुकाः । तत्रापि शरीरजातिनिबन्धनाः केचन नियमाः असाधारणाः । मानसजातिनिबन्धनाः पुरुषार्थतदुपायप्रशसादयः सर्वजाति साधारणाः । सर्वत्र शारीरो भानसो वा संभावितस्समुत्कर्षः गर्वहेतुश्चेत् अनर्थकरः । उभयत्र संभाव्यमानस्वपक्षः स्वस्वरूपविज्ञानेन कार्यण्यममि वर्धयन् अकिञ्चनाधिकारे उपायविशेषे प्रवर्तयतीति चेत् पुरुषार्थहेतुत्वेन श्चाच्य एव । एवं जातिव्यवस्थायां जात्यनुगुणशीळव्यवस्थायां सत्यामपि सर्वेषां भगवद्भकतत्वनिबन्धनाया उद्देश्यत्वप्रतिपत्तेनं विरोधः' इति सम्यङ निरूपितम् ।

उपमेयापेक्षयोपमाने प्रमाणगतन्युनतायाम् उदाहरणमाह-विह्नस्फु-लिङ्ग इति। इह विह्नफुलिङ्गभान्वोः उपमायाम् उपमेयभूतभान्वपेक्षया उपमाने

अयं पद्मासनासीनश्चक्रवाको विराजते । युगादौ भगवान् वेधाः बिनिर्मित्सुरिव प्रजाः॥ पातालमिव नाभिस्ते पर्वताविव च स्तनौ । वेणीदण्डः पुनरयं कालिन्दीपानसन्निभः॥

### तत्वालोकः

विद्विकणे परिमाणन्युनत्वं व्यक्तमेवेति उपमेयापेक्षया उपमाने न्यूनपरिमाणता-अजगजान्तरन्यायं स्मारयति ।

अथ उपमेयापेक्षया उपमाने जात्याधिक्यस्य सरस्वतीकण्टाभरणो-कतम् उदाहरणं प्रदर्शयति-अयमिति । अत्र वेधसः चक्रवाकस्य चोपमा परिकल्पिता । परं तु तिर्यग्जातेश्चक्रवाकस्य देवजातेरत्यधिकस्य ब्रह्मण उपमानभावः परिकल्प्यमानः चमत्कारापकर्षे जनयतीति भावः । इदं च पर्ध हीनत्रिपर्ययस्योदाहरणमिति भानहः ।

एतेन काव्यालंकारसूत्रे जात्याधिकस्य

''विशन्तु विष्टयः शीव्रं रुद्रा इव महीजसः ॥ इति यत् वामनेन उदाहृतं तन्मन्दम् । विष्टित्वस्य मनुष्यत्वादिवज्जातित्वान प्रसिद्धेरिति ।

उपमेयापेक्षया उपमाने प्रमाणाधिक्यं दोष इति तमुदाहरति — पातालमिति । अत्र नाभिरूपोपमेयापेक्षया पातालरूपोपमाने, स्तनरूपोप मेयापेक्षया पर्वतरूपे उपमाने, वेणीरूपोपमेयापेक्षया कालिन्दीप्रवाहरूपोपमाने चाधिकप्रमाणवत्वं लोकिस्द्विमिति हास्यास्पदिमिति उपमेगापेक्षया उपमानेऽधिक परिमाणवत्वं कचिद्दोष इति भावः ।

अत्र चण्डालादिभिरूपमानैः प्रस्तुतोर्थः अत्यन्तमेव कद-थित इति अनुचितार्थतायामिमे न्यूनाधिक्ये पर्यवस्यतः ॥ धर्मतो न्यूनाधिक्ये त हीनाधिकपदस्वरूपौ दोषौ । यथा —

### तत्त्वालोकः

इत्थं प्राचीनालंकारिकानुरोधेन जाति—प्रमाण-कृतन्यूनत्वाधिक्ययोः पार्थक्येन दोषत्वे सत्यपि काव्यप्रकाशकारादि नव्यालंकारिकानुरोधेन उक्त मेदचतुष्ट्यस्य अनुचितार्थतायां पर्यवसानान् नानयोः पृथग्दोषत्वम् इत्याह — अत्रेत्यादिनाः । कदर्थितः तिरस्कृततां नीतः इत्यर्थः ।

न च उपश्लोकयस्य निन्दाया अभिव्यज्यमानायां अनुचितार्थत्वम् अत्रोपइलोक्ये निन्दा अभिव्यज्यत इति अत्र अनयोरन्तर्भाव इति वाच्यम् । अतिन्युनस्य अत्यधिकस्य वा उपमानस्योपादानेन प्रकृते निन्दोपहासादिप्रत्या-यकतया अस्योवानौ चित्यमित्यनुचितार्थतास्येव ।

केचित्तु दोषान्तररुक्षणानाकान्तत्वे सत्यौचित्याभाव एवानैचित्यमिति अनुचितार्थत्विमत्याहुः । एवं चात्रानुचितार्थत्वमस्त्येवेत्युक्तं भवति । उक्तं च काव्यप्रकाशे दशमान्ते उपमायामुपमानम्य जातिप्रमाणगतं न्यूनत्वं अधिकत् वा ताहशि अनुचितार्थत्वं दोष इति -

इत्थ जातिप्रमाणाभ्यां यून्नताधिक्ययोः अनुचितार्थत्वेऽन्तर्भावं प्रति-पाद्य धर्मतो न्यूनत्वाधिक्ये तु हीनाधकपदत्वरूपौ देषौ इत्युपपादयति — धर्मत इति ! मौज्ज्ञ्या मुञ्जदर्भनिर्मित्या मेखल्या लांछितः चिन्हितः

स मुनिलोञ्चितो मौद्धया कृष्णाजिनपटं बहन्। व्यराजन्नीलजीमृतभागादिउष्ट इवांद्धमान्॥

अत्राघे उपमानस्य मौद्धीप्रतिबिम्बः तटिस्रक्षण धर्मो न निबद्ध इति न्यूनत्वम् ।

### तत्त्वालीकः

कृष्णाजिनपटं कृष्णमृगचर्मरूपं पटं वहन् वसानः स मुनिः नीलेन-नीलव-णेन जीमृतभागेन मेघशकलेन आश्लिष्टः संयुक्तः अंशुमानिव ब्यराजत् शुशुभे अत्र धर्मन्यूनतामुपपादयति-अत्रेति ।

अयं भावः — मुनि-सूर्ययोः उपमायां मौक्कीलांछितस्य कृष्णाजिन धारिणः मुनेरुपमेयस्य केवलनीलजीमूनमागाक्षेणण अंगुमालिन्युपमाने (मौक्कीप्रतिवस्तुनो विद्युतः अनुपादानान्) प्रतिबिग्बभूतधर्मानुपन्यासान्न्यूनता। सत्यां तु तस्यां मुनिस्ययोरुपमायां तिद्वशेषणयोः कृष्णाजिननीलमेघयोः बिग्व प्रतिबिग्बमाववतोः मौक्कीतिटतोः बिग्बप्रतिबिग्बमावः परिकल्पयितुं शक्य-स्त्यात्। न चात्रेका तिटत् निर्दि प्रेति मौक्कीप्रतिबिग्बभूतस्य उपादानं न कृतमिति न्यूनपदस्वमेवेति।

न च — अत्र जीम् तप्रहणे व विद्युतोऽपि सस्मह वरितस्याक्षेप इति स्यूनपदस्यं परिहर्तु शक्यमित वाच्यम् । तित्तमन्तरे ग वालजीम् तसद्भावात् व्यमिचार इति न जीम् तमात्रेण तित आक्षेपर शक्यः । अत एव प्रदीपकृता – न चाक्षेपादिवाऽपि स्पष्टं प्रतीयते । अविनाभावाद्यभावादिति स्यूनपदस्वभेवैतत् इस्युक्तम् ॥

स पीतवासाः प्रगृहीतशाङ्गः मनोज्ञभीमं वपुराप कृष्णः ।

### तत्त्वालोकः

यच काव्यालंकारसूत्रकृता वामनेन 'अव्यभिचारे तु भवन्ती प्रतिपत्तिः केन वार्यते' इत्युक्तवा 'धर्मयोरेकनिर्देशेऽन्यस्य संवित् साहचर्यात्' इति [वामन.का.सू ४-१ १०] सूत्रयित्वा—

> निर्षि ष्टेऽपि बहिर्घने न विरमत्यन्तर्जरद्वेश्मनो खतातन्तुततिच्छिदः मधुपृषित्यङ्गाः पयोबिन्दवः । चूडाबबरके निपत्य कणिकाभावेन जाताश्रिशशोः अङ्गास्फालनभग्ननिद्रगृहिणीचित्तव्यथादायिनः ॥

इति उदाजहार । 'अत्र मधुपृषतां वृत्तत्विपङ्गन्वे सहचरिते । तत्र पिङ्गशब्देन पिङ्गत्वे प्रतिपन्ने वृत्तत्वप्रतींतिभवति' इति उपपादयामास, तन्नोपपद्यते ।

पिङ्गत्वसहचरितशृत्तत्ववत् माधुर्यादेरपि प्रतिपत्तिप्रसंगः साहचर्या बिशेषात् । यद्येवं तदा —

> 'दुःखामितप्तस्य जनस्य जाने तुषारशीतः प्रतिभाति विद्वः । '

इत्यत्र वहाविप शीतत्वसाहचर्यात्पाण्डुत्वस्यापि प्रतिपत्तिप्रसंगः। तसाद्य स्यैव धर्मस्य निर्देशः तस्यैव प्रतिपत्तिः न्याय्या नान्यस्येति तु महिमभट्टः।

धर्मत आधिक्येऽधिकपदत्वरूपो दोष इति मत्वा तद् उदाहरति— स पीतवासा इति । पीतं वासो वस्त्रं यस्य सः पीतवासाः पीताम्बरधारी,

## शतहदेन्द्रायुधवानिशायां संमुज्यमानश्शशिनेव सेघः ॥

# द्वितीय उपमे यस्य शङ्कादेरनिर्देशेन शश्चिनी ग्रहण मतिरिच्यते इत्याधिक्यम् ॥

### तत्त्वालोकः

इदं च विशेषणं मनोज्ञताप्रतिपन्यर्थं, प्रगृहीतं शार्के येन सः प्रगृहीतशार्जः गृहीतधन्वा, इदं च विशेषणं भयजनकत्वप्रतिपन्यर्थम्, सः कृष्णः मनोज्ञं च तृद्धीमं च मनोज्ञभीमं वपुराप प्राप । क इव शतहदेन्द्रायुधवान् विद्युच्छक धनुभ्यौ विशिष्टः निशायां रात्रौ शशिना संसज्यमानो मेघ इव । अत्रापि विद्युद्धिशेषणं मनोज्ञजनकत्वप्रतिपन्त्यर्थं । इन्द्रायुधविशेषणं मनोज्ञजाप्रति पन्त्यर्थम् । अत उपमाने धर्मतः आधिक्यमुपपादयति द्वितीये इति ।

अयं भावः - मेघकृष्णयोरुपमा । तत्र उपमेये पीतवासस्त्वं प्रगृहीत शार्क्तत्वं च विशेषणद्वयमुपात्तम् । उपमाने मेघे उपमेयविशेषणद्वयस्थानापत्रं शतहदेन्द्रायुधवत्वं चेति विशेषणद्वयमुपात्तम् ।

यत्पुनरुपमाने शशिसंसर्गरूपं तृतीयविशेषणमुपात्तम् । तदिधिकं भवति । न ह्यतत्स्थानापन्नः कश्चिदर्थः उपमेये निर्दिष्टः । तस्मादुपमाने शशिसंसर्गो नोपादेयः । उपमेये कृष्णे शंखसंसर्गो यदि विवक्षितः तदा उपमानेऽपि मेघे शशिसंसर्गवद्वाच्यः । न चात्र तथा कृतः । अपि तु उपमाने शशिसंसर्ग उक्तः । उपमेये तत्स्थानापन्नशंखसंसर्गो गम्य इति (अयुक्तमिति) उपमानेऽधिकविशेषणोपादानप्रयोज्यनाधिवयं समस्तीति ।

लिङ्गवचनभेदो यथा-

-

माग्याभावात् करम्थोऽपि चिन्तारत्नमिव च्युतः । सक्तवो भक्षिता देव शुद्धाः कुलवधूरिव ॥ इि ।

#### तत्त्वालोक:

उक्तं च प्रकाशकृता—अत्रोपमेयस्य शं वादेरनिर्देशे शिशनो ग्रहण-मितिरिच्यत इति अधिकपदत्वम् इति । भामहम्तु-अत्र शंखस्यानुपादाने ऽप्यदोषतामाह—

> शशिनो ग्रहणादेतदाधिक्यं किल न ह्ययम् । निर्दिष्ट उपमेयेऽथ वाच्यो वा जलजोऽत्र तु । न सर्वसारूपमिति विस्तरेणोदितो विधिः ।

इति । अयं च भामहामिप्रायो न प्रन्थकृदमिप्रायः ॥

इत्थं जाति-प्रमाणन्यूनताधिक्यम् लकोपमादोपयोः अनुचितार्थेत्वरूपे काव्यदोषे धर्मन्यूनाधिक्यम् लकोपमादोषयोः न्यूनाधिकपदस्वरूपदोषयोरन्तर्भा वमभिधाय लिक्कवचनभेदयोः प्रकमभङ्गान्तर्भावं विबक्षः लिगंषचनभेदावुदहरति-लिक्कवचनेति ।

भाग्याभावात् दैवानुकूल्यराहित्यात् , करस्थोऽपि हस्तगतोऽपि चिन्ता रत्नमिव चिन्तामणिरिव च्युतः श्रष्ट इत्यर्थः । अत्र पूर्वाधें च्युतः इति पुलिङ्गं नपुंसकेन चिन्तारत्नेन नान्वेति । यदि तु च्युतमिति नपुंसकनया विपरिणम्यते तदा उपमेये च्यवनरूपधर्मस्य समन्वयो नोपण्यत इति उपमेये उपमाने वा अन्वेतुं शक्यो नोभयत्रेति लिङ्गभेदः प्रक्रमभङ्गस्यः । उत्तराभ

इमौ प्रक्रमभङ्गान्तर्भूतौ । कथं च्युतत्त्वादिरत्र साधारणधर्मो भवितुं नाईति । उपमानोपमेययोर्मध्ये यत्र लिङ्गवचनसारूप्यं तत्त्ववास्य समन्वयेनोभयान्वयाभावात् ।

### तत्त्वालोकः

हे देव ! कुलवधूरिव पतिव्रतेव, शुद्धाः शर्करादिमधुरद्रव्यसंयोगरहिताः, सक्तवः लाजादिकणा भक्षिताः । अत्र उपमेये अन्वीयमानस्य बहुव वनान्तस्य उपमानभूतवधूपदार्थे अन्वयामावात् प्रक्रमभङ्गस्यः तदाह - इमाविति । प्रक्रमस्य प्रस्तावी चित्यस्य भङ्गः विच्छेदः यत्र सः प्रक्रमभङ्गः । तदुक्तं अन्यत्र —

'प्रक्रमस्यान्यथात्वेन प्रतीतौ प्रस्खलद्भतौ । ह्यादः स्फुरन्ननास्वादी यत्र ग्लानत्वमञ्जुते ॥ दोषः प्रक्रमभेदाख्यः शब्दानौचित्यभूश्च सः । ' इति ।

अस्य दूषकताबीजं च-यस्य यत्र यत्रान्वयेन भाव्यं तत्र सर्वेत्रेकरूपेण सृतायाः प्रतीतेः स्थगनसुप्रवातो वा ।

ननु

'गुणरनध्यैः प्रथितो रत्नैरिव महार्णवः'

इत्यत्र लिङ्गभेदस्य

'तद्वेषोऽसदृशोन्याभिः स्त्रीभिर्मधुरताभृतः'

इत्यत्र वचनभेदस्य च यथा न दुष्टत्वमिति वक्ष्यते तद्वदेवात्रापीति कथमत्र प्रक्रमभङ्ग इत्याशंकते-कथमिति । समाधत्ते-उपमानेति ।

# तथा चोपात्तविशेषणविशिष्टस्यैवोपमानत्वम्रपमेयत्वं वा भन्नेत् ।

#### तत्त्वालोकः

एवं चाल पूर्वीर्द्ध करस्थपदार्थच्युतपदार्थस्य लिङ्गवचनसारूप्यमस्तीति तत्रैव समन्वयेनं उपमानेऽन्वयाभावात । उत्तरार्धे 'शुद्धाः' इति पुत्रप्रसक सक्तुपदार्थसारूप्यं लिङ्गवचनयोरिति सक्तुपदार्थ एव समन्वयात् उपमाना-न्वयाभावात् इत्यर्थः । तथा च उपाचधमिविशिष्टस्यैव उपमानत्वम् उपमेयत्वं वा प्रतीयेत । अन्यतरिसमन् प्रतीयमानं (धर्ममादाय) धर्मान्तरमादाय उपमानिर्वाद्धाः स्यात् । न च तथा प्रस्तुतम् । ततश्चोपमानो मेययोः कस्य चित्सविशेषणत्वम् , अन्यस्य नेति विशेषणप्रक्रमभङ्गोऽस्त्येवेति आह—तथा चेत्यादिना ।

वस्तुतस्त्वत्र — वचनभेदोदाहरणे—कुलवधूरित्यस्य बहुवचनान्तत्वेन विपरिणामे सति पुलिङ्गसक्तुपदार्थेन स्त्रीलिङ्गकुलवधूपदार्थन चान्तयः संपद्यते। एवं 'ग्रुद्धाः' इत्यस्यापि उभयत्रान्त्रयः उपपद्यते । कुलवधूपक्षे ग्रुद्धत्वं अन्यविषयकानुराणदिशून्यत्वम् , सकत् गक्षे ग्रुद्धत्वं आस्वाद्यताप्रतिबन्धक वस्तुमंपर्कशून्यत्विमिते यद्यपि समाधातुं श्रम्यम् । एवमेव कचित् वाक्यभेदं परिकल्प्य अन्वयगोधनिर्वाहः कियते अधापि 'संभवत्येकवाक्यत्वे वाक्यभेदो हि नेप्यते' इति न्यायेत वाक्यभेदकल्यामन्तरा अन्वयगोधानुकूल्यसंपादन युक्तमित्यसिप्रायेण दोष्मध्ये परिगणनं वृतमिति बोध्यम् ।

इत्थं वामनोक्तेषु षट्सु द पेष चतुर्गा दोषविशेषयोरन्तर्भावसुपपाद्य धर्मस्य अनुगामित्वविवशायां कालप्रुषविध्यादीनामुपमेयोपमानयोरन्यतरत्रैव

प्रतीयमानेन तु धर्मान्तरेण उपमा निर्वोद्या स्थात् । ततश्च उपमानोपमेययोः कस्यचित्सविशेषणत्वमन्यस्य नेत्येवं विशेषणप्रक्रमभङ्गरूपता ।

केचितु-कालपुरुष-लोडर्थादिभेदमि दोषमाहुः।

यथा — तस्यापनोदाय फलप्रश्वताः

तुपस्थितायामिष निर्व्यपेक्षः।

त्यक्ष्यामि वैदेहसुतां पुरस्ताः

तसमुद्रनेमिं पितुराज्ञयेव॥

अत्र समुद्रनेमिमत्यजमिति अन्वेति न तु त्यक्ष्यामीति।

तत्त्वालोकः

आनुक्लयं नोभयत्रेति सोऽपि भेदः प्रक्रमभङ्ग एवान्तर्भवतीति हृदये निधाय केषांचिद्रुद्रटादीनां मतमनृद्योदाहरति । केचिचिवति । कालाः—भूत भविष्यद्वर्तमानाः । पुरुषाः—प्रथममध्यमोत्तमाः, लोडर्थः -विधिनिमन्त्रणा मन्त्रणामीष्टसंप्रश्न प्रार्थनादिः ।

चारमुखात्सीताया अपवादं श्रुत्वा तत्परिहारोपायान्तरमनवगत्य सीताः त्यागेनैव तं परिमार्ष्टुमिच्छू रामभद्रः आह— तस्येति । तस्य अपवादस्य, अपनोदाय परिमार्जनाय, फलप्रवृत्तो अपत्यलामे उपस्थितायाम्—मन्निहिताया भिष, निर्ध्यपेक्षः निःस्पृहस्सन् वैदेहस्रताम् 'जनको ह वैदेह आसांचक' इति श्रुत्यन्तजोघुप्यमाणपरिशुद्धतमजनकस्रतामिष, पुरस्तात् पूर्व वनगमना त्प्राक्, पितुराज्ञया दशरथवचनानुसारेण समुद्रनेमिमिव भूमिमिव, त्यक्ष्यामि हास्यामि इत्यर्थः ।

अत्र कालभेदस्य दोपत्वे हेतुमाह-अत्रेति । अत्र त्यक्ष्यामीति

पुरुषभेदो यथा---

शरीरमात्रेण नरेन्द्र तिष्ट्य आभासि तीर्थप्रतिपादितर्द्धिः । आरण्यकोपात्तफलप्रस्तिः स्तम्बेन नीवार इवावशिष्टः ॥

नीवारे आभातीत्यन्वेति न त्याभासीति ।

### तत्त्वालोकः

प्रतिपाद्यभविष्यत्कालाविष्ठन्निक्षयाविशेषस्य वैदेहसुतायामन्वय इव न समुद्र नेमिरूपेऽर्थे इति भविष्यत्कालघटितत्यागस्य भूनकालघटितत्यागकर्मीभूतसमुद्र नेमिरूपार्थानन्वयात् धर्मस्य नानुगामित्वमिति । त्यक्ष्यामीति प्रकृतभविष्य त्कालेनानिर्वाहात्कमभङ्गः इति भावः ।

एवं पुरुषभेदेऽपि धर्मे साधारण्यं हीयते तरुदाहरति- श्रारीरमात्रे । हे नरेन्द्र नरश्रेष्ठ रघो । तीर्थप्रतिपादितद्धिः सत्पात्रवितीर्णेश्वर्यः

योनी जलावनारे च मन्त्राद्यष्टादशस्विप । पुण्यक्षेत्रे तथा पात्रे तीर्थ स्याद्दर्गनेष्विप ॥

इतिहलायुधः। शरीरमात्रेण तिष्ठन् आरण्यकोपात्तफलप्रस्तिः अरण्ये भवाः आरण्यकाः मनुष्याः मुनिप्रमुखाः अरण्यान्मनुष्ये (पा. स् . ४-१ १२९) इति वुञ्पत्ययः। तैः उपात्ता फलमेव प्रस्तिर्यस्य सः स्तम्बेन काण्डेन अवः शिष्टः, प्रकृत्यादित्वात् तृतीया, नीवार इव तृणधान्यमिव आभासि शोभसे।

अत्र प्रक्रमभङ्गमुप्पादयति—नीवार इति । अयं भावः – अत्र रघोः नीवारस्य चोपमोपनि बद्धा । साधारणधर्मश्च भानम् तस्य सम्बोध्ये उपमेये रघौ

विध्यादि भेदी यथा (रघुवंशे)

आशास्यमन्यत्पुनस्वतभ्तं श्रेयांसि सर्वाण्यधिजग्मुषस्ते । पुत्रं लभरवातमगुणानुरूपं भवन्तमीड्यं भवतः पितेब ।।

भवन्तमलभतेति अन्वेति न तु लभस्वेति ॥

### तत्त्वालोकः

आभासि इति मध्यमपुरुषे। उन्वेति, उपमाने नीवारे तु आभातीत्येव । अतश्च सम्बोध्योपमेयान्वय इव उपमाने अन्वयो न भवतीति प्रकृतमध्यमपुरुषेण उप-माया अनिवाहात् प्रक्रमभङ्को दोष इति ।

विध्यादिभेदमुदाहरति – विध्यादीति। रघुं प्रति वरतन्तुशिष्यस्य कौस्यस्य वाक्यम् । सवणि श्रेयांसि समस्त नमङ्गलानि अधिजग्मुषः प्राप्तवतः ते तव अन्यत् पुत्रलाभातिरिक्तम् आशास्यम् आशीस्साध्यम् आशंसनीयं पुनरुकतभूतम् पौनरुकत्यदोषप्रस्तम् पुत्रज्यातरिक्तांशस्य सर्वस्यापि सिद्धस्वात् पिष्टपेषणन्यायसाजात्यप्रसङ्ग इति यावत् । किंतु ईड्यं स्तुत्यं भवन्तं भवतः पितेव आत्मगुणानुरूपम् आत्मगुणसदृशम् पुत्रं लभस्व प्राप्नुहि । आशिषि-लिङ् लोटो [पा.सू. ३—१-१८२] इत्याशिष लोट् ।

अत्र प्रक्रमभञ्जमुपपादयति भवनत्मिति । अत्र भवतः पिता भवन्तं यथा अलभत तथा त्वम् त्वया तुल्यगुणं पृत्रं लगस्य इति, न तु भवतः पिता लभस्वेति । एवं चात्र आशास्यमानताविशिष्टपुत्रलाभस्य उपमेये युष्मदर्थेऽन्वयः ।

### तत्त्वालोकः

तद्वत् आशास्यमानान्यरहितपुत्रलाभान्वययोग्यपितरि सिद्धत्वेन अनन्वयात् आशीःप्रक्रमभङ्गः इति भावः । विध्यादीनामित्यादिशब्दात् संप्राह्यस्य आशिषो भेदः उदाहतः । विधिभेदस्य तु—

गंगेव प्रवहतु ते सदेव कीर्तिः ।

इत्यादि संप्राह्मम् । कालपुरुषविध्यादिभेदो दोष इति काव्यप्रकाशकारादिप प्राचीनेन रुद्रटेनाभिहितम्

> सामान्यशब्दभेदस्सोयं यत्रापरत्र शक्येत । योजयितुं नाभग्नं तत्सामान्याभिधायि पदम् । तिल्लङ्ककालकारकविभक्तिवचनान्यभावसङ्कावात् । रभयोस्समानयोरिति तस्यां भिष्ठेत किंचित्तु ॥

इति । तदेतदेव प्रकाशकृता अभिहितम्—कालपुरुषविध्यादिभेदेऽपि न तथा प्रतीतिरस्खलितरूपतया विश्रान्तिमासादयतीति असावपि भग्नप्रक्रमतयेव व्यासः इति ।

यद्यपि महाभाष्ये पस्पशाहिके 'रक्षोहागमलभ्वसन्देहाः प्रयोज-नम् ' इति व्याकरणाध्ययनस्य मुख्यं प्रयोजनपञ्चकं प्रदर्श्य आनुषङ्गिकानि प्रयोजनानि प्रदर्शयता पतञ्जलिमहर्षिणा

उतौरवस्मै तन्वं विसस्रे । जायेव पत्य उशती सुवासाः ।

इत्युत्तरार्धया ऋचा प्रत्यक्षतः शब्दस्वरूपस्य श्रोत्रेणोपलम्भेऽपि प्रकृतिप्रत्यय विभागतद्र्थपरिज्ञानवतः वाक् स्वात्मानं विवृणुते इत्यादिना व्याकरणज्ञानस्य युक्ततां उपपादियिष्यता प्रथमतः तद्यथा जाया पत्ये कामयमाना सुवासाः स्वमात्मानं विवृणुते एवं वाग्विदे वाक् स्वमात्मानं विवृणुते इति व्याक्त्यातः

असाद्दश्यासंभवावुपमायां अनुचितार्थतायां पर्य-वस्यतः।

### तत्त्वालोकः

विन अत्र।पि कालपुरुषविध्याद्यर्थव्यत्यासपरिकल्पने बाधकं नाम्तीति वक्तुं शक्यम् । अथापि अस्य प्रकृतार्थप्रतीतिविघातस्यानुभवगोचरस्य सत्वाद्दोष— विषयत्वमपरिहरणीयमित्याययः ।

एवं सहृदयहृदयविसंवादिधर्मनिमित्तक सादृश्यं यत्रोपनिबद्ध्यते तत्र असादृश्यस्य उपपत्तिशृत्योपमानपरिकरूपनेन असंभवस्य च पृथग्टोषःवमिमिहितं प्राचीनविमनादिभिः तदेतदनुभाष्य, तयोः परिगणितेषु काज्यदोषेष्वन्तर्भाव माह – असादृश्येति ।

असादश्यासंभवी वामनेन प्रदर्शिती-अप्रतीतगुणसादश्यमसादश्यम् (का. स्. ४ २ १२) अनुपपत्तिरसंभवः (४ २ ४०) इति ।

ेननु असाद्दयस्य कथमनुचितार्थतायां पर्यवसानम् ! अनुचितार्थत्वं च किट्टिशमिति चेदुच्यते—साद्दरयमात्रसारा ह्युपमा, साद्दर्यं च साधारणधर्म-संबन्धः, स च धर्मे साधारण्यमूलः। तत्वं च कचिदनुगामितया कचिद्धिम्ब प्रतिबिम्बभावदिना बा भवितन्यम् येन केनाऽपि प्रकारेण धर्मे साधारण्यं सहृदयसंवादं न लभेत चेत्तदा असंबद्धार्थघटना कविना कृतेति प्रकृतोत्कर्षः न सिद्धग्रतीति उपदलोक्यमानार्थोत्कर्षाभित्रायेण प्रयुक्तापि तदप्रतिपादने भौचित्यविरद्दः स्पष्ट एव । इदमेव असाह्ययं अनुचितार्थत्वं च । एव—मनुषपित्रह्मोऽसंभवश्च ॥

असादृश्यं यथा- (वामनस्य काञ्यालंकारद्धत्रे)
'ग्रथ्नामि काञ्यश्चिनं विततार्थरियम् ।'

काव्यस्य शशिना साद्यमप्रसिद्धम् । यद्यर्थानां रश्मीनां च साद्य्यं प्रसिद्धं स्यात् तदा तदीयविम्बप्रति—विम्बमावेन काव्यशशिनोः साद्यमप्रसिद्धमप्यानीयेत , न च तद्प्यस्ति ॥

### तत्त्वालोकः

'असाद्दयासंभवयोः अनुचितार्थतायां अन्तर्भावं प्रतिपादयताऽपि प्रकाशकृता—वावयदोषनिरूपणावसरे 'उपक्लेवयमानस्य तिरस्कारामिव्यक्ष कत्वंनु अचितार्थत्वं मिति प्रतिपादितम् तत्तु यद्यपि ।

'प्रथ्नामि काव्यशशिनं वितत्र्थिशिम्'

इत्यत्र न समन्वेति तिरस्काराप्रतीतेः । अथापि-पुरस्कारप्रतिपादनाय प्रवृत्तेन पुरस्कार्ये अपुरस्कृते सांत तिरस्कार एव पर्यवसानमिति पुरस्कार्यस्य अपुरस्कारोऽपि तिरस्कार एवेति अभिप्रायेण तथा प्रतिपादितम् ।

यद्वा-दोषान्तरलक्षणान।क्रान्तत्वे सित यत्र कल्पितसादृशये औचित्यं नास्ति तत्र अनुचितार्थत्वम् । एवं च दोषान्तरानाक्रान्तत्वे सित औचि-त्याभाव एवानीचित्यमित्यत्र तात्पर्योत्र कोऽपि दोषः ।

असाद्दर्यमुदाहरति-असाद्दर्यं यथेति । असाद्दर्यमुप्पादयति -काव्यस्येति ।

### तत्त्वालोकः

न च-'तया विवृद्धाननचन्द्रकान्त्या' इत्यल शरदपर्णयोः स्वतस्सा-दृश्यमप्रसिद्धमिति तत्राप्यसादृश्यं दोषोऽस्त्विति वाच्यम् 'विवृद्धानने'त्यादी समासभेदाश्रयणेन उपात्तसाधारणधर्मयोरेव विवृद्धतिविम्बभावम् लकतया धर्मे साधारण्यं सम्पाद्य सादृश्यं निव्यूदम् तद्भद्रत्रापि यदि उपपादयितुं शक्येत तदा दोषोद्धारो भवेत् न चात्र तथेत्यभिप्रेत्याह—यदीति ।

अयमिप्रायः — यस्य कस्यापि पदार्थस्य परिकल्प्यमानं साद्ययं चमत्कारजनकगुणाधीनम् । यदि अर्थानां रश्मीनां च काव्यशशिविशेषणानां साद्ययप्रयोजकधर्मद्वारा साद्ययं प्रसिद्ध्यति, तदा काव्यस्य शशितुल्यत्वं आनीयेत । न चात्र रश्मीनां साधारणो धर्मः प्रसिद्धः । अत्थ्यात्र काव्यस्य शशितुल्यत्वे सिद्धेऽर्थानां रिश्मतुल्यत्वम् अर्थरश्मीनां साद्यये सिद्धे कव्यम्य शशितुल्यत्वसिद्धिरित्यन्योन्याश्रथदोषः ॥

न चैंव हेतुहेतुमद्भावापत्रैकविषय्यन्वितान्यविषयकपरंपरितोपमायाः—

दूरादयश्चक्रिनिभस्य तन्वी तमालतालीवनराजनीला । आभाति वेलालबणाम्बुराशे द्धारा निबद्धेव कलक्करेला ॥

इत्यादी वक्ष्यमाणायाः उच्छेदापितः। तत्रापि अम्बुराशेरयश्चकेण या उपना तस्याः वेलायाः कलङ्करेखया उपमायां हेतुत्वात् तथा वेलायां कलङ्क-रेखयोपमायां सिद्धायां अम्बुराशेः अयश्चकोपमसिद्धिरित्यन्योन्याश्रयणात् इति वाच्यम्।

वैषम्यात् । उक्तपरम्परोपमायां हेतुहेतुमद्भावसत्वेऽपि अम्बुराशौ

यथा वा - (प्रतापरुद्रयशोभूषणे)

एष विन्ध्याचलस्सान्द्रकुङ्जोल्लसितनिर्झरः । भालेक्षणस्फुरद्वह्विभिखाटोप इवेश्वरः ॥ इति ।

### तत्त्वालोकः

अयश्चके च वर्तुलाकारवत्वेन, अन्येन वा प्रतीयमानेन धर्मान्तरेण उपमा निर्वाहसम्भवात् नान्योन्याश्रयदोषपसक्तिः। इह तु – यस्य कस्यापि धर्मस्याप्रतीत्या सादश्यं न सिद्धचतीति अनौचित्यमम्त्येवेति॥

> यदि तु-'प्रथ्नामि काव्यशशिन'मित्यत्र 'लोकोत्तरचमत्कारवर्णनानिपुणः कविः'

इत्युक्तरीत्या सहृदयहृदयाह्नादजनकमेव काञ्यं नान्यदिति काञ्यशिशनोः आह्ना दकारित्वं प्रतीयमानं समानो धर्मः इति काञ्यशिशगतार्थरश्मीनां विततत्वमेव साधारणो धर्म उपाच एवेति कृत अनौचित्यमिति विभाज्यते तदात्र निवारि तोऽयं दोषः। अथाप्यन्यत्र एष दोषः स्थित एवेति उदाहरणान्तर-माह—यथा वेति।

उदाहरति- एष इति । सान्द्रेण निविडेन कुञ्जेन वृक्षावृतान्तर— प्रदेशेन 'कुञ्जो वृक्षावृतान्तरे' इति वैजयन्ती । उछिसितः शोभितः निर्श्नरः जलप्रवाहः यस्मिन् सः, एषः विन्ध्याचलः विन्ध्याख्यः पर्वतिविशेषः । भालेक्षणे ललाटनेत्रे म्फुरन् यो विहः तस्य शिखायाः ज्वालायाः आटोपः संभ्रमो यस्मिन् सः ईश्वर इव भातीत्यध्याहारः ॥

असंभवो यथा-(राजमित्रकाव्य)

निपेतुरास्यादिव तस्य दीप्ताः शराः धनुर्मण्डलमध्यभाजः । जाज्वल्यमाना इब वारिधाराः दिनाधेभाजः परिवेषिणोऽर्कात् ॥

ज्वलन्त्योऽम्बुधाराः सूर्यमण्डलान्निष्पतन्त्यो न संभव-न्तीत्यसंभवः॥

### तत्त्वालोकः

अत्र कुञ्जोहिसित नेईनस्य, विन्ध्याचलस्य, फालेक्षणस्फुरद्वहेरीश्वरस्य च मिथो न साद्दर्यं विगुणत्वात् । अतश्चात्र अनौचित्यमपरिहार्यमिति यावत् । एतेन 'प्रथनामीत्युदाहरणे वामनोक्तः इतरेतराश्रयदोषः उद्धर्तुं शक्य इति भावः ॥

उपमानोपमेयमावः उपपन्नोपमाननिमित्तकः, यत्र उपमानमुपादीयमानं अनुपपन्नं चेत् तदा असम्भवास्त्र्यमितिरक्तं दोषमिभिद्धते प्राश्चः । तत्र तु परं दोषत्वमिष्यते परंतु अतिरिक्तता नेष्टा तस्य अनुचितार्थतायामेव पर्यवसानादिति भामहोदाहृतं शाखावर्द्धनीयं पद्यमुदाहरति — असंभवो यथेति । धनुमण्डलमध्यभाजः मण्डलाकारकामुकमध्यगतस्य, तस्य राज्ञः आस्यादि — वेरयुरप्रक्षा, दीप्ताः जवलन्तः शराः, दिनार्धभाजः अह्यो मध्यकालगतस्य. परिवेषिणः परिधिमतः, अर्कात् विवस्वतः सकाशात्, जाज्वल्यमानाः अत्यधिकं ज्वलन्त्यः, वारिधारा इव जलधारा इव, निपेतुः निष्पेतुरित्यर्थः ।

असंभवमुपपादयति — ज्वलन्त्योऽम्बुधारा इति । अत्र शराणां वारि

#### तत्त्वालोक:

थाराणां चोपमा निबद्धा । तत्र उपमानांशे मध्यन्दिनगतपरिवेषविशिष्टस्पित् जाज्वल्यमाना बारिधाराः न हि कदाचिन्निष्पतिति । अतश्च बारिधारासु ज्वलनम्, ज्वलनिविशिष्टवारिधारायाः विवस्ततः पतनं वा न अनुभवानुसारि । तस्मात्ताहशार्थस्य निबद्धस्य असंभवादयं असंभव उच्यते । एवंविधासं-भावितार्थस्योपमानतयोपादाने वस्तुतो धनुर्भण्डलमध्यनिस्सरज्ज्वलच्छरनिष्प—तनस्याऽपि असंभवः ख्याप्येत उपमानानुरूप्यस्य उपमेये विवक्षितुं युक्तत्वात् एतेन प्रकृतेऽर्थेऽनौचित्यमेव स्यात् उपपादितश्चायमसंभवो भामहेन—

कथं पातोऽम्बुधाराणां ज्वलन्तीनां विवस्वतः । असंभवादयं युक्त्या तेनाऽसम्भव उच्यते ॥ इति ।

अयं चासंभवः -काव्यप्रकाशः कृता-अनुचितार्थतायां पर्यवसितः — 'अत्रापिज्वलन्त्योऽम्बुधाराः सूर्यमण्डलात् निष्पतन्त्यो न संभवन्तीत्युपनिबध्य मानोऽर्थोऽनौ चित्यमेव पुष्णाति । इति ।

### नन्वेवं तर्हि-

सुवृत्तमुक्ताफल गलिचित्रितं भवेदखण्डं यादि चन्द्रमण्डलम् । श्रमाम्बुबिन्द्र्करराजितं सखे ततो मुखं तेन तवोपमीयते ॥

इत्युत्पाद्योपमेति व्यवहृतायां किवकिल्पतोपमायां दुष्टोपमेति व्यवहारप्रसंगः । यतश्चात्र पूर्णचन्द्रमण्डलस्य लोकप्रसिद्धस्यैव मुक्ताफलजालचित्रितत्विविशष्ट-वेषेण उपमानस्वं किवकिल्पतिमत्यत्रापि सुवृत्तमुक्ताफलजालचित्रितत्वं चन्द्र-मण्डले न संभवतीत्यसम्भवोऽस्त्येवेति कथमेवमादौ उत्पाद्योपमेति व्यवहृता भोजराजादिभिः इति चेत् ।

### तत्त्वालोकः

सत्यम् अथापि —यद्यर्थघटिततया तादृशविशेषणविशिष्टोपमानःव-विवक्षा कविसंमतेति उन्नेतु शक्या। 'अत एव-रुद्रटेन काव्यालकारे—

> अनुपममेतद्वस्तु इत्युतमानं तद्विशेतणं चासत् । संभाव्य स यद्यर्थं कियते सोपमोत्पाद्या ॥

इत्यिमिहितमित्यदोषादिति चेत् । निपेतुरास्यादिवेत्यत्रापि—यदि विवस्वतः सकाशात् जाज्वल्यमानाः वारिषाराः पतेयु तादृशाश्यराः इति निष्पतत्सु शरेषु तीत्रपातित्व,सानुबन्धपातित्वासंख्येयत्वानां प्रतिपत्यर्थं तथा किना परिकल्पितमिति किमित्युपमा न स्यात्। यदिशब्दानुपादानेऽपि यद्यर्था न्वययोग्यतासत्वेऽध्याद्यारादिनापि तथा कर्तु शक्यत्वात् नात्रासंभवः नौचित्या वहो भवति । अत एव उक्तोदाहरणे असंभवस्याभावं संभाव्य उपमोत्प्रेक्षयोः अतिशयप्रतिपादनाय एवंविधार्थपरिकल्पन न दोषायेत्यमिहितं भामहेन—

तत्रासंभवितार्थेन कः कुर्यादुपमां कृती । को नाम बन्हिनौपम्यं कुर्वीत शशलक्ष्मणः ॥

यस्यातिशयवानर्थः कथं सोऽसंभवो मतः । इष्टं चातिशयार्थत्वं उपमोत्प्रेक्षयोर्थथा ॥ इति ।

### एतेन---

बालेन्दुवऋाण्यविकासभावात् बभुः पलाशान्यतिलोहितानि । सद्यो वसन्तेन समागतानां नखक्षतांनीव वनस्थलीनाम् ॥

#### तत्त्वालोकः

इत्यादी तादृशवनस्थलीनस्वक्षतस्यासंभवेऽपि कविना अतिशयप्रतिपादनाय तथा संभाव्यत इत्युत्प्रेक्षायां नासंभवो दोष इत्यापे प्रातपादितं भवति ।

एव तर्हि असंभवस्य न कुत्रापि दोषतेति पर्यनुयोगे तु अस्त्यसंभवः उपमादृषकः अथापि नोक्तोदाहरणे । अपितु—

चकास्ति वदनस्यान्तः स्मितच्छायाविलासिनः । उन्निद्रस्यारविन्दस्य मध्ये मुग्धेव चन्द्रिका ॥

इत्यादी विकासिनो वदनस्य अन्तः स्मितच्छायायाः संभवेऽपि उन्नि द्रारविन्दे चन्द्रिकाया असंभव एव । चन्द्रोदये पद्मस्य नियमेन मुकुली— भावात् । रुद्रटस्तु-

> उपमानं यत्र स्यादसंभवत्तद्विशेषणं नियमात् । संभूतमयद्यर्थे विज्ञेयोऽसंभवस्सः इति ॥

### इति लक्षयित्वा —

सुतनुरियं विमलाम्बरलक्ष्योरुमृणालम्ललालित्या । अजलप्रकृतिरदूरस्थितमित्रा गगननलिनीव ॥ इत्यत्र यद्यर्थं विना दुष्टतेति निमसाधुः ।

एवं च यद्यर्थविवक्षायां असंभवस्य दोषता रुद्रटेन परिहृतेलि बोध्यम् । ग्रन्थकृताऽपि पूर्वं न हि वस्तुसद्र्थनिकन्धना उपमितिकियानिष्पत्तिरुपमेति रुक्षणमुच्यते किंतु कविविवक्षानिकन्धना इति ॥

इत्थं वामनाभिमतान् षद्भदोषान् प्रकाशकारादिसंमतदोषयोरन्त— र्भाव्य रुद्रटादिरीत्या उपमानाप्रसिद्धिरि किश्विद्दोष इति तद्भिधत्ते —

केचिदुपमानाप्रसिद्धिं पृथग्दोषमाहुः । यथा— वाष्पदिग्धेक्षणं वक्त्रं तरुण्याः परिदृश्यते । तुषारसिक्तच्छदनं तरङ्गिण्या ईवोत्पलम् ॥

### तत्त्वालोकः

केचिदिति । केचित् रुद्रट-विद्यानाथादयः इत्यर्थः । तदुक्तं काव्यालं कारसूत्रे रुद्रटेनं —

> उपमानतया लोके वाच्यस्य न तादशं प्रसिद्धं यत् । क्रियते यत्र तदुत्कटसामान्यतयाऽप्रसिद्धिस्सा ॥

### इति । उदाहृतं च---

पद्मासनसन्निहितो भाति ब्रह्मेव चक्रवाकोऽयम् । श्वपचरयाम वन्दे हरिं इन्दुसितो बकोऽयमिति ॥

इदं च धर्मस्यानुगामिताय।मुदाहरणं, ब्रह्मकेशवचकवाकानां क्रमेण-पद्मासनत्वश्यामस्वसितत्वैः चकवाकश्वपचबकास्समाना अपि उपमानत्वेन न प्रसिद्धाः। बिम्बप्रतिबिंबभावमूलकतया धर्मे साधारण्यसंपादनेऽपि उपमानस्याप्रसिद्धिदीष एवेति द्वितीय प्रकारमुदाहरति —यथेति । तरुण्याः नायिकायाः, बाष्पदिग्वेक्षणं अश्रुव्यासनयनवद्धक्तं मुख तरिक्षण्याः शैवलिन्याः तुषारसिक्तच्छदनम् तुषारार्द्भदलमुद्धस्वलमेव परिदृश्यते ।

अत्र बाष्पदिग्धेक्षणस्य तुषारसिक्तच्छदनस्येन्यनयोः वस्तुतो भेदे प्रतीतेऽपि विश्वप्रतिर्विवभावम् लतया धर्मे साधारण्यं सम्पादयितुमलम् । अथापि उत्पलमुखयोः उपमा न प्रसिद्धन्यपमानभूतमृतप्रलं मुखानुयोगिक

अत्र बाष्पदिग्धेक्षणं तुषारसिक्तच्छदनं इत्यनयोः विम्बनितिबिम्बभावेन साद्दरपसंभवेऽप्युत्पलस्य मुखं प्रति उपमानत्वाप्रसिद्धिरेव दोषः ।

अथैषां दोषाणां यथासम्भवमपवादाः प्रदर्श्यन्ते ।

कविसमयसंमतेषु जात्या प्रमाणेन च न्यूनत्वा-धिक्ये न दोषौ ।

### तत्त्वालोकः

साद्दरयप्रतियोगितया न प्रसिद्धम्, अपि तु नेत्रयोरेव उपमानत्वेनेत्युपमा नाऽप्रसिद्धिरेव दोषः । तदाह — अत्रेति । विद्यानाथेनःपि उक्तम्-'अप्रसिद्धोपमानं यत् अप्रसिद्धोपमं मतम् ॥ इति ।

इत्थं केषांचित् दोषाणां अन्यत्रान्तर्भावमुपपाद्य तेषामपि यथासंभव-मपवादान् संक्षेपेण प्राचीनैः प्रतिपादितान् विस्तरतः प्रतिपाद् यितुकामः अवतारयति—अथेति । अथ- पूर्वोक्तदोषेषु केषाचित् उक्तदोषेष्वेवान्तर्भावस्य च निरूपणानन्तरम् एषां—अनुचिनार्थतायामन्तर्भृतयोः हीनाधिकपदत्वरूपयोश्च दोषयोः यथासंभवमनुभवनहःकविषयोगादीनां उपलंभानुरोधेन अपवादाः-अदोषत्वानि प्रदर्शन्ते इति यावत् ।

तत्र कचित् जात्या प्रमाणेन च न्यूनत्वाधिकये दूषकतायां प्रयोजके न भवन इत्यत्र हेतुमाह-क विसम्मतेष्टिति । यस्मिन्नर्थे कवेः जाति-प्रमाणान्यन्यनुताधिकये सम्मते भवनः तदा न दोषत्वमिति । तत्रोदाहरणं

यथा ---

तवाननसमश्रन्द्रः चन्द्रतुरुयं न्वदाननम् । ब्राणुकं मध्यसदृशं मध्यं ब्राणुकसिन्नमम् ॥

अत्र कविसमयप्रसिद्धेः न किंचिदनौचित्यम् । उपमेयोपमानगताधिकधर्मोपादानस्य एकैकधर्मकानेकोपमा र्थत्वेन वा साधारणधर्मवत्तासम्पादनार्थत्वेन वा धर्मिखरू-

### तत्त्वालोकः

आह-यथेति। अत्र आननचन्द्रयोरुपभायां उपमाने जात्या न्यूनता— चन्द्राननयोरुपमायां चन्द्रस्याधिक्यं च न दोषः, तथा मध्यद्यणुक्रयोरुपमायां उपमाने द्यणुके परिमाणतो न्यूनता न दोषः। द्यणुक्रमध्ययोरुपमायां मध्ये उपमाने परिमाणत आधिक्यं न दोषः।

तदेतदुपपादयति-अत्रेति । तदुक्तं वाग्भटेन काव्यानुशासने'तत्र कविसमये सतामपि भावानां केषांचिदनिबन्धः । कचिदसतामपि
भावानां निबन्धः-यथा पुष्पफलयोश्चन्दनदुमे सतोरप्यनिबन्धः । दिवा
नीलोत्पलादीनां विकाससद्भावेऽपि अनिबन्धः । द्वितीयस्य यथा-नदीषु
नीलोत्पलादीनां, यशोहास्ययोः शौक्ल्यस्य, अयशःपापयोः काष्ण्यस्य'
इत्यादि । तद्वदत्रापि मुखचन्द्रयोः चन्द्रमुखयोः उपमायां जात्या न्य्नताधिवये कविसमयसिद्धे । तथा द्यणुकमध्ययोः मध्यद्यणुकयोश्चोपमायां
प्रमाणतन्न्युनत्वाधिकये न दोषौ इति भावः ।

धर्मतः न्युनत्वाधिक्ययोः कविददोषत्विमत्युपपादियतुं कारणान्य चेष्ट्र-उपमेयोपमेति ।

पविशेषलाभार्थत्वेन वा विधान्तरेण वा प्रस्तुतकार्यान्तरार्थत्वे धर्मतो व्युनत्वाधिक्ये न दौषौ ॥

यथा -

क्षीरोदवेलेव सफेनपुद्धा,
पर्याप्तचन्द्रेव श्ररित्रयामा ।
नवं नवक्षीमनिवासिनी सा
भूयो बभी दर्पणमादधाना ॥

#### तत्त्वालोक:

अयं भावः — उपमाने यावन्ति विशेषणानि तदपेक्षया उपमेयेऽधिक-विशेषणोपादानम् , उपमेये यावन्ति विशेषणानि तदपेक्षया उपमाने अधिक विशेषणोपादानं च यदा एकस्मिन्नुपमेये अनेकोपमानसंबन्धफलकं धर्मे साधा-रण्यसंपादकं वा, धर्मिस्वरूपविशेषावगमकं वा प्रकारान्तरेण प्रकृतकार्यान्त रोपयोगि वा भवेचदा अदोषतैवेति ।

तत्राद्यमुदाहरति — यथेति । नवक्षीमनिवासिनी तथा नवं दर्पण मादधाना सा सफेनपुङ्का क्षीरोदवेलेव, पर्याप्तचन्द्रा शरत्त्रियामेव भूयो बभी इत्यन्वयः।

नवं नूतनं क्षीमं दुकूछं निवस्ते आच्छादयतीति नवक्षीमनिवासिनी । वस्तेराच्छादनार्थाणिणनिः । तथा नवं दर्पणमिनवं मुकुरमादधाना बिभ्रती, सा गौरी, सफेनपुञ्जा सिंडण्डीरपङ्क्तिः । क्षीरोदवेलेव क्षीरमुदकं यस्य सः क्षीरोद -क्षीरसमुद्रः 'उदकस्योदः संज्ञायाम् ' [पा.सू. ३-३-५७ सू [

# इत्यत्रोपमेयगताधिकविशेषणोपादानस्यैकैकविशेषणकोपमा-नार्थत्वात् ॥

### तत्त्वालोकः

इत्युदकशब्दस्योदादेशः। तस्य वेला तीरभूमिरिव। 'वेला काले च जल घेस्तीरे नीरविकारयोः' इति विश्वाः। पर्याप्तः—पूर्णः चन्द्रो यस्यां सा पर्याप्त चन्द्रा पूर्णचन्द्रा शरिन्त्रयामा—शरद्रात्रिरिव, भूयः अतिशयेन, बभौ चकासे इत्यर्थः।

अत्र गौर्या वेलासाद्दर्यम् , शरद्रात्रिसाद्दर्यं च वर्ण्यते । आदे उपमानोपमेययोः विशेषणे फेनदुकूले तयोर्बिम्बप्रतिबिम्बभावः । द्वितीये चन्द्रदर्पणे उपमानोपमेयविशेषणे, अनयोश्च विम्बप्रतिबिम्बभावः, तन्मूलकतया चोपमा निबद्धा ।

तदेवोपपादयति - इत्यत्रेति । इत्यत्र क्षीरोदवेलेत्युदाहरणे उपमेय-गतं यदिषकविशेषणोपादानं इत्युक्तौ वेलाप्रतियोगिकपार्वत्यनुयोगिकसादृश्ये दर्पणाशस्य, शरद्रात्रिप्रतियोगिकपार्वत्यनुयोगिकसादृश्ये क्षीमस्य पार्वतीरूपो पमेये आधिक्यं न दोषाय भवति । कुतः एककिविशेषणकोपमानार्थत्वात् तत्तदुपमायां क्षीमदर्पणयोरुपयुक्तत्वात् इत्यर्थः ।

अन्यशा-दर्पणदुक्लयोर्मध्ये यदि उपमेये दर्पणमनुपात्तं स्थात् तदा पार्वत्याः शरद्राज्या सादृश्ये दर्पणरूपिबम्बाभावे उपमानरात्रिविशेषणं चन्द्रः कस्य प्रतिबिम्बः स्यादिति विम्बप्रतिबिम्बभावाभावे साधारण्यं भज्येत । तथा – दुक्लस्योपमेयेऽनुपादाने पार्वत्याः वेलया सादृश्ये दुक्लरूपिबम्बाभावे उपमानवेदाविशेषणं फेनः कस्य प्रतिविम्बस्स्यादिति धर्मे साधारण्यं भज्येत ।

श्वीरोदवेला च सफेनपुद्धा
पर्याप्तचन्द्रा च शरत्तित्रयामा ।
अनुव्यधात्श्वीमनिवासिनीं तां
अच्छप्रभं द्रपणमादानाम् ॥

इत्यस्यैव क्लोकस्य पाटे उपमानगतानेकधर्मौपादानमैकक धर्मकोपमाद्वयार्थमित्युपमानस्य धर्मत आधिक्यं न दोषः ।

### तत्त्वालोकः

अतश्च तत्तदुपमायां उक्तधर्मयोरेकेकस्य साधारण्यप्रयोजक बिम्बप्रतिबिम्बमा पयुक्ततया उपमेये धर्माधिक्यं न दोष इति भावः ।

उपमेयगृताधिकधर्मीपादानस्यादोषतामुपपाद्य उपमानगृताधिकधर्मीपादवो नस्य अदोषतामुपपादियतुं पूर्वोक्तस्थल एव किंचिद्वग्रत्यासेन पाठे तदुदाह रणत्वं उपपद्यत इत्याह-श्लीरोदेति । सफेनपुञ्जा फेनोत्करसहिता, क्षीरोद वेला क्षीरसमुद्रतीरभूमिश्च, पर्योधचन्द्रा परिपूर्णचन्द्रा शरत्त्रियामा, शरद्रा-त्रिश्च क्षीमनिवासिनीम्, अच्छप्रभं दर्पणमाद्यानां तां पार्वतीम्, अनुव्य धात् अनुचकारेत्यर्थः ॥

अत्र वेलायां रात्री च गौरीसाद्दयं वर्ण्यते । आदे वेलागौर्योरुपमायां फेनदुक्ले, अन्त्ये चन्द्रदर्पणयोर्बिम्बप्रतिबिग्बभावः । परंतु पाठ
विषयीसात् गौर्याः उण्मानता, वेलाशरद्राज्योरूपमेयतेति विशेषः अथापि।
पूर्वोक्ताधिक्यं तत्तदुपमायां साधारण्योपयोगिबिम्बप्रतिबिग्बभावस्य प्रयोजक
भवतीति उपमाने धर्माधिक्यं न दोष इति भावः । तदाह-इत्यस्यैवेति ।

इति विज्ञापितो राज्ञा ध्यानस्तिमितलोचनः । क्षणमात्रमृषिः तम्थौ सुप्तमीन इव हृदः ॥

अत्र विज्ञा तिविशेषणं ध्यानस्तिमितलोचन इति साधारणधर्मवत्तासंपादनार्थमिति न्यूनत्वं न दोषः ।

> ज्यानिनादमभिगृह्णती तयोः प्रादुरास बहुलक्षपाच्छविः ।

### तत्त्वालोकः

एवं कवित् उपमाप्रयोजकधर्मे साधारणधर्मवत्तासंपादनार्थत्वे न्यून-त्वस्य अदोधतायां उदाहरणमाह-इतीति । (उपमाने धर्मन्यूनताया अदो-षत्वे इदमुदाहरणम्) । इति पूर्वोक्तरीत्या, राज्ञा दिलीपेन, विज्ञापितः आवितः, ऋषिः वसिष्ठः, ध्यानेन स्तिमिते लोचने यस्य सः ध्यानिश्चला सस्सन्, क्षणमात्रं किंचित्कालं, सुप्तमीनः निद्वितमीनः, हृदः इव अगाध जल इव तस्यो । अत्र हृदस्य ऋषेधोपमा परिकल्पिता । उपमेयोपमान विश्लेषणयोः स्तिमितनेत्रत्वसुप्तमीनत्वयोः विम्वप्रतिविन्वभावम्लत्या साधा-रण्यम् । इत्थं सित मुनौ विज्ञापित इति विश्लेषणमुपात्तम् । न च तथाविधं विश्लेषणमुपमाने हृदे । अत्य उपमेये तिहृशेषणदानमधिकतां प्रयोजयतीति चेन उपमेये ऋषौ ध्यानस्य सहेतुकत्वेन साक्तंक्षत्वात् विज्ञापन ध्यानहेतुरुपातः । हृदपक्षे तु ताह्याकांक्षाविरहेण तदनुपादानेऽप्यदोषात् तदाह—अत्रेति । अन्यथा स्तिमितरोचनत्वमनुपपन्नं स्यादिति । एवं चोपमाने धर्मतः न्यूनता न दोषाय साधारणधर्मवत्ताप्रयोजकत्वादिति भावः ॥

अथ उपमाने धर्मत आधिक्येडण्यदोषतामुदाहरति -- ज्यानि-

## ताटका चलकपालकुण्डला कालिकेव निविडा बलाकिनी॥

# अत्र निविडेतिविशेषणं कालिकायां बहुरूश्वपाच्छवि-रिति साधारणधर्मवत्तासंपादनार्थमित्याधिक्यं न दोषः ।

### तत्त्वालोक:

नादेति । अथ रामलक्ष्मणाभ्यां घनुषि ज्यायामारोपितायाम् तयोः राज कुमारयोः, ज्यानिनादं ज्याघोषम्, अभिगृह्णती शृण्वती (योद्धुमायान्ती) बहुलक्षपाछिनिः कृष्णपक्षरात्रिरिव कृष्णवर्णा 'बहुलः कृष्णपक्षे च' इति विश्वः । चले—कपाले एव कुण्डले यस्यास्तादशी, ताटका सुन्दस्य भार्या ताटका नाम राक्षसीं, निविडा निरन्तरा, बलाकास्यवकविशेषानुगता, बलाका शब्दस्य त्रीह्यादिषु 'शिलादिभ्यः इनिर्वाच्यः' (वार्ति ३२०९) इति मत्वर्थीय इनिप्रत्ययः । कालिकेव मेघमालेव, प्रादुरास आविरासीत् । 'कालिका योगिनी मेदे काष्ण्ये गौर्या घनावली' इति विश्वप्रकाशः ।

अत्र कालिकाताटकयोरुपमा निवद्धा । तयोः क्रमेण बलाकाकपाल कुण्डलयोविंशेषणस्वम् , तयोविंग्वप्रतिविंग्वभावः , तेन साधारण्यम् , अथापि उपमानभूतकालिकायां निविडस्वं अधिकमुपात्तम् । उपमेयभूतताटकायां तादृशं नोपात्तमित्यधिकविशेषणमुपमानं जातमिति आधिक्यं दोष इति न च वाच्यम् । बहुलक्षपाच्छवित्वस्य उपमानेऽपि संपादनार्थं निविडस्वमुपपादक तया उपात्तम् । निविडस्वे सति मेधमालायां कृष्णपक्षकाष्ण्यमुपपद्यते नान्यथेति तद्विशेषणदानं युक्तिमत् । तदेतदिमेप्रेत्याह्-अत्र निविडेति ।

अतिथिं नाम काकुन्मथान्पुत्रमाप कुमुद्रती । पश्चिमाद्यामिनीयामान्त्रमा मित्र चेतना ॥

अत्रातिथिं नामेति विशेषणं धर्मिखरूपविशेषलाभार्थं मिति आधिक्य न टोषः ।

#### तत्त्वालोकः

अथ उपमेये उपमानापेक्षयाधिकाः रोषणोपादानं धर्मिविरोपप्रतिपादन फलकं चेत्तदा न दोषः इत्युदाहरति-अति थिमिति ।

कुमुद्रती — राज्ञां, काकुन्धात् कुशात् अतिथि नाम पुत्रम् , अतिथिरिति नाम्ना प्रथितं पुत्रं चेतना बुद्धिः पश्चिमात् यामिनीयामात् रात्रेरन्त्ययामप्रभावात् प्रसदिमिव वश्चे स्वच्छतां यथा तथा प्राप लेमे । उक्तं च वामनेन काव्यालङ्कारसूत्रे रात्रियामस्तुरीयःकालः (का.सू १-३-२०) इति । अनेन इदं व्यक्तं भवति । प्रथमादिषु त्रिषु प्रहरेषु आहारविहार निद्रासु मनस आभिमुख्यम् । चतुर्थे तु प्रहरे मनसः प्रसन्नता संभवति । प्रसन्ने च चेतसि यथार्थदर्शनम् । उक्तं च माघे —

## 'गहनमपररात्रप्राप्तबुद्धिप्रसादाः कवय इव महीपाश्चिन्तयन्त्यर्थजातम् ' इति ।

अत्र पुत्रस्य प्रसादस्य चोपमा प्राधान्येन निबध्यते । तत्र तु परं उपमेये पुलेऽितिथं नामेति विशेषणमुपात्तम् । तदिष कुमुद्धती किं नामानं पुत्रं सुषुवे इति धर्मिविशेषाकांक्षापरिहाराय, न तु व्यर्थतया । उपमाने तु कीहशं प्रसादमिति धर्मिविशेषाकाङ्कानुदयात् तादृशविशेषणाकांक्षा नोदेतीति उपमेये अधिकधर्मीपादानं न दोषाय भवति । तदेतदाह् अतेति ।

रसान्तराण्येकरसं यथा दिव्यं पयोऽक्तुते । देशे देशे गुणेष्वेवमवस्थास्त्वमविक्रियः ॥

अत्र दिन्यमिति विशेषणं धर्मिविशेषलामार्थमित्य-धिकत्वं न दोषः । एवं प्रकृतकथासंघटनाचमत्कारादिकार्या न्तरोपयोगित्वेपि द्रष्टन्यम् ॥

### तत्त्वालोकः

एवमुपमानांशे धर्मिस्वरूपलाभार्थत्वे अधिकविशेषणदानं न दोषावह मित्युदाहरति—रसान्तराणीति । एकरसं द्वितीयरसरिहतं मधुरै करसं, जले मधुर एवेत्यनुभवात् । दिन्यं दिवि भवं आकाशात्पतितं पयः जलं मेघोदकमेवेत्यर्थः । देशे देशे प्रदेशभेदेन उपाधिभेदेनेति यावत् । ऊष-रादिदेशेऽन्यान् रसान् रसान्तराणि विभिन्नलवणादिरसवत्तामित्यर्थः अञ्चते प्राम्नोति एवं अविकियः निर्विकारः. स्वरूपविकारश्रन्यः एवंह्पः स्वम् गुणेषु सत्वादिषु, अवस्थाः स्रष्टृत्वादिह्मपदशाः अञ्चषे प्राम्नोषि इत्यर्थः ।

अत्र दिव्यपयसः भगवतश्चोपमा निबध्यते । परंतु उपमानांशे दिव्यत्वं विशेषणं यथा दत्तं तथा उपमेये विशेषणं न दत्तमित्युपमाने अधि किविशेषणोपादानं दोषः इति न शंक्यम् , वर्षोदकेतरव्यावर्तकदिव्यत्वविशेषण्णस्य धर्मि विशेषस्वरूपप्रतिपादनोपयोगित्वेन आधिक्यस्य अदोषत्वादित्याह —अत्रदिव्यमिति ।

एवं यत्र प्रकृतकथासंघटनचमत्कारादिकार्यान्तरोपयोगित्वेऽपि न्यूनत्वा-घिक्ये न दोषौ इत्याह - एवमिति ।

एवं च - प्रस्तुतकार्यान्तरोपयोगरहितानां बिम्ब प्रतिबिम्बभावेन साधारणधर्भतैकप्रयोजनतया संभाव्य-मानानाम् उपमेयोपमानविशेषणानां प्रतिविशेषणानिर्देश एव न्यूनत्वमधिकत्वं च दोषः ।

### तत्त्वालीकः

यथा 'ज्यानिनादमभिगृह्णतीतयोः प्रादुरास' इत्यत्र ज्यानिनादाभिग्रहणं उपमेयायां ताटकायानुपात्तं तच्च स्वयमेव जिधांसन्ती प्रादुर्भूय प्रथममिष्ठुतवती रामेण हतेति, स्त्रीवधानौ चित्यपरिहारद्वाराचमत्कारप्रदर्शतायेति उपमेये आधिक्यं न दोषः । किंच उपमानभूतकालिकायामपि गर्जितशालिक्यां अतिशयोक्त्या उक्तविशेषणानुवृत्ते उपमाने न्यूतविशेषणत्वभपि नास्तीत्युत्तरत्र वक्ष्यते ग्रन्थकृतेव । एवमन्यत्रापि बोध्यम् । इत्थं न्यूनत्वाधिक्ययोः अदोषत्वहेतून् प्रतिपाद्य इतोऽन्यत्र तयोदोषत्वमस्त्येवेति निरूपयति एवं चेति । अयभावः - 'ज्यानिनादमभिगृह्णती'त्यत्र ताटकायामुपमेयायां ज्यानिनादश्रवणसमनन्तरकालिकाभियोगविशेषणोपादान

'अनाक्षारितपूर्वो यस्त्वपराधे प्रवर्तते । प्राणद्रव्यापहारे च प्रवृत्तस्याततायिता ॥ '

इति कात्यायनोक्तरीत्या अनपकृतपूर्वस्य रामस्य प्राणापहारे प्रथमं प्रवृत्ताया आततायिन्यास्ताटकायाः रामेण हनने कृतेऽपि स्त्रीहत्यानौचित्यपि हारार्थमिति कार्यान्तरोपयोगः प्रकृतकथासंघटनाकृतचमत्कारप्रयोजकत्वं च वर्तते इत्य-दोषतैव तद्विरोषणोपादानस्य । यत्र तु 'स मुनिर्लाञ्छतो मौञ्ज्या इत्यत्र मुनौ मौझीरूपविरोषणस्योगदानं न कार्यान्तरोपयोगार्थम् , अथापि उपमाने

### तत्त्वालोकः

वन्प्रतिबिम्बभूतं तिटिद्र्पं वस्तु नोपनिवद्धमिति प्रविविशेषणानिर्देशान्न्यूनत्वं दोष एव ।

> षयपि — काव्यालंकारकृता – भामहेन – द्वितीयपरिच्छेदे — स मारुताक म्पितपीतवासाः विश्रतसलीलं शशिभासमञ्जम् । यदुप्रवीरः प्रगृहीतशार्कः सेन्द्रायुषो मेघ इवाबभासे ॥

इत्यत उपमेयः यदुप्रवीरः, तत्र पीताम्बरम् , शङ्क्षः, शर्ष्क्रमिति त्रितयमुपात्तं विशेषणम् , उपमानं मेघः तत्र मेघे शक्रधनुर्मात्रं विशेषणमुपात्तम् । न पीताम्बरशङ्खस्थानीयं किञ्चिदुपात्तमिति न्यूनतामुपपाद्य सा न्यूनता—

> सर्देण सर्वसारूप्यं नास्ति भावस्य कस्यचित् । यथोपपत्ति कृतिभिरुपमासु प्रयुज्यते ॥

इति अनुभवं प्रदर्श्य परिहृता । अथापि प्रस्तुतकार्यान्तरोपयोगराहित्ये सित विम्बप्रतिबिम्बभावमूलकतया साधारण्यमात्रप्रयोजकत्वेन अत्र वासरशङ्खस्थाना-पन्नयोरनुपादानं दोष प्वेति ।

यद्वा —भगवित उपमेये आभिरूप्यप्रदर्शनाय वासरशङ्खाद्युपादानं कृतम् । उपमानकोटिप्रविष्टेऽपीन्द्रायुधे पीतत्वादिप्रतिभासोऽस्त्येवेति उपमाने प्रतिविशेषणानुपादानं न दोषः ।

न च समभिब्याहृतेन शब्देन तदुपादानमावश्यकमिति वाच्यम् । इन्द्रायुधसाह चर्यात्तदृवृत्तिनियतधर्मस्यापि व्यञ्जनया प्रकारन्तरेण वा बोध-

कार्यान्तरार्थीनामपि अनुगामितया, विशेषणनिर्दं -शेन वा साधारणीकरणे तु अधिको गुणः ॥

यथा 'ज्यानिनादमभिगृह्णती' इति श्लोके ज्यानिनाद मभिगृह्णतीत्युपमेयविशेषणम् , ताटका स्वयमेव रामजिघां सया प्रादुर्भूय प्रथममभिद्रुतवती रामण हतेति स्त्रीवप्रानौ-चित्यपरिहारार्थत्वेऽपि उपमानसाधारणम् ।

### तत्त्वालोकः

संभवादित्युच्यते, तदा 'स मुनिर्लाब्हितो मीञ्जया' इत्याद्यदाहरणमिति भाव्यम् ।

इत्थं कचित् न्यूनत्वाधिक्ययोरदोषत्वमुपपाद्य कचिदाधिक्यस्य गुणत्व मपीत्याद्द-कार्यान्तरेति । अनीचित्यादिपरिहाररूपकार्यान्तरोद्देशेन अधिक विशेषणदानेऽपि तस्यैव अनुगामित्वेन विशेषणनिर्देशेन वा उपमानोपमेयोभया नुगतिकरणं संपद्यते तत्र आधिक्यमपि गुण एव । तेन अदोषत्वमात्रव्यवच्छेदः । उक्तं च प्रकाशकृता सप्तमोछासे

'वक्त्रायौचित्यवशाद्दोषोऽपि गुणः क्रचित्। क्रचिन्नोभौ'

इति । विवृतं च वक्तृप्रतिपाद्यन्यङ्ग्यवाच्यप्रकरणादीनां महिम्ना दोषोऽपि कचिद्गुणः, कचित्र दोषः न गुणः इति ।

उदाहरति — यथेति । अयं भावः – ज्यानिनादमिति पद्ये यद्यपि ज्यानिनादाभिप्रहणोगादानं अगौचित्यपरिहारार्थं क्रुतम् ; अथापि ज्यानिनाद कालिकायामिपि गजितशालिन्यां अतिश्वयोत्तया तद्विशेषणानुवृत्तेः ।

तथा 'नृषं नमावर्तमनोज्ञनाभिः' इत्यत्र 'अन्य वधूर्भवित्री' इत्यस्य व्यतिक्रमणार्थ त्वेपि सागरगामिनीति तत्प्रतिविशेषणनिर्देशः कृत ।

#### चित्रमीमांसा

शब्देन घनगर्जितमि विवक्षितमिति तस्य ताटकायां यथा अन्वयः तथा कालिकायामपीति अनुगामित्वभिप संपादितं कविना इत्याधिकयं गुणोऽपीति ।

ननु ज्यनिनादिमिति श्रूयते कथं घनगर्जितसंग्रहः इत्याशंकायामाह— कालिकायामपीति ।

'पद्मय नीलोत्पलद्वःद्वात्' इत्यत्र नयनयोर्यथा निलोत्पलशब्देन निगरणम् तद्वदत्रापि गर्जितस्य निनादशब्देन निगरणं कृतिमिति अतिशयोक्त्या ज्यानि— नादमभिगृह्णतीत्यस्य अनुगामित्वमिति भावः ।

विशेषणिनर्देशद्वारा धर्मे साधारण्यमि संपादितं कचिदिति उदाहरण द्वारा प्रदर्शयति—तथेति । 'नृपं त' मित्यत्र इन्दुमत्या सुषेणनृपतिं व्यतिक्रम्य अन्यत्र गमनं कृतः कृतमिति सन्देहे हेतुप्रतिपादनार्थं अन्यवधूर्भवत्री इति उपाचम् । तेन च या अन्यस्य जाया भिवत्री सा कथमेन नृपं वृणुयात् । अत एव व्यत्यगात् इति भावि अन्यवधूत्वं व्यतिक्रमणहेतुः । अथापि अस्यव स्रोतोवहारूपोपमानांशेऽपि साधारणीकरणाय 'सागरगामिनी' इति 'अन्यवधूर्भवित्री' इत्यस्य प्रतिविशेषणस्य निर्देशः । तेन च सागर—गामिनी नदी यथा मार्गे समागतं पर्वतं परित्यज्य स्वाभिगमनाई सागरं

यत लिङ्गवचनभेदेऽपि सामान्याभिधायि पर्द खरूपभेदं नापद्यते, स तत्र न दोषः; उभयानुगातिश्चम खात्। यथा —

भीमकान्तर्नृपगुणैः स बभुवोपजीविनाम् । अधृष्यश्राभिगम्यश्र यादोरत्नैरिवार्णवः ॥

#### तत्त्वालोकः

गच्छिति तद्वदियमपि मध्येमार्गमुपरूब्धं सुषेणनृपं परित्यज्य स्वानुरूपं पति मुपययौ इति बिम्बप्रतिबिम्बमावम् इकत्तत्या साधारण्यं कविना सम्पादितमिति कार्यान्तरार्थत्वाभाववतोपि सागरगामित्वस्य प्रतिविशेषणस्य निर्देशः कृतः इति आधिक्यं गुण एवेति भावः ॥

इत्थं न्यूनाधिक्यविषयेऽपवादान् प्रदर्श्य लिङ्गवचनभेनविषयेऽपि अप-वादमाह- यत्र लिङ्गिति । यत्र यादशलक्ष्ये लिङ्गवचनभेदेऽपि उपमानोपमेय— वाचकपदयोः भिन्नलिङ्गतायां भिन्नवचनतायां सत्यामपि सामान्याभिधायि— पदम् साधारणधर्मप्रतिपादकं पद स्वरूपभेदम् आनुपूर्वीभेदम् नापद्यते न प्राप्तोति तत्र तादशविभिन्नलिङ्गवचनकोपमानोपमेयवाचकपदसम्भिन्याहृतो— पमास्थले सः लिङ्गभेदो वचनभेदश्च न दोषः । उभयानुगतिक्षमत्वात् आनुपूर्वी भेदमपरिकल्य उपमाने उपमेये च सम्बद्धं शक्यत्वात् इत्यर्थः । उक्तं च काच्यप्रकाशे यत्र तु नानात्वेऽपि लिङ्गवचनभेदसामान्याभिधायिपदं स्वरूपभेदं नापद्यते न तत्र दूषणावतारः उभयथापि अस्य अनुगमक्षमस्वभाव स्वात् इति ।

उदाहरति-यथेति ! अत्र नृपगुणानां यादोरत्नानाञ्च विभिन्न लिङ्गत्ते -

#### तत्त्वालोकः

ऽपि उपमाने उपमेये च साक्षाद्व्वयिनोः अधृष्यत्वाभिगम्यत्वरूपयोः सामा-न्ययोः स्वरूपमेदाभावेन अन्वयात् भिन्नलिङ्गता न दोष इति भावः॥

अत्रेदं चिन्त्यते — योऽयं लिङ्गबचनदोषः प्रतिपादितः स किमुपमा-नोपमेयबाचकयोर्भित्रिलंगवचनविषयकः उत साधारणधर्मवाचकपदगतिमन्न लिंगवचनविषयः ! इति ।

आद्यरीत्याश्रयणे 'भीमकान्तैरि'त्युदाहरणे-दिलीपार्णवपदयोःलिङ्गवच नसारूप्यादस्य दोषस्य प्रसक्तिरेव नास्तीत्यपवादप्रदर्शनमनुचितं स्यात्, ।

द्वितीयरीत्याश्रयणे तु – 'भाग्याभावात्वरस्थोऽपि' इत्यत्र उपमानो-मेययोर्मध्ये यत्र लिङ्गवचनसारूपं तत्रैवास्य समन्वयात् अत्र उपमानोपमेय योस्समानलिङ्गवचनकःवे साधारणधर्मान्वयसौकर्यमित्यमि प्रायाविष्करणमयुक्तं स्यात् इति चेत्,

उच्यते - उपमानोपमेययोभिन्निलङ्गवचनत्वमात्रेण दुष्टत्वमिति न सर्वत्र वक्तुं शक्यम् 'स्त्रीव गच्छति षण्डोऽयम्', 'प्राणा इव प्रियोऽयं मे' इत्यादौ विभिन्नलिङ्गविभिन्नवचनयोरप्युपमादर्शनात् । सत्यम् ।

अथापि-प्रकाशकाराभिप्रायेणोक्तम् तथा । स्तमतं नूत्तरत्र वक्ष्यते । प्राचीनमतानुसारेण उपमानोपमेययोर्छिङ्गवचनभेदे सत्यपि सामान्यपदस्य आनुपूर्वीभेदमन्तरा अन्वयसंभवेऽदोषत्विमिति ।

यद्यवमुच्यते — तदा 'गुणैरनध्यैः प्रथितः रःनैरिव महार्णवः'

#### तत्त्वालोकः

इत्यत्र प्रधानोपमानोपमेययोः लिङ्गवचनभेदो नास्त्येवेति प्रकाशकृता अपवादोदाहरणमसंगतं भवति, यदि तु यथेवादिशब्दाः यत्पराः तत्रैव उपमानताप्रतीतिः इति काव्यप्रकाशानुरोधेन-प्रकृते राज्ञि अप्रकृते अणेवे च साधारणधर्मतयोपात्तयोः गुणरत्तयोरूपमेत्युच्यते तदा लिङ्गभेदस्य संभवः तथा सति तु तदन्वयिनः अन यैरित्यम्य रूपभेदाऽभावात् उभयत्रान्वययोग्य-तास्तीत्यदोषत्वमुपपादनीयम् ।

अथापि—'भीमकान्तैः' इत्यत्र नृपगुणानां यादोरत्नानां च नोपमा प्रधानीभूता किन्तु दिलीपस्य अर्णवस्य च या उपमा सेव । अत एव रघुवंश सङ्गीविन्यां मिल्लनाथेन —भीमकान्तैः नृपगुणैः सः दिलीपः यादोर नैः अर्णव इवेति इवशब्दस्य भिन्नक्रमतयान्वयः स्वीकृतः ।

अत एव ग्रन्थकृताऽपि-अनुगामित्वविवप्रतिविवभावयोर्मिश्रणेन धर्मे साधारण्यं संपादयता अधृष्यत्वं अभिगम्यत्वं च नृपगुणानां यादोरत्नानां च विवप्रतिविवभावमपेक्य लब्धात्मकं साधारणो धर्मः इहित्भितम् । तेन नृपगुणानां यादोरत्नानां न प्राधान्येनोपमा निविद्धितेति प्रतिपादितं भवति । अन्यथा पूर्वे कगुणानां यादोरत्नानां च विम्बप्रतिविम्बभावोपपादनमयुक्तं स्यात् । यत उपमानोपमेयधर्मयोः खलु विवप्रतिविवभावः न पुनरुपमानोपमेययोरेव ।

इत्थं सति-अल नृपगुणानां यादोरत्नानामुपमाप्रधानीभूतेत्युक्तिः प्रकरणानुगुणा न भवति । न ह्यत्र नृपगुणानां यादोरत्नानां चोपमाप्रति— पादनं मुख्यं तथ । मिति अधृष्यत्वाभिगम्यत्वोक्तिर्नृथा स्थात् । अतश्च दिली पाणवयोः उपमायां प्रधानत्वेन विवक्षितायां सत्यां ताहशोपमाप्रयोजकयो । अधृष्यत्वाभिगम्यत्वयोरनुगामित्वं नृपगुणानां यादोरत्नानां च विंजप्रतिविंग —

# तद्वेषोऽसद्योऽन्याभिः स्त्रीभिर्मधुरताभृतः । दधते स्म परां शोभां तदीया विभ्रमा इव ।।

#### तत्त्वालोकः

भावमूलकतया साधारण्यप्रयुक्तमित्येव वक्तव्यत्वात् । तथा चाल् प्रधानोपमानोपमेयवाचकयोर्न लिङ्गभेदसम्भवः । अपि तु तिद्वरोषणवाचकयोः नृपगुणयादोरत्नशब्दयोश्च मिन्नलिङ्गत्वम्, अथापि तिद्वरोप्ययोरेव अधृष्यत्वामिगम्यन्वयोः उपमानोपमेयविशेषणयौः रूपभेदाभागन्न लिङ्गभेदो दोष इति
यथासम्भवं उपमानोपमेययोः तिद्वरोषणयोर्व भिन्नलिङ्गवे सित यतान्वयानु
पपत्तिः तन्नैव दोषत्वं नान्यतेत्युक्तं भवति ।

वचनभेदस्य अदोवत्वे उदाहरणमाह-तद्वेष इति । तस्याः नायि कायाः, वेषभूषणाम्बरादिधारणपरिपाटी, तदीयाः तत्संबन्धिनः, विश्रमा इव विलासा इव विश्रमः-दियतागमनकालिकहषीदिजनितभूषणादि विषयीसः ॥ उक्तं च दर्पणकृता —

> 'त्वरया हर्षरागादेः दयितागमनादिषु । अस्थाने विभ्रमादीनां विन्यासो विभ्रमो मतः ॥ इति । 'विभ्रमस्तरवया काले भृषास्थानविपर्ययः'

इत्यन्येन च । परां शोभां दधते सा । कीदशो वेषः अन्याभिः स्त्रीभिः असदशः अद्वितीयः मधुरताभृतः माधुर्यपरिपूर्णः इति वेषपक्षे । असदशः सहशरिहताः, मधुरतां विभ्रतीति मधुरताभृतः आह्वादजनकाः, विभ्रमाः इति विभ्रमपक्षे ।

# सामान्याभिधायिषदस्य स्वरूपभेदापत्ताविष लिङ्गवच नभेदो महाकविप्रयोगेषु दृश्यते ।

#### तत्त्वालोकः

अत्र वेषविश्रमयोरुपमा निबद्धा । तयोरेकस्यैकवचनान्तत्वं अपरस्य बहुवचनान्तत्वम् । अथापि वचनभेदो न दोषाय भवति । यतोऽत्र उपमेये वेषेऽन्वयिनः असदृशशब्दस्य कञ्प्रत्ययान्तत्वमुपगम्य अदन्तेकवचनान्तत्वम्, उपमाने विश्रमे न्वयदशायां किन्नन्तत्वमुपगम्य हलन्तसदृक्शब्दबहुवचनान्त= त्वम् अत एव- अमरकारोऽपि- 'समानः सदृशः सदृक्' इति अदन्तं हलन्तं च सदृशार्थकं पपाठ । एवं मधुरताभृत इत्यस्य वेषेऽन्वयेऽदन्तेकवचनान्तत्वं, विश्रमेऽन्वये हलन्तबहुवचनान्तत्वम् । इत्येवंरीत्या अन्वयः आनुपूर्वीव्य—त्यासमपरिकल्प्यापि कर्नु शक्य इति नात्र वचनदोषः ।

एवं दधते 'दघ धारणे' इति भौवादिकस्यैकवचनान्तम् । डुधाञ् धारणपोपणयोः इति जौहोत्यादिकस्य बहुवचनान्तमित्यस्योभयान्वयोऽबाधित इति न वचनदोषस्यावकाशः इति काव्यप्रकाशकारस्य अभिप्रायः ॥

सम्प्रति काव्यप्रकाशकारमतस्य महाकविप्रयोगाननुगुणतया दण्डिनो मतमेव गरीयः इति मनसि निधायाह-सामान्येति । सामान्यामिधायि-पदस्य साधारणधर्मप्रतिपादकपदस्य, स्वरूपभेदापत्तावपि लिङ्गवचनभेदेतानुपूर्वी भेदप्राप्तावपि महाकविप्रयोगेषु कालिदासादिप्रथितेषु लिङ्गवचनभेदः दृश्यते इत्यर्थः । एतेन इदमुक्तं भवति-लिङ्गवचनादिभेदानां न सर्वत प्राति-स्विक्रूपेण दोषत्वं किंतु यत्र सहृदयानामुद्देगः तत्रैवेति ।

द्वेष्योऽपि सम्मतः शिष्टः तस्यार्तम्य यथौषधम् । त्याज्यो दुष्टः प्रियोप्यासीदङ्गुलीनोरगक्षता ॥

## तत्त्वालोकः

किंचात 'स्वरूपभेदापत्ताविष' इति वदन् ग्रन्थकारः -कचित् सामा-व्याभिधायिपदस्य लिङ्गविपरिणामेन आनुपूर्वभिदं परिकल्प उभयतान्वये बाधकं न किमप्यस्तीति अभिप्रति । अत एव कालिदासेनाऽपि-किकमो वैशीये—

> अदस्सुरेन्द्रस्य कृतापराधान् पक्षिप्य दैवाल्लवणाम्बुराशौ । वायव्यमस्त्रं शर्राधं पुनस्ते महोरगः श्वभ्रमिव प्रविष्टम ॥

इति पर्धे महोरगः यथा किञ्चित्कालं बहिरागत्य पुनः स्विबलं प्रिविष्टः तथा तवेदं वायव्यमस्त्रं दैत्यान् संहत्य पुनः स्वतूणीरं प्रविष्टम् इत्यर्थः। अत्र अस्त्रशब्दस्य नपुंसकतया उरगशब्दस्य पुंलिङ्गतया, साधारणधर्मवा— चकस्य नपुंसकतयेव निर्देशः कृतः। अथापि लिङ्गभेदेनान्वये बाधकं नास्ति। परंतु आवृत्तिः कार्या इत्येव कवेराशयः।

यद्वा-उपमेयान्वितत्वेन , उपमानान्वितत्वेन वोपात्तस्य धर्मस्य शाब्दया रीत्या उपमानोपमेययोरन्वयेऽसत्यिप वस्तुत उभयान्वयविवक्षायां भानसः वैयञ्जनिको बान्वयबोधो जायत इति समाधातुं शक्यम् ।

तत्र पुंनपुंपकयोरुपमानोपमेयभावे तामान्यशब्दस्य लिक्नभेदेन स्वरूप भेदापत्तावपि अदोषत्वमुपपाद्यितुमुदाहरणं प्रदर्शयति—द्वेष्योऽपि ।

#### तत्त्वालोकः

द्वेष्योऽपि शत्रुरपि, शिष्टः वेदोक्ततःवज्ञानेन वेदविहितकर्मानुष्ठाता, आर्तस्य रुग्णस्य, औषधं यथा तथा, तस्य संमतः अनुमतः आसीत् । प्रियोऽपि इष्टोऽपि, दुष्टः वेदमार्गविद्षकः, उरगक्षता सर्पदष्टा अङ्गुठीव त्याज्यः अननुमत आसीत् । एवंच,तस्य शिष्ट एव वन्धुः । दुष्ट एव शत्रुरित्यर्थः । अत्र शिष्टदुष्ट्योः परिग्रहपरित्यागप्रतीत्यर्थम् उपमानद्वय मुपात्तम् । तयौराद्यं नपुंसके, द्वितीयं स्त्रियामिति छिङ्गभेदः, तयोः साधारणधर्भौ सम्मतत्वत्याज्यत्वे तयोरुपमेयान्वयः स्वरूपेण । उपमानान्वयस्तु नपुंसकस्त्रीछिङ्गविपर्यासमूळतया । मानसरीत्या वैयञ्जनिकथा रीत्या इति भावः ॥

एतेन—पाणिपद्मयोः, अधरबिम्बफलयोः, लिङ्गभेदेऽपि उपमाभ्युप-गमात् पुंनपुंसक्तयोः लिङ्गभेद इष्यते । अथापि स्त्रीपुंसयोरयं विधिः नाभि मतः । उक्तं च—

> ननूपमीयते पाणिः कमलेन विकासिना । अधरो निद्रमच्छेदभासा बिम्बफलेन च ॥

उच्यते काममस्तीदं, किन्तु स्त्रीपुंसयोरयम् । विधिनीभिमतः'

इति भामहेन यदुक्तं तन्नातीव रमणींयम् । द्वेष्योऽपीत्युदाहरणे दुष्टांगुल्योः पुंस्त्रियोः महाकविनैवोपमाया उपनिबद्धत्वात् । अत एव-काव्यालंकारसूत्रकृता वामनेन-'दृष्टः पुंनपुंसकयोः प्रायेण' इत्युक्त्वापि स्त्रीपुंसयोरुपमायां उदाहरणं प्रदर्शितम् 'छायेव स तस्याः पुरुष इव स्त्री' इति । दिण्डनापिः' विद्या धनमिवार्जिता' इति लिङ्कभेदस्योदाहरणं दत्तम् ।

प्रवृद्धौ हीयते चन्द्रः समुद्रोऽपि तथाविधः । स तु तत्समवृद्धिश्च नचाभुत्ताविव श्वयी ॥ इत्यादौः कालदिभेदे तु भूयांस्युदाहरणानि ।

#### तस्वालोकः

सामान्यामिधायिपदस्य स्वरूपमेदापत्तावपि वचनभेदो न दुप्यति महाकवीनामभिमतत्वादित्युदाहरति — प्रवृद्धो हीयत इति ।

चन्द्रः इन्दुः, प्रवृद्धौ अभिवृद्धौ सत्याम् हीयते न्यूनकलो भवति, समु
द्रोऽपि अर्णवोऽपि तथाविधः, चन्द्रवदेव प्रवृद्धौ हीयते । स तु कुमुद्धतीसूनुः
अतिथिस्तु तत्समवृद्धिश्च-ताभ्यां चन्द्रसमुद्राभ्यां समा वृद्धियस्य सः अभूत् ।
किन्तु ताविव चन्द्रसमुद्राविव क्षयी क्षययुक्तः नाभूत् इत्यर्थः क्षयी इति
पदस्य चन्द्रसमुद्रयोः अन्वयवेलायां क्षयिणाविति वचनभेदेनान्वयस्य कर्तव्यतया स्वरूपभेद आवश्यकः अथापि न वचनदोषस्य प्रसक्तिरस्ति ।
अन्यथा महाकविः कालिदासः तथा न प्रयुक्षीतेति ।

एवं कालादिभेदे उदाहरणानां भ्यसोपलंभान्नोदाहृतानीति मनसि-निधायाह— कालादीति ।

कालमेदस्य यथा- 'युधिष्ठिर इवायं सत्यं वदति' इत्यत्र युधिष्ठिरे अवादीत् इति कालमेदेनान्वेति । आदिपदात् पुरुषमेदस्य ग्रहणं तद्यथा —

> 'विभ्राजसे मकरकेतनमर्चयन्ती बालप्रवालविटपिप्रमवा लतेव ।'

एतादृशीषु लोकसिद्धत्वात् लिङ्गादिभेदो न दोषः इति वामनः ॥

एवं गुणदोषव्यवस्थायां सहृदयहृदयमेव प्रमाणम् ।

#### तत्वालोकः

अत्र लतायां विश्राजते इति पुरुषभेदेनान्वेति । विधिभेदो यथा— 'गंगेव प्रवहतु ते सदैव कीर्तिः।'

इति । अत्र गंगायां सिद्धत्वाद्विघेरनन्वयात् प्रवहतीति रूपभेदेनान्वयः । स्वोक्तार्थे प्राचीनसम्मति प्रदर्शयन् वामनाभिप्रायमाह – एतादृशीिष्त्रति । लीकियां समासाभिहितायां उपमाप्रपञ्चे च' इत्युक्तमितिभावः ॥

उक्तरीत्या लिङ्गभेदादे: गुणदोक्यवस्थायां मतभेदसंभवात् कथं निर्णयः इति सन्देहे आह- एवमिति । अत एव निन्दायां तात्पर्ये उयत्र नाह्ति यथा—

'चण्डालैरिव युष्माभिः साहसं परमं कृतम्' इत्यादी साहसकरित्वमात्रे तात्पर्यं तत्र तु परं जात्था न्यूनत्वं दोषः । यत्र

तु परं निन्दायामेव तात्पर्य—

'चण्डालश्च दरिद्रश्च द्वावेव सदशौ मम । चण्डालस्तु न गृह्णाति दरिद्रो न प्रयच्छति ॥'

इत्यादौ उपमानस्य जात्या हीनत्वं न दोषः । अनिष्टस्य उपश्लोकय-

उक्तंच दण्डिंना —

नलिङ्गवचने भिन्ने न हीनाधिकते अपि । उपमाद्षणायालं यत्रोद्वेगो न धीमताम् ॥

स्त्रीव गच्छति षण्डोऽयं, वक्त्येषां स्त्रीपुमानिव । प्रणा इव प्रियोऽयं मे, विद्या धनमिव।र्जिता ॥

#### तत्त्वालोकः

तिरम्कारस्य प्रतीतिः दूषकताबीजम् । तस्येष्टत्वे तु बीजाभावाच दोषत्वम् । इक्तार्थे आचार्यदण्डिना उक्तं प्रमाणयति । उक्तं च दण्डिनेति ।

यत्र घीमतां सभ्यानां उद्वेगः प्रतीतिविधातः न भवति तादशे, भिन्नपृथम्भृते लिङ्गवचने, तथा हीनपदस्त्रम्, अधिकपदस्वं वा उपमादूषणाय नालं न प्रभवन्तीत्यर्थः । इदं च परमपाचीन मामहानूक्तमेधाविरुद्र प्रभृतिभिः अभिहितानां,

हीनताऽसंभवो लिङ्गवचोभेदो विपर्ययः। उपमानाधिकत्वं च तेनासदृशतापि च॥

त एत उपमादोष।स्सप्त मेघाविनोदिताः । इत्युक्तानाम् अपवादप्रदर्शनार्थम् ॥

एतेनैतदुक्तं भवति (१) यत्र अपकृष्टोपमानघटनाः (२) उपमेयानुत्कर्षः (३) उपमेये निकृष्टत्वं (४) साम्यस्य सस्यगप्रतीतिरित्येवमादयो दोषाः प्रादुष्युः तत्रैव दोषःवं नान्यत्रेति ।

भवानिव महीपाल देवराजो विराजते। अलमञ्जमतः कक्षामारोढुं तेजसा नृपः॥

#### तत्त्वालोकः

लिङ्गवचनभेदस्य अदूषकत्वप्रदर्शनाय दण्डितः उदाहरणवाक्यमनुव-दिति—स्त्रीविति । अयं षण्डः स्त्रीव गच्छिति । एषा स्त्री पुमानिव वक्ति इत्युष्मयत्रापि क्रिययोः उभयत्रान्वयात्साधारणधर्मत्वमिति उपमानो पमेययोर्लिङ्गभेदो न दोषाय । एवं 'अयं जनः मे प्राणा इव प्रियः' तथा 'विद्या धनमिवार्जिता' इत्येतयोरुपमानयोर्वचनभेदेऽपि लिङ्गभेदेऽपि न दोषसम्भवः । यतोऽत्र एकवचनान्तेऽप्युपमेये नित्यबहुवचनान्तस्योपमानस्य नैकवचनान्तत्वसभवः यथा—'प्राणा इव प्रियोऽयं' इत्यादौ । एवं यत्र पुल्लिङ्गेऽ प्युपमेये नित्यस्त्रीलिङ्गस्योपमानस्य न पुल्लिङ्गताया असंभवः यथा 'विद्या धनमिवार्जिता' इत्यादाविति नियत्लिङ्गवचनकोदाहृतिषु लिङ्गवचनभेदस्य न दोषत्वित्रत्यित्रप्रायात् ॥

हीनत्वाधिकत्वयोः अदोषत्वे तदुक्तमुदाहरणमाह — भवानिवेति । हे महीपाल ! देवराजः भवानिव विराजते । अत्र उपमानस्य राज्ञः मनुष्यजातित्वेन उपमेयदेवराजापेक्षया न्यूनजातित्वं स्वतिसद्भमपि—

'अष्टानां लोकपालानां वपुर्घारयते नृपः'

इति स्कत्या नात्यनतं वैरस्यावहमिति । एवम् उत्तरार्धे-नृवः तेजसा अंशुमतः स्पेस्य कक्षां सादृश्यं आरोडुमलं समर्थः । अत्र नृवस्योपमानम्

इत्येवमादि सौमाग्यं न जहात्येव जातुचित् । अस्त्येव कचिदुद्वेगः प्रयोगे वाग्विदां यथा ॥ हंसीव धवलश्चन्द्रः, सरांसीवामलं नभः । भर्तमक्तो भटः श्वेव, खद्योतो भाति मानुवत् ॥ ईदृशं वर्ज्यते सद्भिः कारणं तत्र चिन्त्यताम् ॥

इति कविसमयप्रसिद्धौ सऱ्यामसादृश्यं न दोषः।

#### तत्त्वालोकः

अंग्रुमान् देवेभ्योऽधिकोऽपि उपमेये निकर्षाप्रतीत्या दोषाभाबादित्युपसंहरति इत्येवमादाविति ।

पूर्वोक्तप्रयोगसदृशेषु वस्तुषु उत्कर्षो न परिहीयते कदाचिद् इत्यर्थः । कचिद्धीयत एवेत्याह—अस्तयेवेति । प्रतीतिन्याहतेरिति शेषः । उदाः हरति—हंसीवेति ।

अत्र आद्ये लिङ्कभेदस्य, द्वितीये वचनभेदस्य, तृतीये न्यूनतायाः, चतुर्थे आधित्रयस्य वैरस्यावहत्वाद्दोषत्वं न्याय्यमिति ईदृश्य उपमाः कविना परित्याज्याः इति भावः॥

प्राक् असाद्दयं दोष इति प्रतिपादितः । तस्यापि कचिदपवादं प्रदर्शयित-किवसमयेति । चमत्कारप्रधानं हि काव्यम् । काव्येचोपमा साद्दर्यमात्रसारा । साद्दर्यपरिकल्पनं च उप्श्लोक्यमानोत्कर्षप्रतीतिश्च सहृद्य तद्प्रतीती दोषता । तत्प्रतीतावदोषता प्रतिपाद्या । उत्कर्षप्रतीतिश्च सहृद्य

#### चिमौत्र**मां**सा

## यथा-चन्द्रधवला कीर्तिः॥

#### तत्त्वालोकः

संवादिनी भवेत् । कविसमयस्तावत् न केवलं संकेतः, किन्तु सहृदयहृदय संवादिसद्धः । सहृदयेत्यत्र समानार्थे किल 'स'भावः एकामिप्रायत्वं हि सहृदयत्वम् । अतश्च कस्यचित् साहश्याप्रतीताविष सहृदयहृष्ट्या साहश्य कल्पनं द्रष्टव्यम् । अत्रोदाहरणमाह — चन्द्रधवलेति ।

> कप्रदुमगर्भधूलिघवलं यस्केतकानां रिवषः श्वेतिम्ना परिभूय चन्द्रमहसा सार्धे परिस्पर्धते । तस्पाकोज्ज्वलनालिकेरसलिलच्छायावदातं यशः प्रालेयाचलचुलिकासु भवतो गायन्ति सिद्धाङ्गनाः ॥

इत्यादी यशसि कर्पूरादिवद्धावल्यं वर्ण्यते । एताहरोषु परिकल्प्यमानं लोकानुभवगावरमपि माहर्य प्रकृतोत्कर्षकमेवेति असाहर्यं गुण एव कवि समयसिद्धत्वात् ।

अपरे तु—इदमसाद्यं उपमानानामाधिक्यात्परिहरित । 'कर्पूर हारहरहाससितं यशस्ते' इत्युदाहरिन्त च । तदेतत् वामनो यद्यपि नानु मन्यत इव—उपमान एकस्मिन् प्रयुक्ते उपमानान्तरप्रयोगः न कंचिदर्थविशेषं पुष्णातीत्युक्तत्वात् । अत एव -उपमानाधिक्यात् तदपोह इत्येके (वा.का. ४-२-२८) इत्यनूद्य न अपुष्टार्थत्वादिति (वा.का.४-२-२९) निराचकार । तथापि -उपमानाधिक्यमात्रं परिपोषं न जनयति इति न वक्तुं युक्तं—यतः

> 'प्रभा महत्या शिखयेव दीपः त्रिमार्गयेव त्रिदिवस्य मार्गः ।

उपमेयगतासंभावितत्त्रविवक्षायां उपमानस्यासंभवो । न दोषाय । यथा —

चन्द्रबिम्बादिव विषं चन्दनादिव चानलः । परुषा वागितो वक्त्रादित्यसंभावितोपमा ॥ इत्यादौ ।

#### तत्त्वालोकः

संस्कारवत्येव गिरा मनीषी तया स पूतश्च विभूषितश्च॥ '

इत्यत्र महाकविना एकस्याः पार्वत्याः वाचाम् ज्वाला-मन्दाकिनी उपमान-तयोपन्यासः कृतः । अतश्च इक्षुश्लीरगुडादिन्यायेन गुणांशे वैलक्षण्यावगमे उपमानानामधिक्यं न दोषः । अत एव कवयः कपूरद्रुमगर्भेत्याद्यनेको पमानघटनां कुर्वन्ति ।

उपमानस्यासंभवो न नित्यदोष्त्वेन व्याप्तः । अपितु उपमेयगतस्य यस्यकस्यचित् धर्मस्य असंभविववक्षा न भवति तदा असंभावितोपमानघटना दोषाय । यत्र तु उपमेर्ये कस्यचिद्धर्मस्यासंभावितत्वविवक्षा तदा असं– भाविततद्धर्मकोपमानघटना न दुष्यति । तदेतदाह-उपमेयैति ।

उदाहरति — चन्द्र विम्बादिव विषमिति । प्राम्व्यास्यातमिदम् । अत्र यद्यपि विषानलयोस्स्वतिस्स्वत्वमस्ति अथापि तद्विशेषणयोः चन्द्र प्रभवत्व — चन्द्रनप्रभवत्वयोः विषानलवृत्तित्वं न संभवति । अथापि उपमानस्यासंभवो न दोषः यतः उपमेयायां वाचि परुषत्वस्यासंभवो विवक्षित इति तदानुगुण्येन असंभवित्वधर्मकमुपमानमुपात्तमिति अदोषात् । अत एव

#### तत्त्वालोकः

विषानल्योर्वाचश्चोपमा निबध्यते । तत्र साधारणधर्मश्च असंभावितस्वमित्यु-पपादितमेव ।

## स्द्रटस्तु—

'सामान्यशब्दभेदः, वैषम्यमसंभवोऽप्रसिद्धिश्च । इत्येते चत्वारो दोषाः नासम्यगुपमायाः'।

#### इति । परिगणय्य —

'उपमानं यत्र स्यादसंभवत्तद्विशेषणं नियमात् । संभूतमयद्यर्थं विज्ञेयोऽसंभवस्सः'।

### इत्यभिधाय उदाजहार —

सुतनुरियं विमलाम्बरलक्ष्योरुमृणालमूललालित्या । अजलप्रकृतिरदस्थितमित्रा गगननलिनीव ॥

# इति । प्रत्युदाहरणं (अदोषत्वे उदाहरणं ) निमसाधुनोक्तम्

पुष्पं प्रवालोपहितं यदि स्यात् मुक्ताफलं वा स्फुटविद्रुमस्थम् । ततोऽनुकुर्योद्विशदस्य तस्य ताम्रीष्ठपर्यस्तरुचः स्मितस्य ॥

## इति। भामहस्तु-

निपेतुरास्यादिव तस्य दीप्ताः शरा धनुर्मण्डलमध्यभाजः ।

# किल्प्टसाधारणधर्मायां अन्यत्रापि सहदयहृदया-तत्त्वालोकः

जाज्वल्यमाना इव वारिधाराः दिनार्धमाजः परिवेषिणोऽर्कात् ॥

#### इत्यत्रासंभवमधिकृत्य —

कथं पातोऽम्बुधाराणां ज्वलन्तीनां विवस्वतः । असंभवादयं युक्त्या तेनाऽसंभव उच्यते ॥

# इति पूर्वपक्षिणां मतमनू च---

तत्रासंभविनोऽर्थस्य कः कुर्योदुपमां कृती ।
को नाम बह्विनौपम्यं कुर्वीत शशलक्ष्मणः ॥
यस्यातिशयवानर्थः कथं सोऽसंभवो मतः ।
इष्टं चातिशयार्थत्वं उपमोत्प्रेक्षयोर्थथा ॥

इति असंभवस्य दोषतां निराचकार । यतश्च 'निपेतुरास्यादिवे'ति शास्ता-वर्धनपद्ये विवस्वतस्यकाशात् जाज्वल्यमानाः वारिधाराः यादृश्यः पतेयुः तादृशाः शरा इति तीव्रपातित्वसानुबन्धपातित्वाऽमितत्वप्रतिपादनद्वारा अति शयप्रतिपादनार्थत्वमित्युक्तत्वात् उपमेये धर्मस्य असंभावितत्वविवक्षायां असं भावितधर्मकोपमानोपादानं युक्तमिति ग्रन्थकाराभिप्रायः । यद्यथिविवक्षायां दोषत्वं तद्विवक्षायामदोषत्वमिति स्दूटिविवेचनं च भामह्मन्थाननुगुण—

ह्यादिन्यां कल्पितोपमानायामप्रसिद्धत्त्रं न दोषः ॥

'कविमतिरिव बहुलोहा सुघटितचका प्रभातवेलेव । हरमृतिरिव हसन्ती भाति धुमाऽनलोपेता ॥ '

#### तत्त्वालोकः

मित्यवगन्तव्यम् ॥ अत एव असादृश्यासंभवी दृष्डिना न परिगणितौ ।

अथ <sup>रुद्र ट</sup>िमिमतायाः अप्रसिद्धेः कचिददोषत्वमित्याच्छे-श्चिष्टेति । श्चेषमूलकतया यत्रोपमाने साधारणधर्मान्वयः, तत्र उपमानस्याप्रसिद्धाविष अदोषत्वमेव, एवमन्यत्रापि कल्पितोपमानायामुपमानस्याप्रसिद्धिन दोषाये-त्यर्थः । आद्यमुदाहरति -कविमतिरिति ।

हसन्ती अङ्गारधानी, भाति प्रकाशते, केव स्थिता कीहशी चेत्यत्राहं किवमतिरिवेति । बहुला प्रायिकी ऊहा यस्यां सा बहुलोहा ऊहप्रायां किवमतिरिवे, किवबुद्धिरिव, तथा बहवो लोहाः यस्यां सा बहुलोहा विविध लोहमयी नानाविधलोहघटिता । एवं सुष्ट् घटितौ समागतौ चक्कौ चक्रवाकौ । स्त्रीपुंसोरेकशेषः, यस्यां सा प्रभातवेलेव प्रातस्समय इव, तथां स समीचीनतया घटितश्चकः यस्यां सा । तथा विधुना—चन्द्रेण उमया पार्वत्या स्वालेव अग्विना चोपेता, शिरसिन्दुना—शरीरार्धे उमया, मुखे अग्विना

# 'सद्यो ग्रुण्डितमत्तरूणचिबुकप्रस्पर्धिनारङ्गकम् '। इत्यादौ ।

#### तत्त्वालोकः

चोपेता हरम् तिरिव तथा विधूमेन विगतधूमेन अनलेन उपेता, अस्य हसन्ती भातीत्यनेनान्वयः ॥

अत्र कविमति-प्रभातवेळा-हरमूर्तीनां अनेकेषां उपमानत्वम् । हस-न्त्याः रपमेयत्वम् , इसन्त्या कविमत्यादिभिः उपमा न लोकानुभवसिद्धा ।

नन्वत्र — उपमानस्य अप्रसिद्धिः उत उपनानभावस्य १ नाद्यः किविमत्यादीनां प्रसिद्धिरस्त्येव । किंतु किविमत्यादीनां हसन्तीनिरूपितोपमा नतामालम् अप्रसिद्धम् । अथापि श्लेषमर्यादया बहुलोहत्वाद्यन्वयमुखेन चमस्कारकारित्वात् नोपमानतया अप्रसिद्धिः दोषः । उक्तं च अन्यत्र —

श्लेषमर्यादया यत्र पदं साधर्म्यवाचकम् । उभयान्वयि यत्रापि नास्य दोषस्य संस्थितिः ॥ इति ।

वामनेन'गुणबाहुल्यतश्च.किल्पता' इत्युक्त्वा - उदाहृतं श्लेकखण्डमाह सद्य इति । अत्र हूणचिबुकस्य प्रसिद्धिग्स्ति, नारक्रकस्यापि प्रसिद्धिग्स्ति । अथापि न तयोः उपमा प्रसिद्धिति नाक्रकस्योपमानं कविना परिकल्पितम् । एवं चोपमैव परिकल्पितेत्यत्रैव पर्यवसानं बोध्यम् ॥

एवमन्येऽपि दोषापवादप्रकाराः विद्वद्भिश्वन्तनीयाः ॥

इति श्रीमदद्वेतिविद्याचार्यश्रीमद्भरद्वाजकुरुजरुधिकौस्तुम श्रीरङ्गराजाध्वरिवरसूनोः श्रीमदप्पय्यदीक्षितस्य कृतौ चित्रमीमांसायां उपमारुङ्कारप्रकरणम्

#### तत्त्वालोकः

एवमन्येऽपि दोनापवादप्रकाराः विद्वद्भिश्चिन्तनीया इत्याह — एव मन्येपीति । समासामिहितायां उपमायां लिङ्गभेदो न दोषाय । यथा—

> अनुभवन्नवदोलमृत्तृत्सवं पटुरपि प्रियकण्ठजिघृक्षया । अनयदासनरज्जुपरिग्रहे भुजलता जडतामबलाजनः ॥

याइत्दौ भुजलतापदे लिङ्गभेदो न दोषः। एवमन्यत्रापि। लौकिक्यां यथा-'पत्र्यामि लोचने तस्याः पृष्पं पृष्पलिहो यथा।'

इह पुष्पलोचनयोः उपमानोपमेययोः भिन्नवचनकत्वम् । एवं निन्दायामेव तात्पर्ये उपमानस्य जात्या न्यूनत्वं न दोषः - यथा - चण्डालश्च दरिद्रश्चेति पूर्वमिमिहितम् । तथा - उपमानोपमेययोर्मध्ये उपमानवाचकपदस्यैव कीचक दिपदवत् धर्मवद्धर्मिने धकत्वे सति, उपमेये तद्धर्मप्रतिपादने उपमेये धर्मािचना न दोषः । यथा —

#### तत्त्वालोकः

अभिहन्ति हन्त कथमेष माधवं
सुकुमारकायमनवग्रहस्सरः ।
अचिरेण वैकृतविवर्तदारुणः
कलभं कठोर इव कृटपाकलः ॥

अत्र उपमानवाचिना कलभपदेनैव करिशावकस्याभिधानात् तत्सहचरितस्य सुकुमारकायत्वस्य स्वयमेव प्रतीत्या उपमेयमात्रे सुकुमारकायमित्युपादानेऽप्या- धिक्यं न दोषाय । यद्युपमानेऽप्युप दानं स्यात् तदा वैयर्थ्यं स्यादिति न तदुपात्तम् । एवमेव उपमेयापेक्षया उपमानस्य न्यूनपरिमाणताप्रत्यायनता- त्ये उपमाने न्यूनपरिमाणतं न दोषः । यथा —

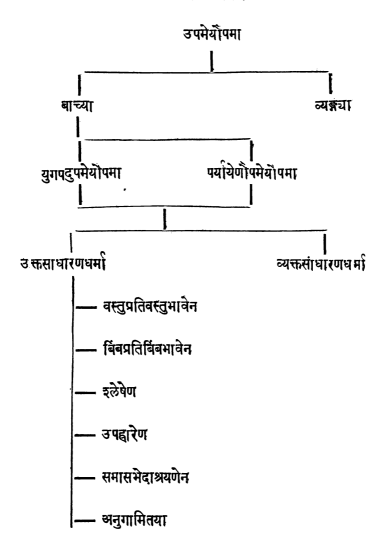
दिव्यहरेर्मुखकुहरे विस्तीर्णे पर्णति ब्योम । चूर्णति चन्द्रः ऋमुकति कनकगिरिः ॥

अत्र पर्णादीनामुपमानानां गगनाद्यपेक्षया न्यूनपरिमाणत्वेऽपि नरसिह्ममुखपरि-माणे तारपर्यात् ॥ एवमन्येपि उपमाप्रभेदा रूपकप्रकरणे द्रष्टन्याः ॥

इति श्रीमद्विकुलतिककश्रीराममिश्रवंश्येन शोभाञ्जनग्रामा(नुःगेह्ह्य)भिजनेन सोमयाजियाण्डान् जनार्दनाचार्यविदुषस्तन् जेन सीताम्बा
गर्भसंभवेन श्रीमन्महीश्रूरपुरीमध्यविद्योतमानश्रीमन्महा
राजसंस्कृतमहापाठशालायां सरस्वतीप्रासादाख्यायाम्
अलङ्कारशास्त्रप्राध्यापकेन न्यायालङ्कारन्याकरणविदुषा
सो. रामस्वामि ऐय्यंगार्यशर्मणा
विरचिते चित्रमीमांसान्याख्याने तस्वालोकाख्ये
उपमालङ्कारप्रकरणं समासम्

#### <sup>-</sup>तत्त्वालोकः

## उपमेयोपमाविभागः



# उप मे यो प मा

#### चित्रमीमांसा

## अथोपमेयोपमा निरूप्यते ।

#### तत्त्वालोकः

इत्थं प्राचामुपमाळक्षणस्यातिन्यास्यादिदुम्खत्वात् स्वयं तळ्ळ्लणं परि— कृत्य प्रतीपविदेषे उपमेयोपमायां च उपमितिकियानिष्पत्तिरस्ति न त्वनन्वय इत्यमिमानेन अनन्वयनिरूपणात्प्राक् प्राचीनामिमते उपमेयोपमाळक्षणे दोष-ममिघातुं तळ्ळ्लणमवतारयति—अथेत्यादिना । उपमेयोपमा इत्यन्न द्वेघा न्युत्पत्तिः उपमेयेनोपमा,, उपमेयस्योपमा इति च । आद्ये उपमेयोपमा-पद्घटकस्य उपमा इत्यस्य सादृश्यपरिकल्पनमित्यर्थः । उपमेयेनेति तृतीयायाः प्रतियोगित्वमर्थः उपमानस्येति शेषः । तथा च उपमेयप्रतियोगिकं उपमा-ननिष्ठं सादृश्यमित्युक्तं भवति, न च एतावन्मात्रं प्रतीपेऽपि इति कथमन्वर्थः ६वमिति चेत् न पर्यायेणेत्यनेनेव वारणात् एवं च प्रतीपे एकस्मित्रव वाक्ये उपमेयप्रतियोगिकं सादृश्यमुपमाने परिकल्प्यते अत्र तु एकस्मिन् वाक्ये उपमानप्रतियोगिकं सादृश्यमुपमाने परिकल्प्यते अत्र तु एकस्मिन् वाक्ये उपमानप्रतियोगिकं सादृश्यमुपमानं परिकल्प्यते अत्र तु एकस्मिन् वाक्ये उपमानप्रतियोगिकं सादृश्यम्, अपरिमश्च वाक्ये पूर्वोपमायां यदुपमानं तस्यैवोपमेयस्वम् , एवं च वाक्यभेदेन उपमेयप्रतियोगिकमिप सादृश्य वर्ण्यत इति विशेषात् ।

उपमानोपमेयत्वं द्वयोः पर्यायतो यदि । उपमेयोपमा सा स्यात् द्विधेषा परिकीर्तिता ॥ यदि द्वयोर्यद्वर्ण्यते सोपमेयोपमा इत्युच्यते तदा तल्ययोगितायामतिव्याप्तिः ।

#### तत्त्वालोकः

सत्यम्, अथापि वाक्यभेदे सत्यपि एकस्मिन् वाक्ये उपमा स्यात् 'मुखं पद्ममि'वेति । अपरहिमन् वाक्ये प्रतीपभेदः पद्मं मुखमिवेतिवत् । इत्थ च अछंकारद्वयह्मपतापद्येत इति चेत् ।

अत्र केचित् — यत्रोभयोर्वाक्ययोः विध्यर्थवादयोरिव सिन्निहितयोः आकांक्षावशात् एकवाक्यता तत्रोपमेयोपमा, यत्र तु व्यवहितयोः वाक्ययोः विध्योरिव मिथो निराकांक्षत्वं तत्र उपमा-प्रतीपयोस्संसृष्टिः इति ।

अपरे तु—'द्वयोरुपमानोपमेयभावविनिमये सत्युपमेयोपमा' इति । उपमेयस्य उपमेति द्वितीये षष्ठचर्थः प्रतियोगित्वम् । उपमानानुयोगिका उपमेयप्रतियोगिका उपमेत्यत्रापि शाब्दोऽर्थः। व्युत्पत्तिमात्रं भिद्यते । अर्थेन न किमपि वैलक्षण्यम् इत्याहुः।

द्वयोः पदार्थयोः पर्यायतः अयौगपद्येन, उपमानोपमेयत्वम् उपमानो-पमेयभावः यदि वर्ण्यते तदा उपमेयोपमा स्थादित्यर्थः । द्विधेति । धर्मे अनुगामित्वेन, वस्तुप्रतिवस्तुभावम् उक्तया चेति द्विप्रकारेणेर्त्थः। अस्मिल्लक्षणे पर्यायेणोति विशेषणस्य कृत्यमाचक्षाणः पर्यायत इति विशेषणं परिहाय अवशिष्टं उक्षणमभिधायातिव्यासिमुद्भावयति—यदीति ।

तत्र--

जनस्य तिसम् न समये विगादे बभूवतुद्धौं सिवशेपकान्तौ । तापापनोदश्वमपादसेवौ स चोदयस्थो नुपतिक्शशी च ॥

इति द्वयोः नृपश्चश्चिनोः युगपदेकधर्मान्वयवर्णनात्। अतः पर्यायेणेत्युक्तम् ॥

#### तत्त्वालोकः

प्रत्युदाहरति -त्रवेत्यादिना ।

तस्मिन् समये प्रीष्मकाले, विगादे किन सित, जनस्य लोकस्य ही सिविशेषकान्ती सातिशयं यथा स्थातथा मनोहरी बभूवतुः । कीहशी ही १ तापापनोदक्षमपादसेवी, तापापनोदे तापप्रणाशने, क्षमा योग्या, पादयोः चरणयोः अथ च पादानां किरणानां च सेवा ययोः ती, उदयस्थः अभ्युदयमा प्रवानः नृपतिः कुशो नाम राजा, अथ च उदये उदयपर्वते तिष्ठति इति उदयस्थः उदयपर्वतमारोहन् शशी च इत्यर्थः ।

अत्र तुरुययोगिताप्रवृत्तिप्रकारमाह — इतीति । उक्तोदाहरणे नृपशितोरुभयोरिप प्रकृतत्वेन, प्रकृतानामेव, अप्रकृतानामेव वा एकधर्म न्वये तुरुययोगिताया अभ्युपगमात् द्वयोः सिवशेषकान्तत्वरूपधर्मस्यान्वयवर्ण नादित्वव्याप्तिः । अतः पर्यायेणेत्युक्तम् । तदाह — अतः इति । तदुपादाने तु उक्तोदाहरणे द्वयोरेकधर्माभिसंबन्धेऽपि अयौगपद्येन तदन्वयवर्णनाभावान्ना-तिव्याप्तिः ।

#### तत्त्वालोकः

यदि तु — पर्यायेणेति उपादीयते तदा युगपत्प्रवृत्तायां — 'वीतोपमानीतिवचो मृषैव परस्परं यतुलनां भजन्ते'

इत्युपमेर्योपमायामन्यातिर्दुष्पिरहरा । भत एव - उद्भटरुद्रटाभ्याम् अन्योन्योपरस्परपदघटितं लक्षणम् । यथा—

> भन्योन्यमेव यत्र स्यादुपमानोपमेयता । उपमेयोपमामाहुः तां पक्षान्तरहानिगाम् ॥

# इति उद्घटेन। स्ट्रटेन च -

वस्त्वन्तरमस्त्यनयोर्न सममिति परस्परस्य यत्र भवेत् । उभयोरुपमानत्वं सक्रममुभयोपमा साऽन्या इति व्यवहृतम् ॥

एतेन रुद्रटोद्भटयोः तृतीयसदृशव्यवच्छेदफलकेतरेतरीपम्यं उपमेयोन् पमेतिउ भयोपमेति वा तल्लक्षणमिमतमिति बोध्यम् ॥

किञ्च-उक्तलक्षणे द्वयोरितिपदं यदि द्विसंख्याकयोरित्यर्थपरं तदा —

कान्ताननस्य कमलस्य सुधाकरस्य पूर्व परस्परमभृदुपमानभावः । सद्यो जरातुहिनराहुपराहतानां अन्यः परस्परमसावरसः प्रसूतः ॥

इत्यत्र कान्तानने कमळ-सुधाकरणां आह्वांदकत्वेन साधारणधर्मसंबन्धेन अन्योन्यसुपमा त्रयाणां प्रतीयते । इयं चोपमेयोपमा, उत्तरार्धगतपराहतत्व निमित्तकोपमेयोपमायां अङ्गभृतेति त्रयाणासुपमेयोपमात्वे अव्यास्यापत्तिः ।

तथापि--

तस्य द्विपानां मदवािरसेतकात् खुरामिघाताच तुरं गमाणां । रेणुः प्रपेदे पथि पङ्कभाव, पङ्कोऽपि रेणुत्विमयाय भूयः ॥

इत्यत्रातिच्याप्तिः ॥

#### तस्वालोकः

अतः द्वयोरितिपदं उमानोपमेययोरित्यर्थकम् । अत एव सिद्धान्ते प्रनथकृता द्वयोरिति नोपादीयते ॥

ननु तुल्ययोगितायां अतिज्याप्तिवारणाय पर्यायेणेत्युपादीयते तदा द्वयोः पर्यायेण वर्ण्यमानोऽर्थः उपमेयोपमा इन्येबालं किमुपमानोपमेयत्वमिति विशेष्यदलोपदानमिति शङ्कायां तदुपादानं अतित्र्याप्तिपरिहारकमिति प्रत्युदा-हरति—तथापीत्यादिना । तथापि पर्यायेणेत्युक्तावपि इत्यर्थः । अस्य इत्यन्त्राति व्याप्तिरित्यनेनान्त्रयः । 'तस्य द्विपानामिति' पर्यायिविशेषेऽतिज्याप्तिरिति भावः । तस्येति । तस्य कुशावतीं परित्यज्य अयोध्यां प्रति प्रस्थितस्य कुशस्य, पथि मार्गे, द्विपानां गजानां, मदवारिसेकात् मदोदकसेकाद् हेतोः रेणुः रजः, पङ्कमावं कर्दमताम् , इयाय प्राप । 'पङ्कोऽस्त्री कर्दमैनसोः' इति वैजयन्ती । तथा तुरङ्गमाणां वाजिनां, खुरामिघातात् श्रफसंघट्टनात् पङ्कोऽपि रेणुत्वमियाय प्राप इत्यर्थः ।

अत्र प्रथमं यत्र रेणों: पङ्कभावो वर्णितः, तस्यैव पङ्कस्य रेणुभावोऽपि

तत्र रेणुपङ्कयोः पर्यायेण पङ्करेणुभाववर्णनात्। अत उपमानोपमेयत्वमित्युक्तम्।

> द्वयोर्यदुपमानोपमेयत्वं वर्ण्यते सोपमेयोपमेत्युक्तेऽपि — 'व्युष्टं प्रयाणं च वियोगवेदना विद्ननारीकमभूत्समं तदः'

#### तत्त्वालोकः

'अधुना पुलिनं तत्र यत्र स्रोतः पुराऽजनि'

इतिवत् पर्यायालं कारभेरो वाच्यः । महासंपन्नतासूचनादुदात्तालं कारश्च व्यङ्ग्यः । तथा सत्यपि भत्र रेणुपद्भयोः पङ्करेणुभावस्य पर्यायेण वर्णनादिति व्याप्तिः । तदेतदाह-तत्रेति ।

वाक्यभेदेन पङ्करेणुमाववर्णनेऽपि नोंपमानोपमेयभावो वर्णितः इत्य -दोषात् ।

एवं तर्हि-पर्यायेणेति परित्यज्यतां 'द्वयोवेण्यमानमुपमानस्वमुपर्मेयत्वं च उपमेयोपमा' इत्युच्यतामिति चेदुभयविश्रान्तसादृश्योपमायामितव्याप्तिरित्या शयम् आविष्करोति द्वयोपदिति । व्युष्टमिति । संपूर्णश्लोकस्तु —

> शुक्लेस्सतारै: मुकुलीकृतैः स्थुलैः कुमुद्रतीनां कुमुदाकरै रिव । व्युष्टं प्रयाणं च वियोगवेदना— विदूननारीकमेभूत्समं तदा ॥

इति युधिष्टिरानुष्ठास्यमानराजस्ये पाण्डवान् अनुगृहीतुं शिशुपारुं तत्रैव

# इत्युभयविश्रान्तसाद्द्रयायाम्रुपमायामतिन्याप्तिः। न च तत्र उभयोरपि साद्द्रयाश्रयत्वरूपस्य उपमयत्वस्येव प्रति-

#### तत्त्वालोकः

निग्रहीतुं च द्वारकातः इन्द्रप्रस्थं प्रस्थितस्य भगवतो वसुदेवनन्दनस्य प्राभाति कप्रस्थानवर्णनमिदम् ।

सेनानां कृष्णानुगतवाहिनीनां, कृते, शुक्छे, सतारे: सरज्जुिमः,
मुकुठीकृतेः वहनसीकयोय संकोचितैः, संविष्टितेर्वा, स्थुलैः पटमण्डपैः,
'दूष्यं स्थुलं पटकुटी गुणलयनी केणिकातुल्याः' इति 'दूष्याद्यं वस्त्रवेशमिन'
इति वैजयन्त्यमरकारो । कुमुदाकरे रिवोगलक्षितम् । तथा शुक्लैः श्वेतैः
सतारैः सकर्णिकैः मुकुठीकृतैः रात्रिविकासित्वान्मुकुलतां प्राप्तैः स्थुउरिव
कुमुदाकरैः वस्त्रवेशमवत् दीवैः विस्तृतैश्च कुमुदप्रायपदेशैः कुमुदेश्चोपलक्षितं
कुमुद्वतीनां च कृते नदीविशेषणां च कृते व्युष्टं प्रभातं, प्रयाणं च सेनानामिति
शेषः । वियोगवेदनया -विरहवेदनया विदूनाः परितप्ताः नार्यः यहंमस्तथोक्तं
तदा तिस्मन् समये समं उक्तरीत्याऽन्योन्यसदशमभूत् ।

अत्र व्युष्टप्रयाणयोरुभयत्नाऽपि साम्यं वर्ण्यते इत्युभयविश्रान्तसादृश्यो पमायामतिव्याप्तिः स्यात् अतः पर्यायेणेत्युपादेयम् ।

तथा च तत्र यौगपद्येन द्वयोरुपमा निबध्यते न पुनः पर्यायेणेति न दोषः ।

उक्तोदाहरणे प्रकारान्तरेणातिन्याप्तिं परिहर्तुं शक्यमिति शक्कते-न चेति । तत्र न्युष्टं प्रयाणं चेत्युभयविश्रान्तसादृश्योपमोदाहरणे, उभयोरपि

पादनमस्ति, न साद्द्यप्रतियोगित्वस्य उपमानत्वस्य अती नातिच्याप्तिरिति वाच्यम् ॥

मुखतः प्रतिपादनाभावेऽपि तयोः परस्परम्रपमान त्वस्यार्थात्प्रतीतेः।

### तत्त्वालोकः

न्युष्टप्रयाणयोद्धेयोरि साहरयाश्रयन्त्ररूपस्य उपमेयत्वस्यैव यत्र साहरयं प्रति-पाद्यते स साहर्याश्रयः तत्वमेवोपमेयत्वं तन्मात्रस्य प्रतिपादनमस्ति । न तु ये । साहर्यं उपपाद्यते तद्भूपस्य साहर्यप्रतियेगित्वरूपस्योपमानस्य, अतः अस्मात्कारणात्, नातिन्याप्तिः इति ।

अयं भाव: -यत्र 'चन्द्रेण तुल्यं समं वा मुखमिति, मुखेन तुल्यं समो वा चन्द्रः इति मुखं चन्द्रश्च परस्वरं तुल्यों इति प्रयोगान्यतमसत्वे साद्दरयप्रतियोगिनों भानं न चात्र वाक्यभेदः न वा परस्परान्योन्यादिशब्द समिन्याहार इति उभयत्रापि साद्दरयानुयोगिनोरेव प्रतीतिः न प्रतियोगि नोरिति अतिव्यासेः प्रस्र एव नास्तीति पूर्वपक्षाभिप्रायः।

तित्राचष्टे-मुखतः इति । अयं भावः-इवादिशब्दसमिभव्याहृतो दाहरण इव वाच्यवृत्त्या सादृश्यप्रतियोगित्वरूपोपमानत्वस्य प्रतिपादनराहिः त्येऽपि अर्थतः उपमानत्वं प्रतीयत एव ।

किश्च — चन्द्रो मुलं च समं इत्यादिप्रयोगतः, मुखं चन्द्रसहशं न वा, चन्द्रों मुल सहशोन वा, इति उभयविधसन्देहस्यापि निवृत्तेरनुभव रिद्धत्वेन तज्जातीयेऽसिम्नप्युदाहरणे (न्युष्टं प्रयाणं च समं) समपदार्थस्य च

# न द्युपमानोपमेयत्वं यत्र वाच्यमिति रुक्षणे विवक्षि तम् ।

#### तत्त्वालोकः

शब्दवाच्येतरेतरयोगबलात् व्युष्टप्रयाणयोर्युगपदन्वयावगमात् व्युष्टप्रतियोगिक साहश्यानुयोगि प्रयाणम्, प्रयाणप्रतियोगिकसादश्यानुयोगि व्युष्टमिति बोधो- जायते । परं तु समपदार्थेकदेशस्य सादश्यस्य चशब्दबलेनोभयत्रान्वयेऽपि समशब्दस्य उभयत्र साधारणधर्मान्वयबोधकत्वविरद्दः स्पष्टः । अथापि अर्थतः तदन्वयबोधे बाधकाभावात् इति ।

एवं चोभयत्र प्रतियोगित्वबोधः युगपदनेकार्थान्वयित्वरूपसमुच्चयार्थक चशब्दबलात् न तु समशब्दबलात्तदन्वयबोध इत्यवगन्तन्यम् ।

यद्यत्र — द्वयोरुपमानत्वम् उपमेयत्वं च वाच्यवृत्त्या उपादीयते तदा उपमेयोपमेति विवक्षितं तदा नातिव्याप्तेः प्रसरः स्यात्। न तथात्र रुक्षणे निवेशः कृतः अतश्चोभयविश्रान्तसादृश्योपमायां अतिव्याप्तिः दुर्वारेति फरुति तदेतदाह – न हीति । यदि तु रुक्षणे तथाविवक्षा नावश्यकी यत उपमाद्य रुक्षाराणां वाच्यार्थनिष्ठत्वमेवेति प्रकरणादेव तल्लामोऽस्तीत्युच्यते तदा इद मुपमेयोपमारुक्षणं व्यङ्गज्ञोपमेयोपमासाधारणं न भवतीति ।

'कर्णाक्षिद-तच्छदबाहुपाणि पादादिनः स्वाखिरुतुरूयजेतुः । उद्गेगभाक्अद्भय ताभिधानादि दिहेववैधाः व्यधित द्वितीयम् ॥

व्यङ्गचोपमयोपमासङ्ग्रहाभावप्रसंगात् । अतः पर्याय णेत्युक्तम् ॥

एवमपि-'भणितिरिव मतिर्मतिरिव चेष्टा' इत्यादि रशनोपमायां मतिचेष्टयोः पर्यायभेदेनोपमानत्वस्योपमेय-

#### तत्त्वालोकः

इत्यत्र दमयन्त्याःकर्णाद्यवयवानां अद्वितीयत्वाभिमानपरिहाराय तस्सजातीयावय वान्तरिवधानोक्त्या तत्तद्वयवद्वयस्य अन्योन्यप्रतियोगिकमेव साम्यमिति तृतीयसदृशव्यवच्छेदेऽपि नास्पर्यमस्तीति उक्तोदाहरणेऽज्यासिस्स्यादित्याह— व्यङ्गयोपमेयेति । एवं च प्राचीनाः प्रायेण वाच्यव्यङ्गयोभयालंकारसाधान

रण्येन लक्षणकरणप्रणयिनः । अत एव पर्यायेणेति लक्षणे निवेशितमिति यावत् । तेन युगपत्प्रवृत्तायां उभयविश्रान्तसादृश्योपमायां नातिव्याप्तिः । नापि व्यङ्गर्योपमेयोपमायामच्याप्तिश्च प्रसज्यत इति भावः ।

प्वमुक्तस्थलेऽतिंज्याप्तिरासेऽपि — रशनोपमायाम् अतिज्याप्तिपरि हाराय अन्योन्यार्थघटितं लक्षणमावश्यकमित्याह – एवमपीति । प्वमपि -उपमानोपमेययोः पर्यायेण वर्ण्यमानं सादृश्यमुपमेयोपमेति लक्षणसिद्धावपि भणतिरिवेति —

> अनवरतकनकवितरणजललव भृतकरतरङ्गितार्थिततेः । भिणितिरि वमतिः मितिरिवचेष्टा चेष्टॅव कीर्तिरितिविमला ॥

त्वस्यच सत्वेन अतिव्याप्तिपेरिहाराय एकस्मिन् पर्याये यं प्रत्युपमानत्वं तं प्रत्येव पर्यायान्तरे उपमेयत्वं विवक्षणीयम् ।

द्विविधेषेत्युक्तम् । द्वैविध्यं च धर्मस्य साधारण्य वस्तुप्रतिवस्तुभावाभ्याम् ।

#### तत्त्वालोकः

इत्यादि पूर्वपूर्वीपमेयस्य उत्तरोत्तरमुपमानत्वरूपायां रशनोपमायां मितचेष्टयाः, मतौ चेष्टायां च पर्यायभेदेन भणितिरिव मितिरिति वाक्ये मतौ उपमेयत्वस्य मितिरिव चेष्टा इत्युत्तरवाक्ये मितावुपमानत्वस्य, मितिरिव चेष्टेति वाक्ये चेष्टा-यामुपमेयत्वस्य, चेष्टेव कीर्तिरितिवाक्ये चेष्टायामुपमानत्वस्य च सत्वेन मितचेष्टयोरुभयत्रापि उपमानत्वमुपमेयत्वं चायातमेवेति उक्तलक्षणातिव्याप्तिः दवस्थैव।

अतः उपमानोपमेययोः परस्परं पर्यायेण वर्ण्यमानं सादृश्यमुपमेयोपम इति परिष्करणीयमित्यर्थः तदेतदाह-एकस्मिन् इति । एवरित्या लक्षण परिष्कारे तु-भणितिरिषेत्यत्र न मतिचेष्टयोः परस्परमुपमानत्वं उपमेयत्वं च वर्ण्यते, अपितु मतौ भणितिनिरूपितोपमेयत्वं चेष्टानिरूपितमुपमानत्वं चेत्य दोषात् इति भावः ।

म्ले द्विविधेषेत्युक्तम् । तदेतद्विष्टणुते -द्विविधेषेति । यद्यपि वस्तुप्रतिवस्तुभावादीनां धर्मे साधारण्यसंपादकत्वेन उक्तरीत्या विभागो-ऽनुचितः । अथापि साधारण्यपदस्य अनुगामित्वार्थकतया अदोषादिति व्याख्यातुराशयः । तथा च इयमुपमेयोपमा धर्मस्यानुगामितया वस्तुप्रति

सुगन्धिनयनानन्दि मदिरामदपाटलम् । अम्भोजमित्र ते वक्त्रं त्वद्वक्त्रमित्र पङ्कजम् ॥ इति सच्छायाम्भोजवदनाः सच्छायवदनाम्बुजाः । वाप्योऽङ्गना इवाभान्ति यत्न वाष्य इवाङ्गनाः ॥

#### तत्त्वालोकः

वस्तुभावेन च संभवति यतः अनुगामित्वं वस्तुप्रतिवस्तुभावश्च धर्मेक्य एव संभवति परंतु वस्तुप्रतिवस्तुभावे धर्मप्रतिपादकपदभेदमात्रम् ।

अत एव-अलकारसर्वस्वकारेणापि — इयं च धर्मस्य साधारण्ये वस्तुप्रतिवस्तुनिर्देशे च द्वेधा इत्युक्तम् । अत एव च विमर्शिन्यां-एतच धर्मस्य निर्देशानिर्देशरूपपश्चद्वयागूर्कत्वेनोक्तम् । तल निर्देशपक्षे साधारण्य-मस्ति तथाप्यत्र सङ्घल्लिर्देशेनैवानुगतत्वात् तदुपरुंभः स्फुट इति भावः ।

तत्र धर्मस्य सक्नित्रेंद्रो सित साधारणधर्मवतीं तां उदाहरति सुगन्यीति । शोभनः गन्धोऽस्मिन्नस्तीति सुगन्धि सौगन्ध्येनावियुक्तमित्यर्थः ।
गन्धस्येदुत्पृति सु सुरभिभ्यः [पा.सू. ५-४-१६५] गन्धस्येत्वे तदेकान्त—
प्रहणम् ति सूत्रवार्तिकाभ्यां नयत्ये समाजान्त इकारः । मिदरामदेन
सुरापानजनितहर्षेण पाटलम् अरुणम् , ते वक्त्रं मुखम् अभोजमिव—कमलमिव
अभोजमपि सुगन्धि, नयनानन्दि मिदरामदोदितारुणवत् अरुणम् , अतुशात्र
सौगन्ध्यनयनानन्दजननारुण्येः अभोजमुखयोः मुखाम्भोजयोश्च अनुगामिधर्मैः
पर्यायेणोपमात्रतिपादनात् अनुगामिधर्मिणी उपमेयोपमा ॥

वस्तु-प्रतिवस्तुभावमूलकसाधारणधर्मवतीमुपमेयोपमामुदाहरति -सच्छा येति । सच्छायानि कान्तियुतानि, अम्भोजानि वदनानीव यासां ताः

इति क्रमेणोदाहरणे ॥

अत्रेदं चिन्त्यते लक्षणस्य - 'त्वद्रल्गुना युगपदु - निम पेनेन तावत्' इति प्रागुदाहृतायां युगपदुपमेयोपमार्यां अन्याप्तिः।

#### तत्त्वालोकः

सच्छायाम्भोः जवदना वाप्यः सच्छायानि वदनान्यम्बुजानीव वदनाम्बुजानि यासां ताः अङ्गना इव आभान्ति प्रकाशन्ते । तथा अङ्गनाः स्त्रियः वाप्य इव आभान्ति इत्यन्वयार्थः ।

श्रत्र अंभोजवदनाः इत्यत्र वदनानीवाम्भोजानीति समासः । तथा वदनाम्बुजाः इत्यत्र अम्बुजानीव वदनानीति समासः । ततश्च वाप्यक्रनयोः अङ्गनावाप्योश्च उपमायां सच्छायत्वमेक एव धर्मः द्विरुपात्तः इति वस्तुप्रति वस्तुभावः इति भावः ।

पूर्वोक्तं ल्राण अव्यास्यादिमस्तमिति प्रतिपादयन् प्रस्तौति-अत्रेदिमिति । चिन्तनं च अव्यास्यादिकं भवति न वेति समालोचनमेव । तत्र तावदव्याप्ति माह-लक्षणस्येति । लक्षणस्य पर्यायावगम्यमानं परस्परमौपम्यं वर्ण्यमान मुपमेथोपमा इति फलितस्य—

तद्वन्गुना युगपदुन्मिषितेन तावत् सद्यः परस्परतुलामिषेरोहतां द्वे । प्रस्पन्दमानपरुषेतरतारमन्तः चक्षुस्तव प्रचलितभ्रमरं च पद्मम् ॥

न चेयमुपमेयोपमा न भवति किन्तु उभयविश्रान्तः सादृश्योपमामात्रमिति शङ्कनीयम् । परम्परतुलामित्यनेन द्वयोरपि प्रतियोगित्वस्थापि प्रतिपाद्यमानतया उपमेयोपमे स्यवयवार्थस्थाविशिष्टत्वात् ।

#### तत्त्वालोकः

इति प्रक् विद्यानाथोक्तोपमालक्षणघटकस्य एकदेति विशेषणस्य अव्यापकत्वो पपादनावसरे उदाहृता युगपदुपमेयोपमायां—वाक्यभेदमन्तरा प्रवृत्तायाम व्याप्तिः—वाक्यभेदेन परस्परं उपमाया अप्रतिपादनात् उक्तलक्षणस्याऽप्रसिक्ति रित्यर्थः । तथा च पर्यायपदार्थस्य लक्षणघटकत्वे अव्याप्तिः लक्षणदोष इति भावः ॥

उक्तोदाहरणे-'धर्मोऽर्थ इव पूर्णश्रीः अर्थो धर्म इव त्वयि' इत्यादिवत परस्परप्रतियोगित्वस्य वाच्यतया अनुपादानान्नोपमेयोपमा । अपितु 'सरसिज-मिदमाननं च तस्यारसम'मितिवदुभयविश्रान्तसाहृश्योपमैवेत्याशंक्य निरा-चर्धे-न चेति । तत्र हेतुमाह-परस्परेति ।

अयं भावः -यद्यत्र महाकवेः पङ्कजनेत्रयोः साद्दरयमात्रं विवक्षोपारूढं स्यात्तदा युगपत्तुलामिधरोहतां द्वे इत्येतावतेव पर्याप्तं स्यात् । यथा सरसिज मिदमाननं च तस्यास्सम्मितिवत् । न चात्र तथा निर्दिष्टं कविना किंतु परस्परतुलामित्यपि निर्दिष्टं तेन च अन्योन्यप्रतियोगित्वमपि वाच्यतयैव भासत इति उपमेयोपमा निरावाधा ।

न चाल सहशस्य तृतीयस्येति वक्ष्यमाणोपमेयोपमारुक्षणघटकतृतीय सहश्यात्र्यवच्छेदाप्रतीत्या पर्यन्तेऽपि नोपमेयोपमीदाहरणत्वं सिद्ध्यतीति एवं

# अर्थादिष सिध्यतः परस्परप्रतियोगित्वस्य ग्रुखतः मतिपादनेन तृतीयसद्दशन्यवन्छेदरूपफळळामाच ॥

### तत्वालोकः

मादावेतत्परित्यज्यतामित्याशंकतीयम् , पर्यन्तेऽप्यत्र उपमेयोपमाप्रधानकारण तृतीयसदृशव्यवच्छेदस्य प्रतीतेरित्याह-अर्थाद्पीति ।

'सरसिजमिदमाननं चे'त्यादिषत् उभयत्र साद्याश्रयत्वरूपोपमेयत्वप्रति पादनेऽपि नकारप्रयोगबळात् परस्परप्रतियोगित्वस्य व्यक्तिर्यथा तद्वदत्रापि प्रतीतिसिद्धौ सत्यामपि परस्परशब्दमेवोपयुज्य उभयत्र उपमानताप्रतिपादनात् तृतीयसदशव्यवच्छेदः कवेरपि विवक्षितः इन्युन्नीयते । अन्यथा 'धर्मोऽर्थ इव पूर्णश्रीः' इत्यत्रापि उभयन्नोपमाविश्रान्तिरेवेत्यपि वकतुं शक्यत्वादिति भावः।

एतेन — 'सरसिजमिदमाननमिति, तद्वल्गुना इत्यस्याश्चेकशीलतय भावे उपमा द्वितीये उपमेयापमेति विभागे बीजाभावात्तद्वदस्यापि लक्ष्यत्वात् इति कौस्तुभकारोक्तिचित्रमीमांसाखण्डन अविचार्य इतिमिति बोध्यम् । आद्ये उपमेत्युक्ती अनुयोगित्वांशस्य वाच्यत्व प्रतियोगित्वांशस्य आर्थत्वं द्वितीये प्रतियोग्यनुयोगित्वयोरुभयोरपि बाच्यत्वमिति विभागनिमित्तस्य स्पष्टं प्रतिपादनात् ।

साहित्यद्र्पणोक्तोपमेयोपमालक्षणस्यापि ईंदमुदाहरणं भवत्येव यत— स्तत्र प्रतियोगित्वांशस्योभयलापि वाच्यत्वं विवक्षितं ।

किंच-'रजोभिः स्यन्दनोद्ध्तैः' इति प्रागुदाहृतायां परस्परोपमायामतिव्याप्तिः । न च तत्राप्युपरेयोपमा । तृतीयसञ्जव्यवच्छेदाप्रतीतेः ।

### तत्त्वालीकः

इत्थमुक्तलक्षणमन्यापकमिति प्रतिपाद्य अतिन्यापकमपीत्याह - किंचेति ।

'रजोिम: स्यन्दनोद्घूतैः गजैश्च घनसित्रिमैः। भुवस्तलमिव व्योम कुर्वन्व्योमेव भूतलम्॥'

इति एकदैतिविशेषणदानस्याव्यापकत्वोपपादनावसरे उदाहृतायामतिव्याप्तिः।

अयं भावः -गगनभ्तस्योः परस्परं साम्यं प्रत्येतन्यं चेत्तदा एको धर्मः निर्दिष्टो भवेत्। यथा – चन्द्र इव मुखम् इति प्रयुक्ते मुखे चन्द्रसाम्ये वर्णिते चन्द्रेऽपि मुखसाम्यमर्थतः सिध्यति साधारणधर्मस्योभयानुगतत्वात्। अत्र तु रजोन्यासत्वेन धर्मेण गगने भूतस्याम्यं मेधतुल्यगजन्यासत्वेन भूतस्रे गगन साम्यं इति उपमाद्वये धर्मस्य भिन्नत्वात्। गगने रजोन्यासत्वेन धर्मेण भ्तस्यसाम्ये प्रदिर्शिते भूतस्रे मेघतुल्यगजैः गगनसाम्यं नार्थतः सिद्धं भवति । अतः भुवस्तस्रमिव त्योम कुर्वन् व्योमेव भूतस्रमिति वाक्यभेदेन परस्परसाम्य मात्रं प्रतिपादितमिति पर्यायेणोपमा वर्तत इत्यतिव्यासिरिति ।

नन्वेवं तर्हि उपमेयोपमैवाऽस्तिवित वाच्यम् । तथा सित तृतीय सदशब्यवच्छेदः फलितो भवेत् । न चात्र तथेत्याह—न चेति ।

यत्र यत्र परस्परोपमा तत्र उपमेयोपमेति न व्याप्तिः वक्तुं | शक्या — 'सविता विधवति विधुरपि सवितरति दिनन्ति यामिन्यः'

# द्विविधेषा प्रकीर्तितेति विभागस्यासामञ्जस्यप्रसंगाच ।

# तत्त्वालोकः

इत्युदाहरणे एकैकस्य सिवत्रादेः सादृश्यप्रतियोगित्वमनुयोगित्वं च शब्दत एव भासत इत्यन्योन्यं पमा अपरिहार्या । न चैतावन्मात्रेण उपमेयोपमेति शक्यते वक्तुम् । तृतीयसदृशन्यवच्छेदो ह्युपमेयोपमाजीवितमिति आलंका-रिकसमयः । अत एव च-रुद्रटेन --

> वस्त्वन्तरमनयोर्न समिति परस्परस्य यत्र भवेत् । उभयोरुपमानत्वं सक्रममुभयोपमा साऽन्येति ॥

तथा काव्यप्रकाशकृता दशमे - 'उपमानोपमेययोः इतरोपमान व्यवच्छेदपरा उपमेयेनोपमा इत्युपमेयोपमा' इत्युक्तम् । तत एव 'सविता विधवति' इति पद्यं प्रकाशकृता उपमायामेवोदाहतम् , अस्यां पुनर्न । अत एव च सर्वस्वव्याख्यात्रा जयरथेन विमर्शिन्याम् — उक्तपद्ये — 'न ह्यत्र विधुसवित्रादीनामुपमानान्तरितरस्करण विविक्षितम् किन्तु सुखदुः खवशीकृत मनसामेत्रं विपरीतं भवति इति' इत्युक्तम् । तथा नव्येन पण्डितराजेन च रत्नाकरमतनिराकरणपूर्वकं परस्परीपमायाः स्थिरीकरणात् ।

'रजोभिः स्यन्दनोद्धूतैः' इत्युदाहरणे विमिश्चिनीकारादिभिः उप-मेयोंपमेत्युच्यते भवद्भिश्च नेत्युच्ते । अनयोः कस्य परिमाह्यत्वं कस्य परि स्याज्यत्वं इति विनिगमकाभावादिति चेत् । तृतीयसदृशव्यवच्छेदाप्रतीते रिति ह्युक्तं विनिगमकम् । सत्यमुक्तम् । तृत्तु प्रतिज्ञामात्रम् । न हेतुः । इत्याशंकायाम् उपभेयोंपमानिरासकयुक्तिमूलमुपादत्ते — द्विविधेषेति ।

न बन्न धर्मस्य साधारण्यं वस्तुप्रतिवस्तुभावो वाऽस्ति । गगनस्य भ्तलेन साद्द्रये रजोन्याप्तत्वं साधारणधर्मः । भूतलस्य गगतेन साद्द्रये गजानां मेधानां च विभ्वप्रति-विभ्वभावः इत्यत्यन्तविलक्षणत्वात् ।

#### तत्त्वालोकः

प्रकृतलक्षणकृता साधारण्यवस्तुप्रतिवस्तुभावाभ्यामुपमेयोपमाप्रतिषा-दिता । न तृतीयाऽपि विधा । तेन च एतद्यक्तं भवति—धर्मवृत्तिसामान्यो-पस्थापकपदेक्ये सित पदभेदे सत्यपि धर्मेंक्ये प्रतिपादिते अनयोरिस्मिन् विषये तृतीयः सत्रह्मचारी नास्तोति फलति । न चैनद्धर्मभेद इति । अन्यथा द्विविधेति विभागः असमञ्जसः स्यात् इति भावः ।

न चात्रैकविधस्यापि संभव इति प्रतिपादयति—न ह्यत्रेति । गगन भूतलयोः; भूतलगगनयोश्चौपमायां अन्वीयमाने धर्मे न साधारण्यं [एकरूपता] विलक्षणत्वात् । सतिब लक्षण्ये वस्तुप्रतिवस्तुभावस्य स्तरामभावात् विभिन्न शब्दबोध्यधर्मेक्य एव तत्प्रवृतेः । तदेतदाह — गगनस्येति । स्यन्दनोद्धृतैः रजोभिः व्योम भुवस्तलमिव कुर्वन् इत्यन्वयात् । धनसिन्नमेश्च गजैः भूतलं व्योमेब कुर्वन् इत्यन्ववादिति भावः ।

एवं च न्योमतभू लयोः उपमायां रजोन्यासत्वं साधारणो धर्मः । भूतलन्योग्नोरुपमायां, मेघतुल्यगजानां साधारणधर्मत्विमिति रजोन्यासत्वमेघ तुल्यगजानां न हो रुद्धपंता आह्यादिकत्वादिवत् । अतश्च न अनयोः तृतीयं सहशं वस्तु विद्यत इति फलिति ।

अत एवात्र तृतीयसब्रह्मचारिव्यवच्छेदरूपं फलमपि न सिध्यति । एकधमीश्रयेण परस्परसाम्ये बर्णमाने झनयोरस्मिन् विषये तृतीयः सब्रह्मचारी नांतीति फलति । कस्याचित् केनचित्सादृश्यं वांजिते तस्याप्यन्येन सादृश्यमर्थ सिद्धमपि सुखतो वर्ण्यमानं तृतीयसदृश्य्यवच्छेदार्थं भवतीति हि तत्फलकत्वे बीजम् ।

> न चैंतद्धर्मसाधारण्य इव धर्मभेदेऽपि लभ्यते। रजी तत्त्वालोकः

तदेतदाह — अत एवेति । अत एव-द्वयोरुपमयोः साधारण धर्मस्यात्यन्तविरुक्षणत्वादेवेत्यर्थः । तृतीयसहशव्यवच्छेदः कृतोऽत्र न सिद्ध्यतीत्यत्र हेतुमाह—एकधर्मेति । यथा—'धर्मोऽर्थ इव पूणिश्रीरथीं धर्म इव त्वयि' इत्यादौ पूणिश्रीत्वरूपैकधर्मावरुम्बनेन अन्योन्यं साम्ये वर्ण्यमाने अयं सन्देहस्संजायते चन्द्र इव मुखमित्युक्ते मुख्ने चन्द्रसाम्यं वर्णितमपि चन्द्रेऽपि मुखसाम्यम् अर्थतः सिद्धं भवति साधारणधर्मस्योभयानुगामित्वात् । तद्वदत्राऽपि 'धर्मोऽर्थ इव पूर्णश्रीः' इत्येतावतापि अर्थे धर्मसाम्यमर्थतः सिध्यत्येव । तथा सत्यपि अर्थे धर्म इवेति पुनरुपादानं किमर्थमिति । तत्था वरुद्धधर्मसंसर्गाद्वाक्यस्याप्रामाण्यप्रसंगे 'विरोधे गुणवादस्स्यात्' इति न्यायात् तृतीयसहशव्यावृत्तिः फलति इति नाप्रामाण्यप्रसक्तिरिति अभिप्रेत्य तृतीयसहशव्यच्छेदप्रतीतिप्रकारमाह—-कस्यचिदिति ।

उक्तार्थव्यतिरेके तु तृतीयसदृशव्यवच्छेदो न सिद्ध्यतीत्याहः - नचैत दिति । अभावः - 'रजोभिः' इत्यत्र रजोव्यासत्वरूपसाधारणधर्मेण गगने भूतल

# भिर्गगनस्य भूतलसादृश्यवर्णनेन भूतलस्य मेघाकारैर्गजैः गगनसादृश्यस्य अर्थतः सिध्यभावात् ॥

### तत्त्वालोकः

साम्ये वर्णिते भ्तले मेघतुरूयगजन्यासः वरूपसाधारणधर्मकगगनसाम्यं नार्थत स्सिद्धं भवति । कुतः १ रजोन्यासत्वमेघतुरूयगजन्यासत्वयोरुपमाद्वये विलक्षणत्वात् । अतश्च भूतलञ्योग्नोरुपमायामसिद्धमेव गगनसाम्यं भूतले वर्ण्यत इति गगनभ्तलयोः परस्परमेव साम्यं प्रतीयते । अत एव द्वितीयोपमा-प्रतिपादकवाक्यस्य वैयर्थ्यं न प्रसज्यते । अत एव च तस्य नार्थवाद वाक्यवत् गृतीयसदशन्यवच्छेदफलकत्वमपीति ।।

वस्तुतस्तु — रजोिमः स्यन्दनोद्धूतैः इत्यत्र विमिर्झनीकाराद्यमि
सता उपमेयोपमैव वक्तुं युक्ता । तथाहि — पूर्वदिग्विजयार्थं प्रस्थितस्य रघोः
प्रतापिष्वियप्रकाशनाय महता वेगेन प्रस्थितस्यापि स्यन्दनस्य प्रतिरोद्धारो न
केऽपि अभ्वन् । यतः स्तावदस्य बलं इति प्रतीयते । स्यन्दनोद्धूतरजोिमः
व्याप्तिर्या जाता तथा द्रष्टूणां व्योम भ्तलमिवाबभासे । तथा
वर्णतः क्रियातः परिमाणतश्च मेघतुल्यगजसम्बन्धाद् भ्तलं व्योमेन बमासेवइत्यत्र क्रवेस्तारपर्यम् । तथाच दिग्विजयार्थं प्रयाणसमये व्योम-भूतले रजो
गर्जः भूतल-व्योमनी इव कुर्वन् रघुर्ययौ इति वर्णनेन स्यन्दनवेगातिशयः
महाप्रमाणमातङ्गाधिक्यं चावगम्यते । तेन च रघोः अप्रतिहता दिग्विजय
यात्रा च व्यज्यत इति तदानीं रजो-गजन्यासे व्योमभूतले एव परस्परं सदशे
अवगते नान्य इति सदशान्तरव्यवच्छेदो रघोः उत्कर्षाधिक्यमेव प्रत्याययित ।

यद्यपि — भूतलप्रतियोगिकव्योमानुयोगिकोपमायां रजसामेबोभयानु गतत्वात्साधारणधर्मत्वं योमभूतलयोः रजसां दृष्टत्व।त् । व्योमप्रतियोगिक-भूतलानुयोगिकोपमायां तु गजेषु घनसादृश्यमपेक्षितम् । व्योम्नि गजानां भूतले मेघानां चाद्रश्रीनात् गजानां मेघानां च विम्बप्रतिविम्बमावमूलकतयां साधारणधर्मत्विमिति वक्तुं शक्थम् ।

तथापि — प्रकरणानुगुण्येन रघौ समाधिकबरुन्वप्रतीतिप्रयोजकोपमेयो पमानुगुणस्य रजसां मेघतुल्यगजानां च बिम्बप्रतिबिम्बभावस्य विवश्रमा साधारण्यसंपादने बाधकाभावात् ।

उपमेयोपमात्वे प्रयोजकं च पूर्वोपमायां यस्य साधारणधर्मत्वं तस्यैव द्वितीयोपमायां साधारणधर्मत्वम् । प्रकृते च रजोगजानां अभेदसाहृश्यादिना उभयत्रोपमायां साधारणधर्मत्वाभ्युपगमे बाधकाभावात् । अन्यथा—

> 'युघि निसर्गनिरगिलमार्गणः प्रविगलन्निरवग्रहवर्षणः । वसुमतीतिलिक त्वमिवाम्बुदोऽ-म्बुद इव त्वमुदेषि महींमुदे ॥

इत्यादौ वृष्टिबाणानां निरन्तरपातित्वशीघ्रपातित्वसादृश्यमूलकतया बिग्वप्रति बिग्वभावमभ्युपगम्य साधारणधर्मत्वमिति राज्ञोऽम्बुदस्सदृशः, अम्बुद्ग्य राजा सदृशः न चान्य इति तृतीयसदृशञ्यवच्छेदः कविविवक्षितो न प्रतीयात् ॥

अतश्च बिम्बप्रतिबिम्बभावमूलकतया साधारण्येन उपमेयोपमानिराकरणं प्रन्थकृतः पण्डितराजस्य च आग्रहमात्रमेव ।

किंच— 'सच्छायाम्भोजवदनाः' इत्यत्र वस्तुप्रतिवस्तुभावम् कतया साधारण्येन उपमेयोपमामुपपादयतः सर्वस्वकारस्य – तदनुयायिनो प्रन्थकृतश्च मतं नातीव श्रद्धेयम् – यतोत्र अङ्गनावाप्योः वाष्यङ्गनयोः श्चोपमेयोपमायाः सच्छायत्वरूपैकधर्मनिमित्तकसादृश्यम् लतया अम्भोजवदनयोः वदनाम्बुजयोश्च विम्बप्रतिविम्बभावेन उभयोपमायां साधारणधर्मत्वस्य ववतुं युक्तत्वात् । अन्यथा— 'धमोऽर्थ इव पूर्णश्चीः' इत्यादाविव सच्छायावाप्योऽङ्गना इवा भान्ति अङ्गना वाप्य इवेत्येतावन्मात्रमेवोपात्तं भवेत् । न च तथात्र प्रदर्शितं कविना ।

यद्वा - 'रजोिम: स्यन्दनोद्धृतैः' इत्यत्र

'रजोभिः त्यन्दनोदृधूतैः घननीकाशदन्तिभिः'

इति दन्तिमात्रान्वयानुकूलतया अकवयन् —

'रजोभिः स्यन्दनोद्धृतैः गजिश्च घनसन्निभैः'

इति कवयति सम । तेन च ज्ञायते घनसिन्नभैः इत्यस्य रजस्यु गजेषु च अन्वयो भविदिति कवेराशय इति उपपद्यते स्यन्दनोद्धूत्त्वेन बहुलेषु रजस्यु मेघतुल्यत्वं वर्णतः प्रमाणतश्च । एवं गजेष्विप मेघतुल्यत्वं वर्णतः प्रमाण तश्चेति । तथाच स्यन्दनोद्धूतैः घनसिन्नभैः रजोभिः घनसिन्नभैः गजेश्च क्रमेण व्योम भूतलिमेव कुर्वन् , भूतलं व्योमेव कुर्वन् ययात्रित्यन्वये मेघसादृश्याविच्छन्नानां रजसां मेघसादृश्याविच्छन्नानां गजानां च बिम्बप्रति विम्बभावस्वीकारे उपमाद्रमेऽपि धर्मेक्यमबाधितमेव । अत एव - सर्वस्व सङ्गीविन्यां जयरथेन - शाब्दे वाक्यभेदे उपमेयोपमायाः इदमेवोदाहरणं दत्तम् । समुचितं च ।

एतेन — 'यच्च विमर्शिनीकारेणोक्तमित्युपकम्य द्वयोरुपमयोः एक धर्मकत्वाभावात्' इति तदभिमता उपमेयोपमा यन्निराकृता रसगङ्गाधरकृता सा अनुचितेव । द्वयोरेकधर्मत्वस्थापि सुसंपादत्वात् ।

एतेनेदं फलित— सर्वस्कार - दीक्षित—पण्डितराजादीनां मतेऽनु गामित्व-वस्तुप्रतिवस्तुभावान्यतररीत्या धर्मेंक्ये उपमेयोपमेति, अन्यत्र तु परस्परोपमैवेति । अथापि पण्डितराजेनैव

'अविरतचिन्तो छोके वृक इव पिशुनः पिशुन इव वृकः'

इति श्रेषम् छकतया समानधर्मता मुपगच्छता बिम्बप्रति बिम्बभावम् छतया समान धर्मत्विनिराकरणं सुतरां न शोभते । एवं प्रन्थकृताऽपि 'तत्रापि यथासंभवं पूर्वोकता भेदाः उन्नेयाः' इति वध्यमाणतया तद्रीत्यापि बिम्बप्रति बिम्बभाव मूछकोपमेयोपमानिराकरणं न शोभत इत्यलम् । एवं च 'रजोभि'रित्युपमे योपमाया उदाहरणमेवेति नातिव्याप्तिः।

यदि तु — परस्परोपमायामतिन्याप्तिः उद्भान्या तदा इदं प्रत्युदाहरणं सर्वसम्मतम् –

'सविता विधवति विधुरिप सवितरति तथा दिनन्ति यामिन्यः। यामिनयन्ति दिनान्यपि सुखदुःखवशीकृते मनसि ॥ '

इति अत्र च विधुसवित्रोः सुखदुःखवशीकृतमनसां विषये सुखसमये दुःखदःवं दुःखसमये सुस्दद्विमिति वैपरीत्यमात्रप्रतीत्या अन्योन्यसादृश्यमेव न तृतीय सदृशव्यवच्छेद इति अतिव्याप्तिरुक्तलक्षणस्य प्रसज्यते । अतश्चास्य उपमेयो पमानुदाहरणत्वं कःव्यप्रकाश्चिमिश्चिनीरसगङ्गाधरकारादीनां सम्मतमेव । उपमाद्वये एकधमेनिमित्तकःवामावात् ।

अपि च---

पिता समाराधनतत्परेण
पुत्रेण पुत्री स यथैन तेन ।
पुत्रस्तथैनाधिकन्नत्सलेन
स तेन पित्रा पितृमान् बभून ॥

### तत्त्वालोकः

अथ व्यत्यस्तधर्मिबिम्बप्रतिबिम्बकोपमायामतिव्याप्तिमुद्भावयितुं उदा-हरणमुपादत्ते—अपि चेत्यादिना । पिता सः क्षेमधन्वा समाराधनतत्वरेण शुश्रूषापरेण, तेन पुत्रेण देवानीकेन यथैव पुत्रीबभूव प्रशस्तपुत्रयुतोऽभवत् , प्रशस्तपुत्रसंबन्धविवक्षायाम् पुत्रशब्दत् 'अत इनिठनो '[पा.सू. ७-२-२२५] इति इनि प्रत्ययः । तदुक्तं —

> 'भूमनिन्दाप्रशंसासु नित्ययोगेऽतिशायने । संबन्धेऽस्ति विवक्षायां भवन्ति मतुबादयः ॥

इति, तथैव सः देवानीकः अधिकवरसलेन स्वभावतः परदोषितरस्कारकारि संबन्धिविशेषवता इत्यर्थः । उक्तं च वात्सल्यस्वरूपं गीताभाष्य तात्प्य— चिन्द्रकार्यां 'स्वाभाविकः परदोषितरस्कारकारी संबन्धिविशेष ' इति । व्युत्पत्तिश्च—वत्सशब्दात् स्नेहवानित्यर्थिविवशायां 'वत्सांसाभ्यां कामबले ' [पा.स्. १-२ ९८] इत्यर्थे आद्यजन्तकामशब्दार्थे लच् प्रत्ययः । बत्सलः कामवान् इत्यर्थे । कामश्च स्नेहः, अत एव 'वत्सलः इति स्नेहवानुच्यत' इति वृत्तिपदमञ्जरीकारौ ।

यद्यपि - वत्सशब्दः वयोविशेषवति रूढस्तथापि वृत्तिविषये वत्स

# इति व्यत्यस्तर्धामंविम्बप्रतिबिम्बकोपमायामतिव्याप्तिः ॥

### तत्त्वालोकः

शब्दः स्नेहवति वर्तते । तेन तादृशेनेत्यर्थः, पित्रा पितृमान् प्रशस्तिपितृकः बभ्व । छोके पितृत्वपुत्रत्वयोः फलमनयोरेवासीदिति तदर्थः ॥

च्यस्तभ्रमीति । व्यत्यस्तयोः विपर्यस्तयोः धर्मणोः योऽयं विम्ब
प्रतिविम्बभावः तद्वत्युपमायामिति सामान्यतोऽर्थः । अयं भावः उपमा तावच्च
तुरवयवा—तत्रोपमानमुपमेयं साधारणोधर्मः साह्रद्यश्चेति । तस्यामपि यत्र
विम्बप्रतिविम्बभावम् एकतया धर्मे साधारण्यं संपाद्यते तत्र ययोविम्बप्रतिविम्बभावस्तयोः साह्रद्यप्रतीतिः आवद्यकी, तां विना विम्बप्रतिविम्बभाव एव न
संभविते । इत्थं च विम्बप्रतिविम्बभावम् एकसाधारणधर्मकोपमास्थले एका
उपमा प्रधानीभूता अपरा वाच्यसिद्ध्यङ्गरूषपुणीभूतव्यङ्ग्या अप्रधानोपमा ।
प्रधानोपमायां ययोरूपमानोपमेयत्वं तयोरेव विपर्यासेन धर्मकोटिप्रवेदो यथा
कथिद्धित्साधर्म्यप्रतीतौ विम्बप्रतिविम्बभावः । तन्मूलकतया च प्रधानोपमायां
साधारणधर्मत्वमिति तस्यामुपमायां व्यत्यस्तधर्मिविम्बकोपमात्वं, तस्यां वाच्य
व्यङ्ग्योभयोपमापरिप्रहे वाच्यकक्ष्यायां प्रधानोपमाया उपमानोपमेययोः,
व्यङ्गयकक्ष्यायां विपर्यस्तयोस्तयोरेवोपमेति पर्यायेण उपमानत्वमुपमेयत्वं चैक—
पदार्थवृत्ति भवतीत्यतिव्याप्तिरित्यर्थः ।

अत्र कयोः प्राधान्येनोपमा ? विपर्यस्तयोर्थयौः धमर्ममाश्रित्य बिम्ब प्रतिबिम्बभावः आश्रीयते स साधारणधर्मः कः ! यमाश्रित्य तयोरुपमा स्थात् । यया चोपमया पर्यायेणोपमां निरुद्य उक्तलक्षणातिन्याप्तिः उन्नीयत इत्याशंका

अत्र हि पुत्रः पिता चेत्युभावुपमेधोपमानभूतौ धर्मिणौ ।

तयोस्तावेव व्यत्यासेन पितृमत्वं पुत्रित्वमिति साधा-णर्धमकोटिप्रविष्टतयोपात्तौ । तयोश्च विम्बप्रतिबिम्बरूप साधारण्यापादको धर्मो मतुबिनिप्रत्ययोपात्तं प्राशस्त्यम् !

# तत्त्वालोकः

नामुत्तरमाह-अत्र हीत्यादिना । एतेन-पितुः पुत्रस्य च या उपमा सैंव प्रधानीभूता इत्युक्तं भवति ।

प्रधानोपमायामुपमानोपमेययोर्व्यत्यासेनाप्युपमायां निमित्तं किमिति आशंकायामाह-तयोरिति ।

पितुरिव पुत्रः इत्युक्ते कथमित्याकांक्षा जायते । तदा पितरि प्रशस्त पुत्रवत्वं, पुत्रे प्रशस्तपितृमत्वं च । अनयोश्चेकरूपत्वाभावात् असाधारण्ये प्राप्ते पितापुत्रयोः बिम्बप्रतिबिम्बभावेन साधारण्यं संपाद्यम् । कामं संपाद्यतां पितापुत्रयोः बिम्बप्रतिबिम्बतया तत्वम् । तत्रापि साधारणधर्मः अपेक्षित इत्यत्र तमाह—तयोश्चेति ।

पितापुत्रयोः उपमायां व्यत्यासेन पितापुत्रयोः यः बिम्बप्रतिबिम्बभावः तत्र साधारणीभूतधर्मः पुत्री-पितृमान् इति पुत्रपितृशब्दाभ्यां यो 'अत इनि ग्नो' (पा.स्.५-२-२२५) 'तदस्यास्त्यिहमन्निति मतुपृ' (पा.स्.५-२-९४) इत्याभ्यां क्रमेण विहितौ इनि-मतुपृप्रत्ययो

'भूमनिन्दा प्रशंसासु नित्ययोगेऽतिशायने ।

पशंसायां ह्यत्र तौ प्रत्ययौ, पित्रा पितृमान् इति संबन्धमात्रस्यावक्तव्यत्वात् । एवं च पुत्रस्य पितुश्च प्रशस्त-पितृमत्वम् , प्रशस्तपुत्रवत्वं च बिम्बप्रतिबिम्ब करम्बितेन वस्तुप्रतिवस्तुभावेन साधारणधर्म इति लभ्यते ।

### तत्त्वालोकः

सम्बन्धेऽस्तिविवक्षायां भवन्ति मतुबादयः ॥

इति विषयनियामकानुरोधेन प्रशंसार्थाको । तस्प्रतिपाद्यं प्राशस्त्यं वस्तुप्रति वस्तुभावेन निर्दिष्टम् । तथा च मतुबिनिप्रत्ययोपात्तप्राशस्त्यरूपमाधारण धर्मप्रयोज्यः पितापुत्रयोः बिम्बप्रतिबिम्बभावः । बिम्बप्रतिबिम्बभावापन्नयोः पितापुत्रयोः पितृ—पुत्रयोरूपमायां साधारणधर्मत्वं तेन च प्रधानोपमा निरु ह्यते इति भावः । न चाल धर्मे साधारण्यं वस्तुप्रतिवस्तुभावो वा एकेन शब्देन धर्मनिर्देशाऽभावान्न साधारण्यम् , मतुबिनिप्रत्ययोपात्तं च संबन्धमात्र-मिति न तस्यैकरूपतेति न वस्तुप्रतिवस्तुभाव इति नातिव्याप्तिप्रसक्तिरिति वाच्यम् ।

पितापुत्रयोः पुत्रवात्सल्य -पितृभक्तिभ्यामुत्कर्षप्रतिपादनायैव प्रवृत्तेऽ— हिमन् वाक्ये मतुपृ -इनि प्रत्ययाभ्यां प्रशंसाया एवाभिधेयत्वं वक्तुं युक्तं न तु संबन्धमात्रमित्याह -प्रशंसायामिति ।

तथा च पुत्रिपत्रोरुपमायां पुत्रस्य-पितुश्च प्रशस्तापेतृमस्यम् प्रशस्त पुत्रवस्यं च बिम्बिप्रतिबिम्बमावकरम्बितेन वस्तुप्रतिवस्तुभावेन साधारणधर्मेः स्वमित्याह-एवं चेति ।

तयोश्च पितापुत्रयोः प्राश्चस्त्यप्रतिपादके अधिकवत्सलैन समाराधनतत्परेणेति च विशेषणे।

ततश्च धर्म्युपमायां यः पिता पुत्रस्योपमानं स एव तस्य तदुपपादके बिर्म्बप्रतिबिर्म्बनिर्देशे उपमेय इति लक्षणस्य वर्तनं तावतस्पष्टम् ।

### तत्त्वालोकः

तर्हि पुत्रे समाराधनवत्परेणेति, पितरि अधिकवस्सलेन इति त्रिशेषणं किमर्थमुपात्तमित्यत्राह-तयोश्चेति ।

एतेनात्र मतुबिनिप्रस्ययौ प्रशासार्थकावेवेति सोपपत्ति प्रदर्शितं मवति । एतावता धर्म्युपमायां यस्योपमानत्वं तस्यैव तदुपपादकोपगायमु पमेयत्विमिति पर्यायेण उपमासिद्ध्यतीति रुक्षणस्यात्रापि व्यापनं दुष्परिहर्भमिति भावेनाह ततश्चिति ।

ततश्च पिता पुत्रयोः उपमायां प्राशस्त्यप्रतिपादकधर्मघटितप्राशस्त्य विशिष्टयोः पुत्रवत्व पितृमत्वयोः साधारणधर्मत्वे सिद्धे च, धर्म्युपमायाम् पितापुत्रयोद्धपमायाम् , पुत्रस्योपमानं यः पिता (क्षेमधन्वा) स एव पितै तद्पपादके साधारणधर्मे उपमेयः इति वाच्यकक्ष्यायाम् उपमानस्य, व्यङ्गच कक्ष्यायां उपमेयत्वं संभवतीति उक्तोपमेयोपमालक्षणस्य वर्तनं समन्वयः स्पष्टम् स्फुट इत्यर्थः ।

एवं तर्हि उपमेयोपमैवाभ्युपगम्यता इति चेत् उपमेयोपमाजीवितस्य तृतीयसदृशव्यवच्छेदस्यैवालाभे सा कथं शक्यतेऽभ्युपगम्तुमिति तां निराकरेति

न चेयमुपमेयोपमा । पुत्रपित्रोधर्मिणोरूपमायां प्रशस्तिपतृमत्वं प्रशस्तपुत्रवत्वं च वस्तुप्रतिवस्तुभावेन बिम्ब प्रतिबिम्बकरम्बितेन साधारणोधर्मः ।

पितापुत्रयोस्त धर्मकोटिनिविष्टयोः वात्सल्य भक्त्य तिशयकृत प्राशस्त्यं अनुगतसाधारणधर्म इति पूर्वोदाहरण सारूप्यात् समुचयोपमया पुत्रोऽपि पितृभक्त्या प्रशस्तः पितापि पुत्रवात्सल्येन प्रशस्त इत्यर्थलाभेऽपि तृतीय सब्रह्म चारिव्यवच्छेदालाभाच ।

#### तत्त्वालोकः

न चेति । बिंबप्रतिबिंबनिर्देशघटकयोः पितापुत्रयोरूपमायां 'रजोभिः' इत्युदाहरण इव वात्मल्यभक्त्यतिशयकृतं प्राशस्त्यमनुगतसाधारणधर्म इति धर्मेऽत्यन्तवैलक्षण्यमस्तीति प्रदर्शयितुमाह — पितापुत्रयोरिति । अत्र आनङ्ऋतो द्वन्द्वे' [पा.सू. ६ ३ २५] इत्यानङ् ।

धर्मकोटिनिविष्टयोः प्रधानोपमाप्रयोजकसाधारणधर्मकोटिप्रविष्टयोः इत्यर्थः । प्रशस्तिपृत्तस्व-प्रशस्तपुत्रवन्त्वरूपसाधारणधर्मघटकयोरितियावत् , पितापुत्रयोस्तु-प्रधानोपमायां साधारणधर्मकोटिप्रविष्टतया उपमेयोपमानभूतौ यो तयोः पितापुत्रयोरित्यर्थः । पिता पुत्रवर्तीतियावत् । वात्सल्यभक्त्यति शयकृतं प्राशस्त्यं—वात्सल्यनिबन्धनं प्राशस्त्यं पितरि, भक्त्यतिशयनि बन्धनं प्राशस्त्यं पुत्रे इति प्रशस्त्यमुभयानुगतो धर्मः, इति अतो हेतोः पूर्वोक्तोदा— हरणसारूष्यात्—'रजोंभिः' इत्युदाहरण साजात्यादित्यभिमानः । पूर्वोदा-हरणे एतदुदाहरणसाजात्याभावस्य प्रागेव प्रतिपादनात् । समुचयोमया

न चात्र इवशब्दद्वयादियुक्तपर्यायद्वयाभावात् पर्या यविशेषणेनेत्र अतिव्याप्तिनिरासः स्यादिति वाच्यम् । वाच्यकक्ष्यायां पुत्रपित्रोरुपमा, व्यङ्गचकक्ष्यायां पिता पुत्रयोः इति पर्यायद्वयसत्वात् ।

# तत्त्वालोकः

साधारणधर्मादिद्वयसमाहारनिबन्धनोपमया इत्यर्थः । समुचयोपमा च दिंग्डना लक्षिता—

> 'समुच्चयोंपमाप्यस्ति न कान्त्यैव मुखं तव । ह्यादनारूये न चान्वेति कर्मणेन्दुमितीदृशी ॥ इति ॥

पितापुत्रोभयगत्रप्राशस्त्यप्रतीतावपि उपमेयोपमाप्रयोजकतृतीयसदृश व्यवच्छेदस्यालाभात् । अस्य न चेयमुपमेयोपमेत्यनेनान्वयः ।

उक्तोदाहरणे प्रकारान्तरेणातिव्याप्तिवारणं संभवतीति आशंकां निरा-चष्टे-- न चेति ।

'भर्मोऽथं इव पूर्णश्रीरथीं धर्म इव त्वयि'

इतिवत् इव शब्दद्वयघटितवाक्यद्वयाभावात् 'पर्यायतः' इति विशेषणोपादाना देव अतिन्याप्तिवारणं भविष्यतीति न च वाच्यमित्यर्थः । कुतः अत्रापि पर्यायद्वयसत्वात् इति तदाह — वाच्यकक्ष्येति ।

न च यद्यप्यत्र-पर्यायद्वयं विद्यते, अथापि एकस्मिन् पर्याये उपमा बाच्या, अपरस्मिन् पर्याये व्यङ्गचा सा इति नातिव्यासिरिति वाच्यम्।

### चिमौत्रमांसा

न हि पर्यायद्वयस्यादि वाच्यत्वमत्र विवक्षितम् । येन इवशब्दद्वययुक्तपर्यायाभावात् अतिव्याप्तिर्निरस्यते ।

तथा सित हि व्यङ्गचोपमेयोपमासाधारण्यं न स्यादित्युक्तम्। न चात्र धिमणोरेवोपमा धर्मयोस्तु उपमानोपमेयसाधारण्यार्थमभेद एव प्रतीयते नोपमेति वाच्यम्।

# तत्त्वालोकः

पर्यायद्वयेऽप्युपमाया वाच्यस्वे उपमेयोपमेति लक्षणस्याकरणाद्वाच्यव्यक्तचोभय विधामपि उपमामादाय उक्तलक्षणस्यातिच्याप्तेरपरिहार्यस्वादित्याह-न हीति ।

यदि तु -पर्यायद्वयेऽप्युपमायाः वाच्यत्वे उपमेयोपमेति रुक्षणं क्रियते तदा —

'कर्णाक्षिदन्तच्छदबाहुपाणि-पादादिनः स्वाखिलतुल्यजेतुः । उद्वेगभागद्वयताभिमानात् इहेव वेधाः व्यित द्वितीयम् ॥

इत्यादि पद्ये व्यङ्गचोपमेयोपमासाधारण्यं व्यङ्गचस्य न स्थात् इत्यभिप्रायः प्रागेव अभिहित इत्याह-तथा सतीति । तथा सति पर्यायद्व यवाच्य सादृश्यकत्वमिति लक्षणे सति, व्यङ्गचोपमेयोपमासाधारण्यम्-व्यङ्गचोपमेयो-पमासंप्राहकत्वं न स्यात् , लक्षणस्येति शेषः ।

अथ प्रकारान्तरेणाति व्याप्तिनिरासमाशंकते - न चेति । अत्र

'निलिन्या इव तन्बङ्गचाः तस्याः पद्ममिवाननम् । मया मधुकरेणेव पायंपायमतृष्यत ॥ '

इत्यादौ विम्बप्रतिबिम्बभावापन्नयोः तन्वीनिलनीन्यादि— कयोः उपमाया अपि दर्शनेन धर्मयोः साद्द्येन साधारणी करणस्याप्युपमाप्र ोजकत्वाम् । तस्मात्तत्रातिव्याप्तिशंका दुर्वारा ।

#### तत्त्वालोकः

'पितासमाराधनतःपरेण' इत्यत्र, धर्मिणोरेव पितापुत्रयोरेव, उपमा प्रतीयते, धर्मयोस्तु प्रशस्तपुत्रवत्व—प्रशस्तिपतृमत्वयोः प्रधानोपमायां धर्मे साधारण्य संपादनार्थमभेदमात्रं प्रतीयते, नद्यभेदे उपमा इति वाच्यपयीये उपमा, व्यङ्गचपर्यायेऽभेदमात्रमिति उक्तलक्षणस्य न अतिव्याप्तिरिति पर्यायद्वयेऽपि वाच्यत्वमुपमायां न विवक्षणीयमिति व्यङ्गचोपमासाधारण्यस्य न काप्यनुपपत्ति-रिति शंकाशयः। समाधन्ने-निलन्या इति।

अत निलनीसहरयाः तन्वङ्गयाः पद्मिव स्थितं तस्या आननं मधु-करेण इव मया पायंपायं पीत्वापीत्वा. आभीक्ष्ण्यिविशिष्टार्थे वर्तमानात् पाधातोः 'आभीक्ष्ण्ये णमुळ् च' (पा० स्० ३ ४-२२) इति स्तात् णमुळ्। तस्य च णमुळन्दस्य 'आभीक्ष्ण्ये द्वे भवतः' इति वार्तिकात् द्विवेचनमितिबोध्यम्। अतृप्यत – तृप्तिरलभ्यतः इत्यर्थः। नायिकामुखस्य निलनीपद्मस्य चोपमा निबध्यते। तत्र निलनीतन्वादिकयोः साधारणधर्मत्वम् तच्च विम्बप्रतिबिम्ब भावम् छकः साहरयेन, नत्वभेदेन निलन्या इव तन्वङ्गयाः इत्यत्रइवशब्दस्य

# अतोऽनुपपन्नमेवेदं लक्ष्यते ।

अत्र त्रूम:---

अन्योन्येनोपमा बौध्या व्यक्त्या वृत्त्यन्तरेण वा । एकधर्माश्रया या स्यात्सोपमेयोपमा मता ॥

### तत्त्वालोकः

स्फुटमिधानात् । साहृदयेनैव साधारणीकरणे अभेदपर्यन्तानुधावनस्य अनावदयकत्वादिति भावः। अत्र अनेकेवराञ्दप्रयोगः सर्वाङ्गसाध्यं बोधयति ।

यद्यपि-ग्रन्थकृतेव उपमासिद्धान्ते विम्बप्रतिबिम्बमावस्वरूपनिरूप-णावसरे 'बस्तुतो भिन्नयोधर्मयोः परस्परसादृश्यादभिन्नतया अध्यवसितयोः द्विरुपादानं विम्बप्रतिबिम्बभावः' इत्युक्तत्वात् सादृश्यमूलकोऽभेदः आवश्यकः इत्युक्तोपमोदाहरणे नातिव्याप्तिप्रप्तक्तिः अथापि अभेदः किंमूलः इति विचार-णायां सादृश्यमूल इति उपमाप्रतीतिर कामेनाप्युपेयैवेति अतिव्याप्तिदुंबीरैवेति अन्यकृतस्ताद्यम् ।

इत्थमतिव्यासेर्द्वरितामभिधाय प्राचीनानां लक्षणमनुपपन्नमेवेति निग मयति — अत इति ।

# अथ उपमेयोपमासिद्धान्तः

उमेयोपमां निर्देष्टां लक्षयति - अत्र ब्र्म इत्यादिना । एक धर्माश्रया, व्यक्त्या वृत्त्यन्तरेण वा बोध्या या अन्योन्योपमा सा उपमेयो पमा स्यात् इति योजना ।

# इति । अन्योन्येनेति विशेषणान्त रशनोपमायामतिन्याप्तिः ॥

व्यक्त्या वृत्त्यन्तरेणं वा बोध्येति विशेषणाच्च नोभय विश्रान्तसादृश्योपमायामतिन्याप्तिः ।

# तत्वालोकः

एकधर्माश्रया – एकधर्मप्रयोज्या. त्यक्त्या – ज्यञ्जन्या, वृत्त्यन्तरेण वा शक्त्या वा बोध्या अवगम्या, या अन्योन्येन परस्परम् उपमा साद्द्रयं सा उप मेयोपमा इत्यर्थः । तथा च एकधर्मप्रयोज्यव्यञ्जनाशक्त्यन्तरवेद्यान्योन्य प्रतियोगिकत्विविशिष्टोपमात्वम् उपमेथोपमा इति लक्षणं फलितं भवति । समन्वयश्च 'खमिव जलं जलमिव खम्' इत्यत्र प्रतीयमानस्वच्छतादिरूपैक धर्माश्रया शक्तिबोध्या खजलान्योन्यप्रतियोगिका उपमाऽत्रावगम्यत इति ॥

उक्तलक्षणघटकदलानां प्रयोजनं प्रतिपादियप्यन् अन्योन्यपदम् अति व्याप्तिवारकमित्याह — अन्योन्येनेति ।

रशनोपमालक्षणं च---

'अर्थानामीपम्ये यत्र बहूनां भवेद्यथापूर्वम् । उपमानमुत्तरेषां सेयं रशनोपमेत्यन्या ॥

इति । उदाहरणं तु पूर्वमेव 'भणितिरिवमतिर्मतिरिव लेष्टा' इतिप्रदक्षितमेव । उक्तोदाहरणे – मतिचेष्टयोः औपम्यप्रतीतावपि न सा परस्परप्रतियोगिका, अपितु भिन्नभिन्नपतियोगिकेति नातिव्यासिरिति भावः ।

अन्योन्यप्रतियोगिकत्वविशिष्टोपमायां व्यक्ति-वृत्त्यन्तरमात्रबोध्यत्व विशेषणस्य प्रयोजनमाह — व्यक्तयेति ।

परस्परप्रतिक्षेपकविकल्पार्थन वाकारेण हि या परस्परप्रतियोगिकत्वविज्ञिष्टोपमा तद्विषयवृत्त्यन्तरनिरपेक्ष व्यक्तिबोध्या तद्विषय व्यक्तिनिरपेक्षवृत्त्यन्तरबोध्या वा भवति सोपमेयोगमेति पर्यवस्यति ।।

### तत्त्वालोकः

सरसिजमिदमाननं च तस्याः सममिति चेतसि संमदं विधते ।

इत्यत्र सरसिजाननयोः साद्द्यं परस्परमवगम्यते अथापि न व्यक्तिशक्त्यन्यतर सहकारेण, अपि तु सादद्यांशस्य शक्तिवेद्यत्वम् , अन्योन्यप्रतियोगित्वांशस्य व्यञ्जनावेद्यत्वमिति व्यञ्जनाशक्तिभ्याम् अन्योन्यप्रतियोगित्वविशिष्टसाद्दय प्रतीत्या उक्तान्यतरवृत्तिवेद्यत्वविरहान्नातिव्याः प्रतिरिति भावः ।

ननु अत्र पूर्वोक्तान्यतरवृत्तिमात्रवेद्यत्वं परस्परप्रतियोगिकत्वविशिष्ट साद्दर्यभवति चेत् तदा उपमेगोपमेत्युच्यते, सत्य रुक्षणे अन्यतरत्वांशस्य कथमवगमः येनोभयविश्रान्तसदृदयोपमायाम् अतिःयाप्तिः निवार्येत्याहः— परस्परेति ।

परसरस्य अन्योन्यस्य प्रतिक्षेपकेण व्यावर्तकेन विकल्पार्थेन वाकारेण बाशब्देन हिः प्रसिद्धौ हेती च । यतो वा' इतिशब्दः—

> 'इह नमय शिरः कलीङ्गवद्वा समरमुखे करहाटबद्धनुवी'

ततश्च उभयविश्रान्त्रसाद्द्रयोपमायामन्योन्यप्रति योगित्वांशे व्यक्तिः साद्दश्यरूपोपमांशे वृत्त्थन्तरमिति तयोः करम्बि तत्वात् नातिव्यासिश्चंका ॥

# तत्त्वालोकः

इत्यत्न शिरोनमन — धनुर्नमनयोः एकदा एकिस्मन्नसंमवात् धनुर्नमनप्रतिक्षे पकस्य शिरोनमनस्य, शिरोनमनप्रतिक्षेपकस्य धनुर्नमनस्य वा विधि प्रति पादयति तद्वद्रत्रापे शक्त्यां वृत्त्यन्तरेणवेति विकल्पार्थकवाशब्दप्रयोगादन्यतरा शस्य लामः । तादृशान्यतरार्थकवाशब्दबलात् या परस्परप्रतियोगित्व विशिष्टोपमा, तद्विषये उपमाविषये, अपेक्षितं यद्वृत्त्यन्तरम् व्यञ्जनातिरिक्ता शिक्तः तिन्नरपेक्षा या व्यक्तिः व्यञ्जनाख्या तद्वोध्या तद्वगम्या, भवति सोपमेयोपमेत्येको वाक्यार्थः। अधिमश्चकल्पे व्यञ्जयोपमेयोपमायांना व्याप्तिः— तत्र परस्परप्रतियोगित्वांशस्य सादृश्यांशस्य च व्यञ्जनावगम्यतया प्रकृतव्यञ्जनाव्यतिरिक्तवृत्त्यन्तरसापेक्षता नास्तिति उपमाविषयवृत्यन्तरिष् पेक्षव्यक्तिवौध्यत्वमेवास्ति । तथा वाच्योपमेयोपमायाम् उपमाविषयवृत्यन्तरिष् पेक्षव्यक्तिवौध्यत्वमेवास्ति । तथा वाच्योपमेयोपमायाम् उपमाविषये व्यञ्जना निरपेक्षं यद्वृत्त्यन्तरं शक्तिः तद्बौध्यत्वमेवास्तिति परस्परप्रतियोगित्वांशस्य च शक्तिमात्रेणावगम्यतया नाव्याप्तिः । अतिश्चरेषं लक्षणं फलितं भवति—

'अन्योन्यप्रतियोगिकत्वविशिष्टसादृश्यविषयवृत्त्यन्तरनिरपेक्षव्यक्तिबो— ध्यत्व, अन्योन्यप्रतियोगिकत्वविशिष्टसादृश्यविषयव्यक्तिनिरपेक्ष वृत्त्यन्तर बोध्यत्वान्यतरवत्वम् उपमेयोपमालक्षणम् दिति । तेनोभयविश्रान्तसादृश्यो पमायां नातिव्याप्तिः तत्र अन्योन्यप्रतियोगित्वांशे व्यक्तिः सादृश्यरूपोपमांशे शकिरिति द्वयोरपेक्षा नान्यतरस्य इत्याद्य—तत्वित्रिति ।

सामान्यलक्षणसिध्यर्थं ब्यक्तित-वृत्त्यन्तरयोरन्या भ्यत्वेन क्रोडीकृतयोर्ग्रहणम् ।

> एवं हि 'तया गृहीतं सु मृगाङ्गनाभ्यः' इत्यत्र तत्त्वालोकः

ततश्च एकवृत्तिवेद्यान्योन्यप्रतियोगित्वविशिष्टोपमात्वमुपमेयोपमात्वमिति विवक्षणेन, उमयेति ।

> 'सरसिजमिदमाननं च तस्याः सममिति चेतसि संमदं विक्षते ।'

इत्यत्र परस्पपरप्रतियोगित्वांशस्य व्यञ्जनावेद्यत्वम् , उपमांशस्य तु शक्तिवेद्य त्वमितिपरस्परप्रतियोगिकत्वविशिष्टोपमाया एकव्यापारबें। ध्यत्वाभावात् नाति व्याप्तिरित्यर्थः ।

उक्तरीत्या रुक्षणपरिष्करणस्य किं प्रयोनजम् । अयतरस्य घटितत्वेन गुरुभूतत्वादिति चेत् व्यङ्ग्यवाच्योभयविधोपमेयोपमासंग्रहकत्वेन फरुमुखगौरव स्यादोष्टवादिति मनसि निधायाह – सामान्येति ।

मानान्यलक्षणसिद्धचर्थे वाच्यङ्गयोभयविधोषमेयोपमासंप्राहकलक्षण सिद्धि अभिप्रेत्येत्यर्थः । अन्यान्यत्वेन अन्यतरत्वेनेत्यर्थः । क्रोंडीकृतयोः एकत्रीकृतयोः प्रहणम् उपादानम् ।

उक्तरीत्याश्रयणेन व्यङ्गज्ञोपमेयोपमायामनलंकारभूतायां नाव्याप्तिः । नापि वाच्योपमेयोपमायामलंकारभूतायामव्याप्तिरित्याह – एवं हीति ।

वृत्त्यन्तरानपेक्षव्यक्तिबोध्यायामनलंकारभूतायां, व्यक्ति निरपेक्षवृत्त्यन्तरबोध्यायाम् अलंकारभृतायां चोपमेयोपमायां लक्षणमनुगतं भवति॥

### तत्त्वालोकः

'प्रवातनीलोत्पलनिर्विशेष मधीरविप्रेक्षितमायताक्ष्या । तया गृहीतं नु मृगाङ्गनाभ्यः ततो गृहीतं नु मृगाङ्गनाभिः ॥

# इति संपूर्ण पद्यम् ।

प्रवाते प्रभूतवातयुते प्रदेशे यन्नीलोत्पलम् इन्दीवरं ततो निर्विशेषम् भेदरिहतं इतस्ततश्चलन्नीलोत्पलसदशिमत्यर्थः। अधीरविप्रेक्षितम् चिकत, विलोकितं भावे कः। आयताक्ष्या विशालनेत्रया तया पार्वत्या मृगाङ्गनाभ्यः हरिणद्यिताभ्यो गृहीतं नु अभ्यस्तं नु, अथवा, मृगाङ्गनाभः हरिणीभिः ततः पार्वत्याः सकाशात् तत् अधीरविप्रेक्षितं गृहीतं नु! अभ्यस्तं नु इत्यर्थः। 'प्रश्ने विकल्पे नु स्विच' इति वैजयन्ती।

अत्र विवक्षितस्य अन्योन्यं चिकतिविह्योकनमहणस्योरप्रेक्षणात् उत्प्रे क्षेति केचित् । उत्प्रेक्षानुप्राणितस्सन्देहारुंकार इत्यन्ये । उत्प्रेक्षासन्देह योस्सङ्करः इत्यपरे । वाच्यात्र निदर्शना । तस्या उपकारकत्वेन उपमेयोपमा गम्यते । तामन्तरेणाऽसंभवद्वस्तुसम्बन्धत्वेन वाच्यस्याविश्रान्तेः इतीतरे ।

अत्र तावत् उत्प्रेक्षायाः प्रसक्तिनास्ति । तस्यामेकतरकोटी निश्चयस्य प्रायिकत्वमभिमतम् । अत्र तु त्यैव ताभ्यां गृहीतिति तामिभिरेव ततोः गृहीतिति वा अप्रतीतेः । अतश्च न निश्चितप्रायतेत्युत्प्रेक्षा न भवति ।

अत एव उन्प्रेक्षानुप्राणितस्सन्देहोऽपि न वक्तुं शक्यः । तत एव सङ्करोक्तिरपि न युज्यते ।

नापि निदर्शना । यत्र वाच्यवृत्या यत्तच्छब्दाभ्यामैक्यारोपे सित तादशमैक्यमसंभवात् तयोःसाग्ये पर्यवस्यति तत्रैव तस्याः वाक्यार्थनिदर्शनायाः प्रवृत्तेः । अत्र यत्तद्भश्रामैक्यारोपाभावात् नुशब्दस्य सन्देहप्रत्यायक स्वाच्च ।

न वा पदार्थनिदर्शना – नुशब्दोपादानात् संदेहस्यैव प्रतीत्या अन्य धर्मस्य अन्यत्र सम्बध्यमानत्वेनानिश्चयात् निदर्शनाजीवितस्य ऐक्यारोपस्यैवा-भावात् । इत्थं सित व्यङ्गचोपमयोपमया वाच्यनिदर्शनोपस्क्रियत इति विम-शिनीकारोक्तिः कथ गरीयसी स्थात्। ह

परन्तु सन्देहोऽत्र वाच्योऽलङ्कारः । तदनुपाणितोपमेयोपमा अन लंकारभूता (व्यज्यमाना) । अत्र च तया गृहीतमिति, ततों गृहीतमिति वा न निश्चितमिति तयोः परस्परं साम्यमन्यसाद्द्यनिषेधश्च फलतीत्येव वक्तुं युक्तमिति मन्सि निधाय प्रकृतलक्षणस्य व्यङ्ग्योपमासाधारण्यमित्युपपादित-मिति भावः ॥

व्यक्तिनिरपेक्षेति । 'सुगन्धि नयनानन्दि' इति प्रागुदाह्ते व्यञ्जनां विनेव शक्त्या अन्योन्यप्रतियोगिकत्वविशिष्टसादृश्यस्य प्रतिपादनात्

यद्यपि व्यङ्गचायामप्युपमेयोपम।थां शब्दस्य सह कारित्वेन तद्गतशक्तेः अपेक्षितत्वात्, 'खमिव जलं जलमिव खम्' इत्यादौ शच्यायामपि गम्यसाधारणधर्मायां तस्यां धर्माशे व्यक्तेः अपेक्षणात् परस्परनैरपेक्ष्यमसंभवि ॥

### तत्त्वालोकः

यक्तिनिरपेक्षबृत्यन्तरबोध्यत्वं तःहशोपमायामस्तीति छक्षणसमन्वयान्न पूर्वोक्त दोषावकाश इति भावः॥

अथ व्यख्यवाच्योभयविधोपमेयोपमायां लक्षणस्यासंभवमेव आशंकते-व्यस्यीति ।

अत्रेयमाशङ्का —

'तया गृहीतं नु मृगाङ्गनाभ्यः'

इत्यादौ उपमेयोपमांशस्य शब्दप्रयोगमन्तरा न व्यज्यमानतेति तादशौपमेयो । पमाभिव्यक्तौ प्रयुक्तस्य शब्दस्य

'अर्थस्य व्यञ्जकत्वे तच्छठदस्य सहकारिता'

इत्युक्तरीत्या तद्गतशक्तेरपि अपेक्षा Sस्त्येवेति व्यङ्गचोपमेयोपमायां व्यक्तेः न वृत्त्यन्तरनैरपेक्ष्यमिति लक्षणास्याज्याप्तिरेवेति प्रथमाशाङ्का ॥

# खमिव जलमिति।

अत्र उक्तविधोपमात्रतीतौ व्यक्तिनैरपेक्ष्येऽपि साधारणधर्माहो व्यक्तय पेक्षाऽस्त्येव । न कापि साधारणधर्मोपरुव्धिमन्तरा उपमा वक्तुं शक्या ।

तथापि अन्योन्यप्रतियोगिकत्वविशिष्टसाद्दरयष्ट्रस्य न्तरिनरपेकत्वं व्यक्तेः, तिष्ठपयव्यक्तिनिरपेक्षत्वं वृत्त्य न्तरस्य चाम्त्येव । इदमेव च व्यक्तिपदानपेक्षया अलंकार रूपायाः बिशेषलक्षणमपि । तत्र व्यक्तिपदपरित्यागे वृत्त्यन्तरमात्रबोध्येत्येतिद्विशेषणं पर्यवस्यति ।

### तत्त्वालोकः

साधारणधर्म एव ह्युपमाजीवितमिते परम्परनैरपेक्ष्यं न संबवतीति वाच्यो मेयोपमायां गम्यसाधारणधर्माय।मज्याप्तिरेव इति द्वितीयाशंका। उक्ता-शंकाद्वयमपि समाधत्ते – तथापीति । तथापि तादशसादश्यपरिकल्पनाय शक्ति व्यक्त्योः अपेक्षायां सत्यामपीत्यर्थः ।

अयं भावः — अत्र लक्षणेऽन्योन्यप्रतियोगिःवसाद्द्ययोरेव व्यक्ति शक्त्यन्यतरवेद्यत्वं विवक्षितं न पुनः धर्मस्यापि । तेन ताद्दशसाद्द्यस्य लाभे शब्दशक्तेः, साधारणधर्मलाभे व्यक्तेश्चापेक्षायां सत्यामप्यदोषात् इति ।

इत्थं व्यङ्गचवाच्योभयसाधारणमुपमेयोपमालक्षणं परिष्कृत्य वाच्यमात्र पर्यवसितं विशेषलक्षणं किंरूपमित्याकांक्षायामाह इदमेवेति । तथा च 'एक धर्मप्रयोज्यव्यक्तिमन्नैकवृत्तिमात्रबोध्यपरस्परप्रतियोगिकसाहृत्यम् उपमेयोपमेति वाच्योपमेयोपमालक्षणम् फलति ।

नन्वेवमपि — 'स्विमव जलं जलिमव सम्' इत्यत्राज्याप्तिः । तत्र साहस्यस्य वृत्तिवेद्यत्वेऽिप 'वृत्तिवेद्यानां पदार्थानां संसर्गो वृत्यवेदाः'।

ततश्चोभयविश्रान्तसादृज्योपमान्यावृत्तिः । न च तस्याम् एकस्यैनोपमानत्वं न तु द्वयोरिति अन्योन्यपदेनैव व्यावृत्ताविदं व्यर्थमिति वाच्यम् ,

### तत्त्वालोकः

इति नियमानु रोधेन खनलयोः सात्रश्यान्त्रये प्रतियोगितायाः संसर्गत्वेन वृत्ति वेद्यत्वाभावात् परस्परप्रतियोगित्व।शस्य वृत्त्यवेद्यत्वात् ।

इति चेन्न-मात्रचा वृत्त्यन्तरव्यवच्छेदस्यैव विवक्षितत्वेन खजलयोः सादृश्यान्वये प्रतियोगित्वस्य संसर्गमर्योदया भानेऽपि संसर्गस्य वृत्तित्वाभावात् तद्बोध्यत्वाभावसत्वेन विरोधाभावान्नाव्याप्तिः ।

एतेन रसगंगाधरे-चित्रमीमांसाखण्डने च— 'अन्योन्यप्रतियोगि कत्वविशिष्टा उपमा एकवृत्तिमात्रवेदेत्यप्ययुक्तमेवेत्यादिना यद्धूषितं' तदिष गजनिमीलिकैव ॥

वृक्त्यन्तरव्यावृत्तिकलक्षेकवृत्तिमात्रवेद्येति विशेषणस्य प्रयोजनमाह— ततश्चिति । पुनरपि एकवृत्तिमात्रवेद्यत्वविशेषणमन्तरेणाप्युभयविश्रान्त साद्द्रयोपमायामतिव्याप्तिः परिहर्तु शक्या यतोऽत्र रशनोपमायामतिव्याप्ति वारणायोपात्तेन अन्योन्येति विशेषणेनैवात्रापि अतिव्याप्तिवारणात् ।

# 'भणितिरिव मतिर्मतिरिव चेष्टा'

इत्यत्र भिन्नभिन्नप्रतियोगिकमीपम्यं प्रतीयते 'सरसिजमिदम् इत्यत्रापि एक' स्यैवोपभानत्वं न तु द्वयोरिति अन्योन्यसादृश्यप्रतीतिराहित्यस्य उभयत्रापि तुल्यत्वात् इत्याशंकते – न चेति । ततश्चोक्तिविशेषणमन्यथासिद्धिमिति शङ्काशयः ।

प्राकरणिकामाकरणिकयोः साह्ययार्णने आकरणिक स्यैव उपमानत्वलाभे प्रि, उभयोरपि प्राकारणिकत्वे विनिगमनाविरहेण परस्परोपमानत्वप्रतीतेः । एकधमीश्रयत्वविशेषणात् 'रजोभिः स्यन्दनोत्कीणैः'

# तत्त्वालोकः

समाधते—प्राकरिणकिति । अयं भावः—प्रायः उपमायामेकं प्रकृतम् अन्यद्प्रकृतं भवति । न चैतवता अप्रकृतमेवोपमानं न प्रकृतिमिति, अप्रकृतमुप मानमेव नोपमेयमित्युक्तौ विनिगमकं नास्ति यतः—

'संकुचित सरोजानि स्वैरिणीवदनानि च।'

इति केवलप्रकृतगोचरतुल्ययोगितायामेकतरस्याऽप्रकृतन्वे प्रकृतमात्रगोचरत्व विलोपः, तथा केवलाप्रकृतगोचरतुल्ययोगितायामपि एकतरत्यप्रकृतत्वे अप्रकृत मात्रगोचर तुल्ययोगिताया एव विलोपप्रसंगः। तस्या अपि साद्द्रयम् लक्ष् वात्। साद्द्रयस्य चोपमानोपमेयोभयाश्रयत्वात्। अतश्च प्रकृतस्योपमे त्वमेव अप्रकृतस्य उपमानत्वमेवेति न नियमः, 'तद्बल्गुना युगपदुन्मिषितेन' इत्यस्य पद्यस्य प्रभातवर्णनप्रस्तावघटकत्वेन पद्माविकासमुखविकासयोः मुख पद्मयोग्नयोगि प्रकृतत्वमेवेति तावन्मात्रेण नोपमेयतामात्रं परं तु उपमानत्व मपीति सर्वसम्मतमिति अप्राकरणिकस्येव उपमानत्वमिति नियमस्य कर्तुमशक्य तया 'सरसिजम्' इत्यत्रापि सरसिजाननयोः परम्परमुपमानत्वप्रतीतेः अति व्याप्तेरवारणात् अन्योन्येनेति विशेषणेनेव न चारितर्थ्यमिति एकवृत्तिमात्रवेद्य त्वविशेषणं नान्यथासिद्धं भवतीति ॥

एकधर्माश्रयत्कविशेषणप्रयोजनं प्रतिपादयति——एकधेमिति ' जोभिः' इत्यत्र गगनस्य भूतलेन सादृश्ये रजोव्यासत्वं साधारणो धर्मः ।

इति परस्परोपमायां नातिच्याप्तिः।

उक्तविशेषणबलादेव 'पितासमाराधनतत्वरेण' इत्यु-पमायामपि नातिच्याप्तिः उभयत्राऽपि उपमेययोः भिन्न धर्माश्रयत्वात् ॥

# तत्त्वालीकः

भूतलस्य गगनेन सादृश्ये गजानां मेधानां च बिंबप्रतिबिंबभावः इति धर्म योरेकरूपरवं नास्तीत्यतिच्याप्तिः नाित ।

वस्तुतस्त्वत्र — घनसिनभैरित्यस्य रजोगजैरन्यये एकधर्माश्रयत्वमपि भवतीत्युपमेयोपमैव युक्तेति पूर्वमेव प्रतिपादितम् । अतथ्र

'सविता विधवति विधुरपि सवितरति'

इत्यत्र पूर्ववाक्ये सुखप्रदत्वं धर्मः, द्वितीयवाक्ये दुः सप्रदः वं धर्मः इत्येक धर्माश्रयत्वाभावान्नातिव्याप्तिः इति तु विभाव्यम् ॥

एकधर्माश्रयत्विवेशेषणबलादेव 'पितासमाराधनतत्परेणेति ' व्यत्यस्त धर्मिबिम्बप्रतिबिम्बकसमुचयोपमायामपि नातिव्याप्तिरित्याह — उक्तविशेष— णेति । उक्तविशेषणबलादेव परस्परोपमायां एकधर्माश्रयत्विशेषणबलादेव इत्युपमा यामपि व्यत्यस्तधर्मिबिम्बप्रतिबिम्बक्रसमुच्चयोपमायामपीत्यर्थः ।

तत्र हेतुमाह-उभयत्रापि इति । उभयत्रापि-रजोभिः, पितासमा-राधनेत्युदाहरणद्वयेऽपि उपमेययोः गगनभूतलयोः पितापुत्रयोश्च मिन्नधर्माश्रय त्वात् पूर्वत्र अनुगामिबिम्बप्रतिबिम्बभावापन्नयोः अपरत्र प्रशस्तपितृमत्वप्रशस्त पुत्रवत्वयोः । प्राशस्त्यं च भिन्नधर्मत्वेन, तदाश्रयेण चोपमायाः प्रशृतेरदोषात् ।

एकधर्माश्रयेत्यस्य चायमर्थः-कस्यचिदन्येनोपमायां यो धर्मः साधारणः, वस्तुप्रतिवस्तुभावापन्नो वा स एवा न्यस्य तेनोपमायाम् अपीति । न त्वनुगामिधर्माश्रयेत्यर्थः । बिम्बप्रतिबिम्बगर्भवम्तुप्रतिवस्तुनिर्देशे तदभावात् इति दिक्त ॥

# तत्त्वालोकः

अथ एकधर्माश्रयेत्यस्य किमनुगामिधर्माश्रयेत्यर्थः । अथ साधारणी कृतैकधर्माश्रयेत्यर्थं इति सन्देहं परिहरति-एकधर्मेति ।

अयं भावः - 'खिमव जलम्' इत्यत्र जलस्य रवेनोपमायां यो धर्मः सच्छतादिः साधारणः, स एव स्वच्छतादिः 'जलिमव सम्' इति सस्य जलेन उपमायामिप साधारणः इति उभयोरप्युपमयोरेकधर्माश्रयत्वम् । एवं 'स्वच्छायाम्भोजवदना' इत्यत्र वाप्याः अङ्गनाभिरुपमायां यो धर्मः सच्छायत्वं स एव अङ्गनानां वापीभिस्सहोपमायाम् , परन्तु धर्मिभेदेन द्विरुपात्तः इति वस्तुप्रतिवस्तुभावापन्नो धर्म इति वस्तुप्रतिवस्तुभावनैकीकृतः इत्येतादृशधर्म एव एकधर्मपदेन प्राह्म इति । यद्यनुगामिधर्म एवकधर्मपदेन गृहीतः स्यात् तदा विशेषणतया विशेष्यतया वस्तुप्रतिवस्तुभावापन्नेकधर्मकोपमेयोपमासंग्रहो न स्यादित्याह -न त्यिति । विम्बेति । विम्प्रतिबिम्बभावघटितवस्तुप्रतिवस्तु भावेन यत्र धर्मे साधारण्यं संपाद्यते न तत्रानुगामित्वम् । अनुगामी धर्मश्च वस्तुप्रतिवस्तुभावापन्नतो भिनः एव । 'यत्र साधारणधर्मप्रतिपादकपदेवयं तत्र अनुगामित्वम् , यत्र साधारणधर्मप्रतिपादकपदेवयं तत्र अनुगामित्वम् , यत्र साधारणधर्मप्रतिपादकपदेवयं पत्र अनुगामित्वम् , यत्र साधारणधर्मप्रतिपादकपदेवयं पत्र अनुगामित्वम् , यत्र साधारणधर्मप्रतिपादकपदेवयं प्रतिवस्तुभावापन्नतो एव प्रतिपादितम् । अन्यथा अनुगामितावस्तु प्रतिवस्तुभावापन्नतोः पूर्णोपमायां क्वित् साधारणधर्मस्यानुगामित्वम् निर्देशः।

इदं तु उपमेयोपमात्वप्रयोजकं लक्षणम् । अतुः गताऽनतिप्रसक्तलक्षणं तु —

> सदृशस्य तृतीयस्य व्यवच्छेदाय यद्भवेत् । अन्योन्येनोपमेयत्वं सोपमेयोपमा मता ।।

इति द्रष्टच्यम् ॥

### तस्वालोकः

कचिद्रस्तुप्रतिवस्तुभावेन इति पूर्णोपमाविभागावसरे प्रतिपादितमसंगतं स्या-दिति अनुगामितया वस्तुप्रतिवस्तुभावेन वा धर्मस्य साधारण्ये उपमेयोपमा इण्यते । किञ्च द्विविधेषा प्रकीर्तितेति विभागासामाञ्जस्यप्रसङ्गश्चेतिभावः ।

पूर्वोक्तलक्षणं वाच्यव्यक्षचेत्रपमेयोपमासाधारणम्, ईइं तु वाच्योपेमेयो पमाया रुक्षणम् इत्याह—इदं त्विति । इदं तु—एकधर्मप्रयोज्यव्यक्तिवृत्त्यन्त-रान्यतरावगम्यमानपरस्परप्रतियोगित्वविशिष्टं साहस्यम् इत्युपमेयोपमारुक्षणंतु , उपमेयोपमात्वप्रयोजकं न तु उपमेयोपमारुकारताप्रयोजकम् , इदं च रुक्षणं—

> सच्छायाम्भोजवदनाः सच्छायवदनाम्बुजाः । वाष्योऽङ्गना इवाभान्ति यत्र वाष्य इवाङ्गनाः ॥

इत्यत्र अव्याप्तं भवति । तथा हि —अत्र वाप्यङ्गनयोरुपमायां वदनसहशा-म्बुजवत्वं धर्मः । अङ्गनावाप्योरुपमायामम्भोजसहशवदनवत्वं धर्मः इत्येकम धर्माश्रयत्वाभावात् । तथा -यत्र षष्ठयन्तात् सहशादिशब्दोपादानं त्रत साहश्यप्रतियोगितामात्रस्य प्रतीत्या अन्योन्यप्रतियोगित्वविशिष्ट साहश्यस्य वृत्त्यन्तरेण बोधनं तत्रातिव्याप्तमपि भवतीति उद्भट-रुद्रटादिसंमता नुगता नितप्रसन्तामुपमेयोपमां लक्षयति-अनुगतेत्यादिना ।

तथा च — तृतीयसहराज्यवच्छेदफलकान्योन्यप्रतियोगिकं वर्ण्यमानं साहरयम् उपमेयोपमेति फलति । तेन – सच्छायेत्यत्र नाज्याप्तिः तृतीय सहराज्यवच्छेदस्य कविविवक्षितत्वात् । एकधर्माश्रयत्वं नास्तीति कथमुप-मेयोपमेति न च वाच्यम् । सच्छायाम्भोजबदनाः इत्येतावता विशेषणेनैव पर्यवसानमञ्ज्ञत्वा पुनः सच्छायबदनाम्बुजा इति विशेषोपादानं कविना कृतमनर्थकं स्यात् । प्रन्थकृता – प्राचीनलक्षणसमन्वयावसरे 'सच्छाये'त्युदा-हरणदानं तु विशेषणतया विशेष्यत्या वा एकधर्माश्रयत्वमपि संभवतीत्यभि प्रायेण । न तु एकधर्माश्रयत्वमेवेत्यभिप्रायेण । अन्यथा उत्तरत्र यथा संभवं पूर्वोक्ताः भेदा उन्नेयाः इत्युच्यमानमसमीचीनं स्थात् ॥

एवं —यत्र षष्ठयन्तात् सदृशादिणदोपादानं तत्र अन्योन्यप्रतियोगित्व विशिष्टसादृश्यस्य वृत्त्यन्तरवेद्यत्वे सत्यपि तृतीयसदृशव्यवच्छेदे तात्पर्याभावात् नातिव्याप्तिः । अत एव —

> 'अन्योन्यमेव यत्र स्यादुपमानोपमेयता । उपमेयोपमामाहुः तां पक्षान्तरहानिगाम् ॥ '

# इति उद्घटोक्तम् ।

वस्त्वन्तरमस्त्यनयोर्न सममिति परस्परस्य यत्र भवेत् । उभयोः उपमानत्वं सक्रममुभयोपमा सान्या॥

इति रुद्रटोक्तं च संगतं भवति ।

अत एव च - ग्रन्थकृतः स्थालकेन राजचूडामणिदीक्षितेन काच्य दर्पणे —

वाच्यसाधारणधर्मा यथा— 'सुगन्धि नयनानन्दि' इत्यादि । यथा वा—

> गिरिरिव गजराजोऽयं, गजराज इवोच्चकैर्विभाति गिरिः । निर्ज्ञर इत्र मदधारा, मदधारेवास्य निर्ज्ञरः स्नवति ॥

# तत्त्वालोकः

अथ वामनादिभिः वाच्यसाधारणधर्मायाः उदाहरणं न प्रदर्शितं प्रदर्शितं च तत् भामहेनेत्युदाहरति—वाच्येति । इदम् उदाहरणं प्राग्व्या- स्वयातम् । अस्या एव चारुत्वाय, स्वरूपनिष्पत्तये वा अन्यापेक्षणादात्मन्य नासादितस्वतन्त्वभावायाः अन्योन्यमनुष्राह्यानुष्राहकत्वे वैचित्र्यमतिशयितं भवतीत्युदाहरणान्तरमाह—यथा वेति ।

अत्र पूर्वा में गिरिगजराजयोः उपमेयोपमा, उत्तरार्धे निर्झरमदधारयो रुपमेयोपमा निबध्यते । तत्रापि गजस्य प्रकृतत्वे गिरेः अप्रकृतत्वम् , गिरेः प्रकृतत्वे गजराजस्याप्रकृतत्वम् । एतदनुगुणतया द्वितीयापमेयोपमायां निर्झर मदधारयोरेकस्य प्रकृतत्वम्न्यस्याप्रकृतत्वम् । अयम् — अस्येत्यनयोः । प्रकृतत्विवक्षानुसारेणान्वयः कार्यः न तु गजे गिरो वा । तथा सित द्वयोः प्रकृतत्विवक्षानुसारेणान्वयः कार्यः न तु गजे गिरो वा । तथा सित द्वयोः प्रकृतत्वमेव स्थात् । तथा सित—अत्रैवोपपादिष्यमाणस्य, अत्रैव उपमेयोप माद्वयस्य परस्परानुगृहीतत्वेन इति प्रन्थव्याकोपः प्रसज्येत ।

अत एव प्रन्थकृता स्वकीये — कुवलय नन्दाख्य सन्दर्भे — 'धर्मोऽर्थ इव पूर्णश्रीः', खिमव जलं जलिमव खम् इति पद्यद्वयं व्याख्याय उदाहरण द्वयेऽपि प्रकृतयोरेवोपमानोपमेयत्वकल्पनं राज्ञि धर्मार्थसमृद्धेः, शरिद गगन

अत्र उपमेयोपमाद्यस्य परस्परमनुगृहीतत्वेन विच्छित्तिविशेषोऽधिकः ॥

वस्तुप्रतिवस्तुभावो यथा 'सच्छाय।म्भोजवदनाः' इत्यादि । इद वस्तुप्रतिवस्तुभावस्य विवप्रतिविवविशेषणत्वे उदाहरणम् ॥

# तत्त्वालोकः

सिललादिनैर्मल्यस्य च वर्णनीयत्वात , इत्युक्त्वा प्रकृताप्रकृतयोरप्येष्। संभवति इत्यभिधायेदमेव पद्यमुदाहृतं संगच्छते ॥ तदेतदाह-अवेति ।

अत्र 'उक्तोदाहरणे' उपमेयोपमाद्वरस्य-गज-गिरिराजयोः निर्झर-सद्धारयोर्था अन्योन्योपमा तद्द्वयस्य , परस्परम्-गजराजगिर्योः उपमाय निर्झरसद्दशमद्धारास्रवणम् गिरिराजयोः उपमायां मद्धारासद्दशनिर्झरस्रवणं बिंबप्रतिबिंबमावेन , बिंबप्रतिबिंबमावकरम्बतवम्तुप्रतिवस्तुभावेनवा साधार-णीकृतो धर्मः । पूर्वोपमेयोपमायां बिंबप्रतिबिंबमावापन्नयोरि निर्झर मद्धारयोः स्रवणरूपं वाच्यं साधारणधर्ममाश्रित्य उपमेयोपमा निबध्यते । उत्तराधोपत्त्योराश्रयप्रतीतिमन्तरा चमत्कारजनकत्वाभावात् गज-गिरिराजयो रूपमेयोपमा-निर्झरमद्धारयोः उपमेयोपमायामनुप्राहिका । गजगिरिराजयोः उपमेयोपमायां निर्झरमद्धारयोरुपमेयोपमासाधारणधर्मरूपतयान्वयमासाद्य अनु-प्राहिकेति द्वयोरुपमेयोपमयोः परस्परानुग्रहः । तेन च चमत्काराधिक्य मिति भावः ॥

वस्तुप्रतिवस्तुभावस्थले विशेषणत्वेन विशेष्यत्वेन वा विवप्रतिविव भावकर्मिवतत्वमेवेति पूर्वोक्तरीति सारयति—वस्तुप्रतिवस्त्वित्यादिना।

अत्रायं विशेषः — उपमेयोपमात्वप्रयोजकलक्षणे सर्वस्वकारानुरोधेन एकधर्माश्रयत्वमुपादायापि पश्चात् अनुगतानतिप्रसक्तस्वाभिमतलक्षणे तदनु पादानं विवप्रतिविवमावादिनापि साधारण्यं सम्पाद्यत इति वदतो विमर्शिनी कृतः सरणिराश्रिता प्रनथकृतेति प्रतिभाति । अत एवात्र वाच्यसाधारण धर्मी यथेत्येतावन्मात्रोपादानम् ।

तथा चात्र वदनसदशाम्बुजाऽम्बुनसदशवदनयोर्बिम्बप्रतिबिंबभावेन साधारणधर्मता । साधारणधर्मस्योपादनाद्वाच्यसाधारणधर्मेयम् उपमेयोपमा । सच्छायेत्युदाहरणे विंबप्रतिबिंबभावः विमिशिनीकृता स्पष्टं प्रतिपादितः । तद्यथा — 'तत्र ह्यम्भोजवदनयोर्बिम्बप्रतिबिंबभावः' इति ।

ननु — विमिश्चिनीकृता – वस्तुप्रतिवस्तुनिर्देशश्चेत्य। धुक्त्वा 'अम्भोज वदनयोविन्वप्रतिविक्सावः' इत्युक्तः अतश्च वस्तुप्रतिवस्तुमावश्च विवप्रतिविक भावगर्भित इति प्रतिपादनार्थमेवेति पूर्वोक्तं कथं युज्यत इति न शङ्क्यम् ।

विमर्शिनीकारेणैव 'तद्वल्गुनेति पद्ये' भेदत्रयस्याप्येतदुदाहरणम् इत्युक्तत्वेन विवप्नतिविवभावेन साधारण्येऽपि उपमेयोपमा न हीयत इति स्फुटं प्रतीतेः । अत एव कौस्तुभकृता — शुद्धविवप्नतिविवभावे सत्यपि उपमेयोपमा निरावाधेति—

युषि निसर्गनिरगैलमार्गगः प्रविगलिन्सवग्रहदर्षगः । वसुमतीतिलक स्वमिवाम्बुदोऽ-म्बुद इव स्वमुदेषि महीमुदे॥

इत्युदाहरणमुपन्यसंत साम्प्रतम् ॥

## तिद्विशेष्यत्वे यथा -

# वक्त्रं पद्मिवैतस्या नेत्रं भृङ्गमनोहरम् । पद्मं वक्त्रमिवाभाति मृगलोचनभूषितम् ॥

### **सत्त्वालोकः**

'कस्यचिदन्येनोपमायाम्' इत्याद्यक्तिस्तु सर्वस्वकाराद्यभिप्रायेण । अन्यथा परमसिद्धान्तलक्षणे एकधर्माश्रयत्वपरित्यगा प्रनथक्वतोऽनुचितस्यात् । अत्रापि वस्तुप्रतिवस्तुभावो यथेत्यभिधान तु—वस्तुप्रतिवस्तुभावघटितस्यापि विवप्रति विवप्रति विवप्रति साधारण्यप्रयोजकत्वसूचनार्थमिति कल्पयितुं युक्तत्वादिति दर्पण कार - स्वण्डनकृदादीनामुक्तयो न श्लोदश्लमाः ॥

टक्तीदाहरणे वाप्यङ्गनयोः वानयभेदेन उपमेयोपमाथां वदनाम्बुजथोः विम्बप्रतिविम्बमावः । तत्र सच्छायत्वं विशेषणतया भासते । काचित् वस्तुप्रति वस्तुमावयोग्ययोः विशेष्यत्वमपीत्युदाहरणमुखेन तत्प्रदर्शयति-तिष्ठशेष्यत्वे इति । यत्र एतस्याः नायिकायाः वकत्रं मृङ्गसंसर्गान्मनोहरं चिताकष्कं पद्म मिवाभाति , पद्मं च मृग्याः हरिण्याः लोचनाभ्यामिव लोचनाभ्या भूषितं— अलङ्कृतं वक्त्रमिव आभाति । अल वक्त्रपद्मयोः उपमायां मृङ्गमनोहरत्वं धर्म इति वक्त्व्यम् । तच्च न घटते मृङ्गमनोहरत्वस्य पद्ममात्रनिष्ठत्वात् । पद्म वक्त्रयोक्षपमायां मृगलोचनमृषितत्वं धर्म इति वक्तव्यम् तच्चापि न घटते तस्य वक्त्रमात्रवृत्तिःवात् । अतश्च मृङ्गलोचनयोः विम्बप्रतिविम्बमावेन साधा रण्यम् । मनोहरत्वभूषितत्वयोरेकरूपन्व एव पर्यवसानमिति बस्तुप्रतिवम्तु भावः । इत्थं चात्र वस्तुप्रतिवस्तुभावापन्नयोः मनोहरत्वभूषितत्वयोः साक्षा देव वक्त्रपद्मान्वयिन्वेन वस्तुप्रतिवस्तुभावापन्नयोः मनोहरत्वभूषितत्वयोः साक्षा देव वक्त्रपद्मान्वयिन्वेन वस्तुप्रतिवस्तुभावापन्नधर्ममृलिका उपमेयोपमा स्वरसेति बोध्यम् ॥

# युगपदुपमेयोपमोदाहरणं तु — 'तद्वल्गुना युगपदु न्मिषितेन' इत्यादि ॥

#### तत्त्वालोकः

नैतावता - शुद्धो वस्तुप्रतिवस्तुमावः कापि नास्तीत्यिमिप्राया विष्करणम् , शुद्धविवप्रतिविवमावापन्नसाधारणधर्मकोपमेयोपमा नास्तीति महता प्रयासेन तत्र प्रकाशनं ग्रन्थकृतः पण्डितरा इस्य च क्रमेणेकैकस्मिन् विषये आग्रहमात्रमूरु मेवेति प्राक् सोदाहरणं प्रदिशतमेव ।

सर्वेरिष प्राचीनैः भामह-दृण्डि-वामन-रुद्रट-मम्मट-रुय्यक-विद्यानाथ-जयदेव-विश्वनाथ प्रभृतिभिः पर्यायेणैवोदाहरणानि प्रदर्शितानि न पुनर्शुगपदुपमेयोपमायाइति वामुदाहृतां स्मारयति — युगपदिति ।

यदि तु — उक्तोदाहरणे शाब्दे एकवाक्यत्वे स्फुटेऽपि चक्षुःपद्मयोः पद्मचक्षुषोश्च 'चक्षुः पद्मं मिव पद्म चक्षुरिव' इत्यार्थीं वाक्यभेदोऽस्त्येवेत्युच्यते तदा — उदाहरणान्तरं मृग्यम् ।

अत एव — कैरपि प्राचीनैः एकशक्यतया उपमेयोपमा न लक्षिता।

विमर्शिनीकारेण तु— स्पष्टमुक्तं स च वाक्यभेदः शाब्दः आर्थश्च । तत्र शाब्दो यथा – 'रजोिमः' आर्थो यथा –

'भवत्पादाश्रयादेव गङ्गा भक्तिश्च शाश्वती । इतरेतरसादृश्यसुभगामेति वन्द्यताम् ॥'

इत्युदाह्यत्य 'अत्र स्फुटेऽपि शाब्दे एकवाक्यत्वे' 'गङ्गा भक्तिवत् , भक्तिश्च गङ्गावद्वन्द्येति' अस्त्येवार्थे वाक्यभेदः । अस्या उपमानान्तरतिरस्कार एव फलम् । अत एव उपमेयेनोपमा इत्यस्याः अन्वर्थाभिधानम् । यत्र पुनः उपमानान्तरतिरस्करो न प्रतीयते तत्र नायमलङ्कारः । यथा –

> 'सर्विता विधवति विधुरिष सवितरति तथा दिनन्ति यामिन्यः। यामिनयान्त दिनानि च सुखदुः खबशीकृते मनसि॥

इत्यत्र विधुसवित्रादीनामुपमानान्तरितरस्कारः न विवक्षोपारूढः किन्तुसुख दुः साकान्तमनसामेवं विपरितं भाति इतिचोण्पादितम् ॥

एवंरीत्याऽभ्युपगमे तु — भामहाद्यनुरोधः, विद्यानाथलक्षणघटकस्य एकदेत्यस्य अतिव्यापकत्वरूपदोषनिस्तारश्च भवेत् ॥

## वस्तुतस्तु—

अङ्गानि श्रृङ्गारगृहाणि भूप कुमारिकायास्सुकुमारतायाम् । वीतोपमानीति वची मृषैव परस्परं यत्तुलनां भजन्ते॥

इत्यादिपचे एकवाक्यतया उपमेयोपमाया दृष्टत्वात् प्रन्थकृदिमिहितभेदकथन मुचितमेवेति भाव्यम् ॥

एतेन - कौस्तुभकृता - यत् वाक्यभेद एव उपमेयोपमायाः शाब्दी आर्थी इति भेदमात्रप्रदर्शनं तन्न्यूनमिति व्यक्तं भवति ॥

## तत्रापि यथासम्भवं पूर्वोक्ता मेदाः उन्नेयाः ॥

इति श्रीमदद्वैतविद्याचार्यश्रीम द्वरद्वाजकुरुजरुधिकौस्तुम श्रीरङ्गराजाध्वरिवरसूनोः श्रीमदप्पय्यदीक्षितस्य कृतौ चित्रमीमांसायां उपमेयोपमारुङ्कारप्रकरणम्

#### तत्त्वालोकः

इत्थं धर्मस्यानुगामित्वेन वस्तुप्रतिवम्तुभावेन च साधारण्यं वदतां सर्वस्वकारादीनामनुरोधेनोदाहरणानि प्रदर्श्य श्रेषादिमूलकतयापि धर्में साधारण्यं सम्पाद्य तन्मूलाः उपमेयोपमाप्रभेदाः तथा लुप्तोपमेयोपमाप्रभेदाश्च यथापूव प्रायशः संभवन्तीति ते उन्नेया इत्युपमेयोपमामुषसंहरति—तन्नापीति ।

तत्रापि-उपमेयोपमायामपि, यथासंभवम् - अनुभवानुसारिलक्ष्यानुरो धेन, पूर्वोक्ता भेदाः विवप्रतिविवभाव - क्षेष - उपचार - समास भेदाश्रयणादिना धर्मे साधारण्यं संपाद्य उपमेयोपमायाः भेदाः, तथा-लुसा प्रभेदाः, व्यङ्गजोपमेथोपमेत्येवमाद्याः उन्नेयाः - गवेषणीयाः इत्यर्थः । तत्र विवप्तिविवभावघटितवस्तुप्रतिवस्तुभावेन साधारण्ये - सच्छायेति, वक्त्रं पद्ममिवेति च, धर्मस्यानुगामितायां व्यक्तधर्मा 'खमिव जरुं' इति, सुगन्धि नयनानन्दीति व्यक्तधर्मीया उदाहरणानि प्रदर्शितानि । शुद्ध विवप्रतिविवभावस्य 'युषि निसर्गे'नि पद्यं पूर्वमेव उदाहृतं व्याख्यातश्च ।

## रेखेण यथा —

विचरद्वाहसमूहः चन्द्रमयूलाङकुरोल्लसितः । आकाश इव समुद्रः समुद्र इव सोऽयमाकाशः ॥

भत्र जलचरसमूह—नक्षत्रसमूहयोः विचरप्रद्गाहसमूहः इति क्षेत्रमूलका भेदाभ्यवसायेन समुद्राकाशोभयसाधारण्येन तयोः उपमेयोपमा ।

## उपचारेण यथा---

अचला इव विद्वासः विद्वांस इवाचला गुरवः। शास्त्राणि तोयनिधिवत् तोयनिधिः शास्त्रवद्वहुगभीरः॥

अत्रपर्वतसमुद्रोभयवृत्ति गुरुत्व-गभीरत्वयोः विद्वच्छास्त्रेषूपचारेणप्रयोगः । उपचारम् छतया साधारण्यं तेन च विदुषामचलानां शास्त्रतोयनिधीनाञ्चेप मेयोपमा ।

## समासभेदाश्रयणेन यथा--

उस्रिसितकुसुमहस्ता, रमणीयस्तवकवक्षोजा । वस्त्रिरिव वामनयना विभाति वस्त्री च वामनयनेव ॥

कुसुमानीव हस्ती, हस्ताविव कुसुमानीति, स्तवकाविव वक्षोजी वक्षोजाविव स्तवकी इति समासभेदं परिकल्प्य, विश्वामनयनयोः उपमेयोपमा निरुद्यते ।

एवं बिम्बप्रतिबिम्बभावाकरम्बितवस्तुप्रतिवस्तुभावम् स्तयापि साधा – एयेन उपमेयोपमा – अलङ्कारमणिहारे प्रदर्शिता —

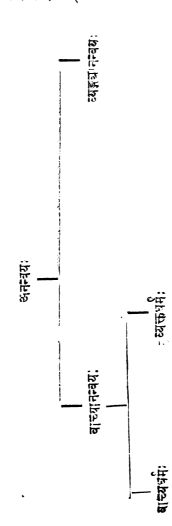
कमलालयाकपोली विमली सुस्निग्धवज्रमुकुरसखी । सुस्निग्धवज्रमुकुरी सुविमलकमलालयाकपोलनिभी ॥

इति । अतः रुक्ष्मीकपोरुम्णिद्पणयोः केवरुवस्तुप्रतिवस्तुभावापन्नवैमल्य सुस्निग्धत्वाभ्यामुपमेयोपमा ॥

एवं व्यङ्गचा उपमेयोपमा— 'तया गृहीतं नु मृगाङ्गनाभ्यः' इति मूले प्रागेव उदाहृतम् । एवं छप्ताप्रभेदाः उद्धाः ॥

इति श्रीमद्दिकुळतिळकश्रीराममिश्रवंश्येन शोभाञ्जनग्रामा(नुगोह्ल्य)मिजनेन सोमयाजियाण्डान् जनार्दनाचार्यविदुषस्तन् जेन सीताम्बा
गर्भसंभवेन श्रीमन्महीशूरपुरीमध्यविद्योतमानश्रीमन्महा
राजसंस्कृतमहापाठशालायां सरम्बतीप्रासादाख्यायाम्
अलङ्कारशास्त्रप्रध्यापकेन न्यायालङ्कारच्याकरणविदुषा
सो. रामस्वामि ऐय्यंगार्यशर्मणा
विरचिते चित्रमीमांसाज्याख्याने तत्त्वालोकाख्ये
उपमेयोपमालङ्कारप्रकरण समासम्

# अनन्वयप्रकरणम्



इत्युक्तं भवति ॥

#### चित्रमीमांसा

## अनन्वयप्रकरणम्

अथानन्वयः---

एकस्यैवोपमानोपमेयत्वेऽनन्वयो मतः॥

तत्त्वालोकः

न यस्य सदृशं वस्तु दृश्यते ज्ञानदृष्टिभिः । अनन्वयमहं स्तौमि गोविन्दं गोविदां पतिम् ॥

उपमान्तःपातिनीमपि तृतीयसदृशन्यवच्छेदफलकत्वेन विलक्षणाम् उपमेयोपम निरूप्य द्वितीयसदृशन्यवच्छेदफलकमनन्वयं सिद्धान्तयितुं विद्यानाथाभिमत मनन्वयं लक्षयति – अथानन्वयेति । एकस्येति । एकस्येति षष्ठ्याः वृत्तित्वमर्थः, उपमानं च उपमेयञ्च उपमानोपमेये तयोभीवः उपमानोपमेयत्वंम् द्वन्द्वात्परं श्रूयमाणस्य प्रत्येकमिमंबन्धं इति न्यायेन त्वशब्दस्य उभयत्रान्वयः तथाच उपमानत्वम् उपमेय त्वतम् इत्यन्वय उक्तो भवति । उपमानत्वं च सादृश्यप्रतियोगित्वं, उपमेयत्वं साश्द्रयानुयोगित्वम् इत्यर्थः । अनन्वय शब्दाः – विद्यतेउपमेयस्य उपमानान्तरेण अन्वयः संबन्धोऽत्रेत्यन्वर्थः । तथा च एकपदार्थमात्रनिष्ठसादृश्यप्रतियोगित्वानुयोगित्वोभयमनन्वयः ।

अत्र एवकारोपादानस्य प्रयोजनं प्रदर्शायति – एवकारेति । उपमेयो प्रमादामिति । 'खमिव जलं जलमित्र खम्' इत्यत्र स्वजलयो प्रकेशस्य

एकारवलादे कस्यामेनोपमिति क्रियायामिति गम्यते। तेन उपमेयोपमायां रशनोपमायां च नातिव्याप्तिः। उदाहरणम् —

'गगनं गगनाकारं सागरः सागरोपमः'। अय प्रती-यमानधर्मः।

निर्दिष्टधर्मी यथा-

न केवलं भाति नितान्तकान्तिः नितम्बिनी सैव नितम्बिनीव ।

### तस्वालोकः

उपमानत्वमुपमेयत्वं च यद्यपि दिद्यते, अथापि एकस्यामेव उपमितिकिययां खजल्योरेकैकस्यैवोपमानत्वमुपमेयत्वं वा न तु उभयमिति नातिन्याप्ति रित्यर्थः ।

एवं 'अणितिरिव मितर्मितिरिव चेष्टा' इत्यत्रापि नैकोपिमितिकियाया मेकस्यैवोपमानत्वोपमेयत्वोभयम् इति नातिव्याप्तिः ।

अयं च क्किंविधः, प्रतीयमानधर्मी, निर्दिष्टधर्मश्चेति । तत्राद्यमुदा— हरति—गगनिमिति । अत्र गगनत्वरूपैकधर्मावच्छित्रमेव साट्टश्यप्रतियोगि, अनुयोगिचेति लब्यतिरिक्तोपमानराहित्यं प्रतीयते । विस्तीर्णतादारुणतादिः उभयत्र साधारणो धर्मः स च न वाच्यः किंतु प्रतीयमानः ॥

निर्दिष्टभर्ममनन्वयं द्वितीयमुदाहरति-निर्दिष्टेत्यादि । नितान्त, कान्तिः अतिशयितकान्तिः, सा नितम्बन्येव केश्रुं नितंबिनीव भातीति न

यावद्विलासायुषलास्यवासाः ते तद्विलासा इव तद्विलासाः ॥

ननु--

पितुनियोगाद्वनवासमेवं निस्तीर्य रामः प्रतिपन्नराज्यः । धर्मार्थकामेषु समा प्रपेदे यथा तथैवावरजेषु वृत्तिम् ।।

### तत्त्वालोकः

अपितु भार्त्येवेति बावत् । तेऽनुभवैकगोचराः यावन्तो विल्लासाः आयुधानि यस्य स कामः तस्य लास्यवासाः नृत्यस्थानानि, तद्विलासाः तस्याः विल्लासा तद्विलासा इव भान्ति इत्यर्थः ।

'तात्कालिको विशेषो यस्स विलास इतीरितः'

इति विलासलक्षणाम् । अत्र 'नितन्त्रिनीव नितिन्विनी, तद्विलासा इव तद्विलासाः' इति एकस्यैवोपमानोपमेयभावः।

उक्तलक्षणे सहशान्तरव्यवच्छेदफलकत्वाविवक्षणात् समुच्चयोपमायामति-व्याप्तिः इत्याह्-निन्वत्यादिना । पितुरिति रामः, पितुः दशरथस्यनियोगात् शासनात् , एवम् उक्तरीत्या, धनवासं निस्तीर्थ परिसमाप्य, पश्चात् प्रतिपन्न-राज्यः प्राप्तराज्यस्सन् , धर्मार्थकामेषु यथा, तथैव अवरजेषु अनुजेष्वपि समां वृत्ति अवैषम्येण व्यवहारं, प्रपेदे कृतवान् इत्यर्थः ।

इत्य त्रैकस्पैव रघुपतेरुपमानत्वम्रुपमेयत्वं च। न च तत्रा नन्वयः।

## तत्त्वालोकः

अत्रातिच्याप्तिमुपपादयति - इत्यत्रेत्यदीना । एवं चात्र - यथा धर्मार्थ कामेष्ववैषम्येण व्यवहृतवान् रामः अवरजेष्वपि तथेव व्यवहृतवान् धर्मादिषु वृत्याश्रयस्य रामस्य अवरजेषु वृत्याश्रयो रामः सम इति एकस्यैवोपमानत्व मुपमेयत्वं च प्रतीयत इत्यतिव्याप्तिर्रुक्षणस्येति भावः ।

यद्यत्रैकस्यैवोपमानोपमेयता प्रतीयते तदा अनन्वय एवात्र अभ्युप गम्यतां का हानि: इत्यत्राह—न चेति । सशाद्दन्तरव्यवच्छेदे यत्र तात्पर्ये तत्रैवानन्वय इष्यते । अत एव—

भामहोऽपि---

यत्र तेनैव तस्य स्यात् उपमानोपमेयता । असादृश्यविवक्षातः वदन्ति तमनन्वयम् ॥

इत्याह । [भा.का. ३-४५]

वामनश्च-'एकस्योपमेयत्वोपमानत्वेऽनन्वयः' इति लक्षयित्वा 'अन्य साद्दर्यमेतेन प्रतिपादितम्' इत्युपपाद्य सदृशान्तर्व्यवच्छेदःः अनन्वयजीवित मित्यभिव्यनिक्तः ॥ [वा.का. ४-३-१४]

> उद्भटोऽपि —भामहोक्तमेव लक्षणमक्षरशः अनृदितवान् । रुद्धटश्च—

'सा स्थादनन्वयाख्या यत्रैकं वस्तु अनन्यसदृशमिति । स्वस्य स्वयमेव भवेदुपमानं चोपमेयं च' इति ॥

#### काव्यप्रकाशकारश्च —

'उपमानोपमेयत्वे एकस्यैवैकवाक्यगे । अनन्वयः । . . . . 'इत्याह ।

काव्यप्रकाशवृत्तौ तु- 'उपमानान्तरसंबन्धाभावोऽनन्वयः' इरयुक्तं तेनापि सदृशान्तरव्यवच्छेदोऽनन्वयजीवितमिति ज्ञायते । एवमेकावली— कारश्च—

> अनुगतिरूपमङ्गानामेकस्मिन्नेव ज्ञायते वाक्ये । यद्येकस्य तदानीमन्वर्थोऽनन्वयः कथितः ॥

इत्युक्त्वा एकस्य तूपमानोपमेयत्वविरुद्धधर्मसंबन्धः सदृशान्तरनिषेधध्वननाय इत्याह ।

विद्यानाथोऽपि -सहशान्तरव्यवच्छेदार्थमेवैकस्योपमानोपमेयत्वघटनेति अभिप्रेयाय । अथाऽपि दूषणोद्भावनं सहशान्तरव्यवच्छेदांशस्य लक्षणघटकत्व मन्तरा नातिव्याप्तिनिरासः इत्यभिप्रायेण - इदं च दूषणं भामह-रुद्रटोद्भटानां लक्षणं विना अन्येषां लक्षणेषु इदं लग्नमेव ।

अत एव एकस्यैनोपमानत्वमुपमेयत्वं च यत्र यत्र, तत्र तत्र सहशान्तर व्यवच्छेद इति वक्तुं न शक्यं तिद्विवक्षाराहित्यस्यापि दृष्टेः इत्यिमप्रायेण 'पितुर्नियोगादि'त्यत्र सहशान्तरव्यवच्छेदो न तात्पर्यविषयः। अथापि

# सम्रुचयोपमया तस्य धर्मार्थकामेषु अनुजेषु च समवृत्तिमात्र प्रतिपाद्यतया सदद्यान्तरव्यवच्छेदे तात्पर्याभावात् ।

## तत्त्वालोकः

एकस्यें वो मानोप मेयत्वं विवक्ष्यत इत्युपपादयति – समुच्च येति । समुच्च योपमय धर्मे यथा अवैषम्येण व्यवहारं कृतवान् तथेव अर्थेऽपि, धर्मार्थयोः विषये थथा अवैषम्येण व्यवहारं कृतवान् तथा कामविषयेऽपि । एवं धर्मार्थकाम विषय एव नावेषम्येण व्यवहारः अपितु अनुजेष्वपि अवैषम्येण व्यवहार इति उपमानां समुच्चयेन

## 'धर्मार्थकामाः सममेव सेन्याः

यो होकसक्तः स जनो जघन्यः

इत्येतावन्मात्रेण नाऽजघन्य आसीत् किन्तु अनुजेष्वपि अवैषयेम्ण व्यवहरत् सर्वात्मना उत्तमतां प्रपेदे इत्येतावन्मात्रे तात्पर्यात् । सदशान्नरसत्वेऽपि रघुपतेर्वेदिशष्ट्यं हीयते उक्तवृत्तेस्सर्वजनसाधारणत्वात् । अतश्च नाज्ञ सदशान्तरव्यवच्छेदे तात्पर्यम् ॥

ननु पूर्वभेवकारबळात् 'एकस्यामेबोपमितिकियायाम्' इत्युक्तत्वेन एक वाक्यता लभ्यते । 'पितुर्नियोगात्' इत्यन्न तु प्रकारार्थकथालप्रत्यय वशात् यथा चन्द्रस्तथामुखम् इतिवत् धर्मार्थकाभेषु यादृशतृतिमान् रामः तादृशतृतिमान् अनुजेष्वपि इति बोधानुरोधेन यत्तन्छञ्ज्दाभ्यां वाक्यभेदाव – गमाच नातिव्याप्तिरिति चेन्न, सर्वत्र एकवाक्यतैवास्तीत्यपि न वकतुं- शक्यम् , अन्यथा 'गङ्ग हृद्या यथा गङ्गा' इत्यादावनन यो न स्यात् ।

तथा —

तस्यापनोदाय फलप्रवृत्तौ
उपस्थितायामपि निर्व्यपेक्षः ।
त्यक्ष्यामि वैदेहसुतां पुरस्तात्
समुद्रनेमि पितुराज्ञयेव ॥

इत्यत्राप्यस्ति स्वस्यैवोपमानत्वम्रुपमेयत्वं च ।

#### तत्वालोकः

किश्च यत्रेववावयतयैवस्यैवोपमानोपमेयत्वं प्रतीयते यत्र च सहः शान्तरव्यवच्छेदप्रकृतिरिप वास्ति तत्र अतिव्याप्तिरित्युदाहरति त्यक्यामीति।

तस्य — रक्षोगृहोषितसीतापरिम्नहजनितापवादस्य, अपनीदनाय अपन्तुच्ये, फल्प्रवृत्ती अपत्योग्ती उपस्थितायामपि सिन्नहितायामपि, निर्व्यपेक्षः निस्स्पृहस्सन् वैदेहसुतां वैदेहीम्, पुरस्तात् – पूर्वम्, पितुराज्ञया समुद्रनेमिम् समुद्रो नेमिरिव नेमिः यस्यास्तामिव भूमिमिव, समुद्रस्य भूमिं परितो वर्तमान वात् भूमेश्च वर्तु लत्वात् तत्वान्तवर्तमानत्वाच चक्रप्रान्तवत्प्रतिभासते समुद्र इति तस्य नेमिसदशत्वम् । त्यक्ष्यामि हास्यामि इत्यर्थः । 'स्त्री नेमिः ना प्रिधिश्रकप्रान्ते' इति वैजयन्ती ।

अत्र 'यथाहं पुरा क्षितिमत्यजम् एवमिदानीं सीतां स्यक्ष्यामि' इत्येकस्मिन्नेव वाक्ये रघुपतेरेकस्यैवौप्रमानत्वमुपमेयत्वं च प्रतीयते । तदाह = इत्यन्नेति ।

तत्रापि नानन्वयः । पितृनियोगात् श्वितित्याग इव अपवादात् सीतात्यागे सदद्यान्तरप्रसक्त्यभावेन तद्यवः च्छेदस्य फलःवायोगाःच्च ।

एवम् ---

उपाददे तस्य सहस्ररिक्मः न्वष्ट्रा नत्रं निर्मितमातपत्रम् । स तद्दुक्लादिविद्रमौलिः बभौ पतद्गङ्ग इवोत्तमाङ्गे॥

इत्यादावच्येकस्यैवोपमानोपमेयभावः स्पष्टः ॥

## तत्त्वालोकः

तर्हि अस्त्वनन्तयः इति शंकां सहेतुकं निगकरोति -तत्रापीति । अयं भावः सहशान्तरप्रसक्तौ हि तद्यावृत्तये यत्नोऽपेक्षितः । प्रकृते च क्षिति त्यागे सीतापरित्यगे च सहशः कोऽप्यन्यो न प्रसक्त इति तद्यावच्छेदासम्भ वात् तत्फळकानन्वयस्य वक्तुम् अशक्यत्वात् । सहशान्तरव्यवच्छेदोद्यान न्वयजीवितमिति सिद्धान्तसिद्धम् ।

एवं यत्र सहशान्तरप्रमक्तिरेक्ति तत्राप्यभिन्नधर्मिकोपमास्थलेऽतिव्याप्ति रित्युदारहति— एवमित्यादिना ।

तस्य - पार्वतीपरिणयार्थे हिमर्वन्तं प्रति प्रस्थितस्य शिवस्य सहस्र रिवमः सूर्यः, वष्ट्रा -विश्वकर्मणा, निर्मितं नवं नृतनम् आतपत्रम् छत्रम् उपादरे

न चैतेषु कचिद्धर्मादिषु वृत्तेः अवरजेषु वृत्तेश्र उपमानोपमेयभावः ।

अन्यत्र क्षितित्यागस्य, सीतात्यागस्य च, अपरत्र गङ्गापतनस्य दुक्लसिन्निधानस्य च । न तु क्रचिद्प्येकम्यैव, धर्मिणः उपमानोपमेयभावः । विशिष्टान्वयिनोऽपि विशेष्य बाधे विशेषणसंक्रमौचित्यादिति वाच्यम् ।

## तत्त्वालोकः

अधारयत् उत्प्रेक्षते तद्द्कूलात् आतपत्रप्रान्तलंबिनो दुकूलात् अविदूरमौलि सिन्नहितमौलिः स शिवः उत्तमाङ्गे शिरसि पतन्ती गङ्गा यस्य स इव ईश्व इव बभौ इत्यर्थः।

अत्र दुकूलविशिष्ट ईश्वरः उपमेयम् गंगाविशिष्ठ ईश्वर उपमानमिति विशेषणभेदेऽपि विशेष्येक्यस्यापरिहरणीयत्वात् उक्तलक्षणस्यातिन्याप्तिः।

ननु—'न हाभेदे साहश्यमि'ति त्यायेन स्वस्य स्वेन साहश्यायोगा दिशिष्टान्वयिनोऽि विशे ग्रामात्र नंकमी चेत्यात् यथा—'द्रध्ना जुहोती'त्यादी विशिष्टान्वयिनोऽि विशे विशेषणीभूतद्रध्यादिसंकमः तद्वदलाि पितुर्नि—योगादित्यत्र विशेषणस्य धर्मादिषु वृत्तः अश्रजेषु वृत्तेः, तस्यापनीदाय इत्यत्र क्षितित्यागस्य सीतात्यागस्य च, उपाददे तस्येत्यत्र गङ्गापतनस्य दुकूळसंनिधानस्य च उपमानोपमेयभावोऽस्तु मास्तु च कचिद्यि एकस्येव धर्मिणः उपमानोपमेयभावः । इत्थं सति उक्तळक्ष्येषु एकस्येवोश्रमानोपमेयमावः इति नातिव्याक्षिप्रसक्तिरिति आशङ्कते—न चैतेष्विति ।

यथा धर्मार्थकामेषु समांत्रत्तिं प्रपेदे तथाऽव -रजेषु इत्यादिप्रकारेण एकस्यवीपमानीपमेयभावे निषिद्धेऽपि तस्य विशेषणसङ्क्रान्तिकल्पने—

'पाण्डचोऽयमंसार्पितलम्बहारः'

इत्यादाविष्, हारनिर्झरादीनामेवोपमानोपमेयभावः स्यादिति विम्बप्रतिविम्बोदाहरणमात्रविपलोप्रसङ्गात् ॥

#### तस्वालोकः

यद्युक्तरीत्या 'सिवशेषणे हीति' न्यायमाश्रित्य उक्तोदाहरणेषु अति व्यासिपरिहारः क्रियेत तदा आलंकारिकसम्मतिबम्बप्रतिबिम्बभावापन्नधर्मकोदा हरणसामान्यस्यैव विलोपप्रसङ्गादिति बाधकोपन्यासमुखेन 'सविशेषणे हि' इति न्यायस्य नात्रातीवप्रयोजकत्वमिति उक्तोदाहरणेष्वतिन्याप्तिरस्त्येवेति म निस निधाय पूर्वोक्तशंकां समाधत्ते – यथेति ।

अयं भावः — अत्र धर्मिणामेकत्वाद्यथा साहद्रयान्वयायोगाद्वि शेषण संक्रान्तिः कल्प्यत इत्युच्यते तद्वत् — 'पाण्ड्योऽयम्' इत्युदाहरणेपि , पाण्ड्याद्वि राजयोः उपमायां निबद्धायामपि हारनिर्झरादीनामेक्यामावेन साधारण्यं नास्तीति विशेष्ययोः उपमाया बाधात् , तद्विशेषणयोः हारनिर्झरयोः, तरङ्गाकारवत्वेन बालातपहरिचन्दनयोः आरुण्येन धर्मे साधारण्यं संपद्यत इति हारनिर्झरादीना मेवोपमानोपमेयभावः स्यात् । तेन च बिन्बप्रतिबिम्बभावानपेक्षणान् तन्म्लि कोपमा विलुप्येतेव । अतश्च 'सविशेषणे' इति न्यायाभ्युप गमो न युक्त इति ।

किंच-विजातीयविशेषणैकधर्मिकोपमास्थले सविशेषणेहीति न्यायानु

## चिमौत्रमांसा

'रामरावणयोर्युद्धम् ' इत्यादावभेदेऽप्युपमानोपमेय भावमभ्युपगच्छतां आलंकारिकाणां विशेष्यबाधस्यापरिहर णीयत्वाच ॥

तस्मादत्र 'सविशेषणे हि ' इति न्यायोपन्यासः वाक्यमीमांसकानां शोभते नालंकारमीमांसकानाम् ॥

## तत्त्वालोकः

सरणेनापि कथंचिद्धिरोषणसंक्रमात् उपमा परिकल्पयितुं शक्या । अभिन्न विरोषणकैकधर्मिकानन्वयस्थले तु विरोष्यबाधो दुष्परिहर एवेति तत्र वा कथं साददयान्वयः अभ्युपगन्तुं शक्य इत्याह-रामरावणयोरिति ।

अयं भावः—'रामरावणयोर्धुद्धम् ' इत्यत्र विशेष्यस्य युद्धस्य एकत्वेन बाधात् तिद्धशेषणयोः रामरावणयोस्साद्दश्यं परिकल्प्यतां 'स्विशेषणे हि' इति न्यायात् इस्यपि न वक्तुं शक्यम् , युद्धविशेषणयोः रामरावणयो-रप्यभिन्नत्वादुभयत्रापि बाधस्समान एव । अथापि युद्धेऽद्वितीयताप्रतीतिः खल्वत्र विवक्षिता कवेः । अत एव च तिस्मन् अभेदेऽपि उपमाऽभ्युपगता आरुंकारिकैः । यदि सिवशेषणे हीति न्यायः आरुंकारिकाणां सम्मत स्त्यात् तदा उक्तोदाहरणप्रदर्शनमसंगतं स्यात् । अत्रश्च आरुंकारिक मीमांसकैः सिवशेषणे हि इति न्यायोऽभ्युपगन्तुं न शक्यत इत्युपसंहरित तस्मादिति ।

अयं च न्यायः रामायणे-श्रीमद्वाल्मीकिमहर्षिणापि 'सीतां सन्तर्जयन्तीस्ताः राक्षसीरगृणोत्कपिः' '

# वाक्यमीमांसका हि अभेदे उपमानोपमयभावनिर्देश एव नास्तीति मन्यमानाः 'रामरावणयोर्धुद्धम्' इत्यादावद्य-

## तत्त्वालोकः

इतिवचनात् सूचित इव भाति । अत्र च न हि राक्षसीनां श्रवणगोचरत्वं विवक्षितम् , किन्तु तन्कृततजनकालिककूरशब्दस्येति नालंकारमीमांसकाना मित्युक्तिः नातीव शोभते इति बोध्यम् ॥

भभेदेऽप्युपमानोपमेयभावम् आलंकारिका अभ्युपगच्छन्ति इत्ययमंशः ग्रन्थकृतेव-शिवार्कमणिदीपिकायां-दहराधिकरणे परमेश्वरस्य दहराकाशरूपत्वनिराकरणपरपूर्वपक्षश्रीकण्ठभाष्यव्याख्यावसरे-'यावान्वा' इत्यादिवाक्यं भ्ताकाशसाम्यप्रतिपादनेन दहराकाशम्य व्यापकपरं न भवति, किन्तु, दहाराकाशेनेव दहराकाशस्य साम्यप्रतिपादनेन अतिसीक्ष्म्यपरम् । अयिमिः त्यस्य प्रकृतदहराकाशपरामिर्शत्वे संभवति अप्रकृतवाह्याकाशपरामिर्शत्वेकरूपनाः नौचित्यात् । तेनैव तस्योपमानोपमेयभावो नान्वेति इति चेत् सत्यम् ।

अनन्वय्यपि तन्निबध्यते अनुपमत्वद्योतनाय यथा —स्वे महिम्नीत्यत्र अनन्वय्यपि स्वस्य स्वेन आधाराधेयभावो नाधारत्वज्ञापनाय निबध्यते ।

अत एव 'रामरावणयोर्युद्ध रामरावणयोरिव' इत्यादावनुषमत्वद्योतनाय भेदे निबध्यमाने उपमानोषमेयभावो नान्वेति इत्यन्वर्थनामायमनन्वयाः अलंकार इत्याहुरालंकारिकाः इति [शिवार्क.अ१-पा-३-सू १३]।

रामरावणयोर्धुद्धम् इत्यत्न अभेदे सत्यपि कथं सादृश्यं निर्वहन्ति वाक्यमीमांसकाः इत्याशंकायां तदनुसारेणाह-वाक्यमीमांसकाः इति ।

तनम्य पूर्वेद्यस्तनं युद्धग्रुपमानम् । एतत्कलपगणनस्य कल्पाः न्तरगगनग्रुपमानम् इत्यादि कलपयन्ति ॥

## तत्त्वालोकः

वाक्यमीमांसकाः - कर्मकाण्डज्ञानकाण्डगतन्यायसमन्वयचतुराः तयोः कर्मकाण्डन्यायसमन्वयचतुराः पूर्वमीमांसायां तद्व्यपदेशाधिकरणे ---

इयेनेनामिचरन् यजेत इत्यत्न इयेनपदार्थस्य पक्षिरूपत्वे 'यथा वै दयेनो निपरयादर्जे एवमयं द्विषन्तं आतृत्यं निपत्यादत्ते यमभिचरति दयेनेन' इति वाक्येनोक्तः उपमानोपमेयभावः एकस्मिन् पक्षिणि न युज्यते । अतश्च दयेनपदे गौणीं वृत्तिनङ्गोक्तत्य दयेनपदस्य कर्मनामधेयत्वं युक्तम् आश्रयितुम् । तथा सति दयेने पक्षिणि उपमाने यो गुणः निपत्यादानहृद्धः स उपमेये कर्मण्यपीते अभ्युपगतः । अत एव माद्वदीपिकार्या-खण्डदेवेन—

'यथा वै इयेन' इत्यर्थवादवाक्यमुपादाय-सिद्धान्ते नायमनन्वया -रुकारः । तथात्वे सर्वेषामर्थवादपरानामुपमानान्तराभावरुक्षकत्वापत्तेः । तद्वरं भूयोऽनुप्रहृश्येव न्याय्यत्वात् उपक्रमस्थ एवैकिस्मिन् पदे रूपकविधया छुप्तोपमानविधया वा गौणीं वृत्तिमङ्गीकृत्य नामध्यत्वं द्विनीयविधिप्रकारापादकं युक्तमाश्रयितुम् । अर्थवादस्तु रूपकाद्यपेक्षितपाहरुयोपपादनार्थस्मन् विनेव रुक्षणां पूर्णोपमानविधया विवेययागस्तुत्यर्थः न विरुध्यते इत्युक्तम्

ज्ञानकाण्डन्यायसमन्वयचतुरैंः उत्तरमीमांसायां दहराधिकरण शाङ्करभाष्यभामतीकलपतरुकारैरित्थमभिहितम्-तेषु ब्रह्मसूत्रशाङ्करभाष्ये शङ्कराचार्यः—

दहर उत्तरेभ्यः [ब्र.सू. १-३ १४]

इत्यधिकरणे— 'अथ यदिदमिसन् ब्रह्मपुरे दहरं पुण्डरीकं वेदम दहरोस्मिन्नन्तर आकाशः' इति श्रुतौ ब्रह्मपुरं शरीरं जीवस्य ब्रह्मामिन्नतया तिन्नवासरूपत्वात् । दहरं परिच्छिन्नम् अल्पमिति यावत् । पुण्डरीकं तत्सिन्नवेशं हृदयमित्यर्थः । तत्संबन्धितया तदन्तर्गत आकाश उक्तः । स किं भूताकाशः ! उत परं ब्रह्म इति सन्दिह्म भूताकाशस्य विविक्षितत्वे-'यावान्वा अयमाकाशः तावानेषोऽन्तर्हृदय आकाशः' इति श्रूयमाण उपमानो पमेयभावः न संभवतीति शंकायां पूर्वपिक्षणा अवच्छिन्नानविच्छन्नभेदेन बाह्याकाशहृदयाविच्छन्नाकाशयोः भेदमारोप्य उपमानोपमेयभावः समर्थितः ।

सिद्धान्तेऽपि भेदारोपेग तदुपादानमगतिकगतिरिति नात्र तदङ्गीकरणं युक्तमिति अभिहितम् । तथा च भाष्यम् 'अगतिका हीयं गतिर्यत्काल्प। निकभेदाश्रयणम्' इति ।

# वाचस्पतिमिश्रेरपि—शाङ्करभाष्यभामत्याम् —

अगतिका हीयमिति व्याख्यासमये-

तेन तस्योपमेयत्वं रामरावणयुद्धवत् । अगत्यां भेदमारोप्य, गती सत्यां न युज्यते ॥ इति ।

भामतीव्याख्यायां कल्पतौ-अमलानन्दसरस्रतीभि:--

ह्यस्तनाद्यतनस्वादिना युद्धे भेदारोपः क्रियते —

गगनं गगनाकारं सागरः सागरोपमः।

तस्मादालंकारिकमते एतेष्वेकस्यैवोपमानोपमेयभाव इति लक्षणमतिच्याप्तमिति चेत्-

अत्र ब्रूमः--

खस्य स्वेनोपमा या स्यादनुगाम्येकधर्मिकाः अन्वर्थनामधेयोऽपमनन्वय इतीरितः ।।।

#### तत्त्वालोकः

रामरावणयोर्धुद्ध रामरावणयोरिव ॥ इत्यत्र इति । [कल्प, १-३.५.१४] ।

वस्तुतस्तु-गगनं गगनाकारम् 'इत्यत्र गगनादेः कल्पादिभेदेन भेद-विवक्षा अस्ति चेत् तदा तद्घट इव तद्घट इतिवत् उपमेव स्यात् ! परन्तु अत्र उपमानोपमेयतावच्छेदकधर्मस्य अनिर्देशात् उपमानोपमेयतावच्छेद कस्य गगनत्वादेः धर्मस्यैक्यमस्त्येवेत्यभेदे निबध्यमानं साददयमनन्वितत्वात् अनुपमस्वफळकं सत् अनन्वया छंकारस्य विषयः ।

यत्र तु उपमानोपमेयतावच्छेदकधर्मभेदः तत्र न अनन्वयशंकाव— सरः। यथा—

'यावान्वा अयमाक।शस्तावानेषोन्तर्हृदय आकाशः' इत्यत्र आकाश-स्वेनैक्ये सत्यि बाह्यकाशस्वहादीकाशस्वरूपोपमानोपमेयतावच्छेदकधर्मभेद-सस्वेनानन्वयारुंकारस्य असंभवात् ।

एवं च वाक्यमीमांसकमते—' गगनं गगनाकारम् ' इत्यादो भेदा— रोपे उपमेव । भेदिविवक्षायामुपमायाः असामिरिप निराकर्तुमशक्यत्वत् । यदा तु उपमानान्तरव्यावृत्ती तात्पर्यं तदा न भेदिविघक्षा तथा सित साद्द्रय पर्यवसानाभावात् अनुपमत्वे पर्यवस्ति भवतीति ग्रन्थकृदाशयः । एतेन उक्तलक्षणस्य—पितुर्नियोगात् त्यक्षामि वैदेहसुताम् उपाददे तस्येत्याद्येकधर्मिको पमोदाहृतिष्वतिव्याप्तिः दुर्वारेति पूर्वपक्षं निगम्यति तस्मादिति ।

एवं प्राप्तेऽनन्वयसिद्धान्त् लक्षणमाह-अत्र त्रूम इत्यादिना ॥

'अनुगाम्येकधर्मिक स्वस्य स्वेनोपमा या स्यात् अयं अन्वर्थ नामधेयोऽनन्वय इति ईरित 'इत्यन्वयः ॥

अनुगामी — तत्तद्धर्मतापर्योप्यधिकरणवृत्येकमामान्योपस्थापकपदोप - स्थाप्यः एको धर्मः यस्यां सा अनुगाम्येकधर्मिका बिम्बप्रतिबिम्बभावाद्यकर - म्बितधर्मप्रयोज्येत्यर्थः ।

स्वस्य उपमेयस्य स्वेन उपमेयादिभिन्नेन या उपमा साद्दयं स्यात् संभा वनामात्रगोचरं भवति न तु दृश्यं परिनिष्पद्यतेऽयम् अनन्वितेकप्रतियोग्यनु-योगिकसाद्द्रयरूपोऽ र्थः अन्वर्थनामध्यः न विद्यते स्वस्य अनुयोगिनोऽन्वयः प्रतियोगित्वेन सम्बन्धोऽत्रेति योगार्थानुसारिनामध्योऽयमनन्वय इति ईरितः कथितः इत्यर्थः । तथा च अनुगम्येकधर्मप्रयोज्येकप्रतियोग्यनुयोगिकं साद्दरयमनन्वय इति । अथ लक्षणघटकदलानामतिन्याष्यादिवारकतया

स्त्रस्य स्वेनेति विशेषणात् उपमेयोपमायां रशनोपमायांच नातिच्याप्तिः अनुगाम्येकधर्मिकेति विशेषणात् उदाह्तोपमाविशेषेषु नातिच्याप्तिः ।

## तत्त्वालोकः

सार्थक्य मिति तदनुसारेण स्वस्य स्वेनेति विशेषणम् उपमेयोपमायां रशनोपमायां च अतिव्याप्तिवारकतया सार्थकमित्याह स्वस्येति ।

यद्यत्र अनुगतैकधर्मप्रयोज्यं वर्ण्यमानं साहदयमनन्वयः इत्युच्येत तदा 'खमिव जलं जलमिव खम्' इत्यादाविष नैर्मल्यादेर्धर्मस्य प्रतीयमानस्य साहदयप्रयोजकत्वात् उक्तलक्षणातिव्याप्तिस्स्यात् । अतः स्वस्य स्वेनेति उपमायां विद्रोषणम् । तदुपादाने तु स्वस्य अन्येनैव तन्नोपमा निबद्धाः मतु स्वस्य स्वेनेति न दोषः । तथा—

'भणितिरिव मतिः मतिरिव चेष्टे'ति

रशनोपमायामपि प्रथमोगमायां यस्योगमेयत्वं तस्यैव अन्योपमायामुप मानत्विमिति एकस्मिन्नोवोपमानस्वमुपमेयत्वं च भवति , अथापि रशनायां परस्परमाभरणानां शृङ्खलाकटकवत्सम्बन्धो यथा तद्वदेवात्रापि इति न स्वस्य स्वेनोपमेत्यदोष इति भावः ।

अनुगाम्येकधर्मिकेति उपनायां यद्विशेषणमुपातं तदिष अभिन्न र्मिकोपामिवशेषेस्वतिव्याप्तिवारकतया शार्थकिति प्रदर्शयति अनुगार्माति

अयं भाव:-गद्यपि एकपितयोग्धनुयोगिकं सादृश्यम् अनन्वयः इति इक्षणे कृते, गगनं गगनाकारमित्यादी नाव्याप्तिः तथापि पितुर्नियोगात्, तस्या-

यद्यपि—तेष्वपि समां वृत्तिं प्रपेदे इत्याद्यशेष्ठनुगामिधर्मप्रवेशः तथापि-एकेन भवति धर्मार्थकामावरनादिविम्बप्रतिविम्बभावकर-म्बितत्वात् । अत एव एकग्रहणम् प्यर्थवत् ।

अन्वर्थनामधेय इति तु न रुष्कणान्दर्गितम् । किंतु स्वेन खरयो पमाष्यनुगाम्येकधर्मा चेदेवानन्वयो नान्यथा इत्यत्नोपपत्तिमात्रपरम् ।

#### तत्त्वालोकः

पनोदाय फलप्रवृत्ती, उपाददे तस्य सहस्ररिमः इत्येकधर्मिकोपमाविशेषेषु रघु पतेः ईश्वरस्य चैकैकमुपमानत्वमुपमेयत्वं च विद्यत एवेत्यतिव्याप्तिः । अतः अनुगाम्येकधर्मिकेति उपमायां विशेषणमुपात्तम् । तदुपदाने तु नाति व्याप्तिः । 'पितुर्नियोगात् ' इत्यत्र धमार्थकामेषु अवरजेषु समवृत्तित्वस्यच, तथा तस्यापनोद।येत्यत्र क्षितित्याग-सीतान्यागयोः 'उपाददे तस्य' इत्यत्र सन्नि हितदुकूळत्व निपतद्गङ्गत्वयोध्य मिन्नत्वेन अनुगामित्वाभावादिति ।

नतु अनुनामिधर्मप्रयोज्येत्येव विशेषणमस्तु, मास्तु धर्मे एकत्वविशेषण मित्यशंकायामाह — यद्यपीति ।

अयं भाव:-पूर्वीदाहृतिषु क्रमेण प्रपेदे, त्यक्ष्यामि, बभी इत्यंशे यद्यप्यनुगामित्वमिता तथापि—आद्ये धर्मार्थकामानामवराजानां च बिम्ब प्रतिबिग्बभावकरिग्वतत्वम् द्वितीये सीता-क्षितिरूपिन्वप्रतिबिग्ब भाव- करिग्वतत्वम्, तृतीये सिन्नहितत्वरूपवस्तुप्रतिवस्तुभावकरिग्वतिविग्वप्रति बिग्वप्रति बिग्वप्रति बिग्वप्रति कापि शुद्धानुगामिधर्मस्यैकस्याप्रती या नातिव्याप्त्या काशः। पनेन एकेति विशेषणं सार्थकमिति ।

नतु - ,अन्वर्थनामधेयः इत्यपि रुक्षणे दृश्यते तस्य किं प्रयोजन - मित्यकांक्षाया — मृत्ह अन्वर्थनामधेय इति ।

धमैंक्ये हि खस्य स्वेनोपमा नान्वेतीत्यनन्वयं इत्यन्वर्थं नाम भवति । अनन्वय्यर्थनिबन्धनवशाच अतु-पमत्वद्योतनफलपर्यन्तं धावेत् । धर्मभेदे तु एकधर्मावच्छिन्नेन स्वेनेव धर्मान्तराविच्छन्नस्य खस्य उपमान्वेतीति न तत्र अन्वर्थं नाम । न वा अनन्वय्यर्थनिबन्धनाधीनानुपमत्व फललाभः ॥

## तत्त्वालोकः

अन्वर्थम् —अर्थानुसृतं नामधेयम् यस्य सः अन्वर्थनामधेयः । तत्वं च अनुयोगित्वेन अन्वययोग्यता उपमेये प्रतियोगित्वेन अन्वययोग्यता उपमाने न त्वेकस्मिन् एव स्वस्मिन् स्वसादृश्यप्रतियोगित्वानुयोगित्वोभयम् सादृश्यस्य भेद्घटितत्वेन वस्तुद्वयवर्तित्वात् एवं सित अनिन्वतरीत्यापि तत्करूपनाद्न न्वय इति नाम अन्वर्थमिति ।

धर्मभेदे तु एकधर्माविच्छन्नस्य स्वस्य अगरधर्माविच्छन्नेन अपि स्वेनो-पमा अन्वेत्येवेति न तत्र पितुर्नियोगादित्यादौ अनिन्वतार्थत्वनिबन्धनमन्वर्थत्वं न वा तत्फलीभूतानुपमत्वप्रतीतिरित्याह—धर्मेक्ये हीति ।

धर्मि मेदाभावेऽपि धर्मभेदे प्रन्थकृतोऽनन्वयो नेष्टः । धर्मैक्ये धर्मि -णश्चेक्ये सति उपमा नान्वेतीति वचनं युक्तमयुक्तं वेति विचार्यते ।

## तथाहि ---

'श्रसमानमिवीजांसि सदस्यैगौरवेरितम् । नाम यस्याभिनन्दित द्विषोऽपि स पुमान् पुमान् ॥ '

इत्यत्र द्विषत्कर्तृकनामाभिनन्दनमनुगामी एको धर्मः धर्मी च एक एव । पुंसि पुंसादश्यं व्यव्यते । एकं पुनांस मुद्दिश्य पुंस्त्वं विधीयते इत्युद्देश्य विधेयभावेनावस्थानेनारोपाभावात् रूपकाप्रसक्त्या सादश्यस्य च प्रतीत्या अनन्व यस्य कथमपि वक्तुमशक्यतया स्वस्य स्त्रेन सादश्यं नान्वेतीति ब्युत्पति प्रदर्शनमयुक्तम् । किन्तु – विद्यते स्वभिन्नस्य सादश्यप्रतियोगित्वेनान्वयो यत्रेति व्युत्पत्तिः । अस्मिन्नर्थे 'नज्ञ इत्यर्थानां वाच्यों वाचोत्तरपदलोपश्च [वार्ति – १३६१] इति वार्ति काद्व हुनोही कृते विद्यमानपदस्य लोपः अन्वयश्च किं निरूप्य इत्याकांक्षायां स्वभिन्नस्योपमानत्वेनेत्यभिहितम् । तेन च अनन्वयपदस्य योगशक्त्या अन्वर्थत्वमपि भवति । तथा सति प्रसमान मिवेत्यन्न धर्मधर्मिणोरेकैकत्वेऽपि नोपमानिष्पत्तिप्रतिरोधः ।

किंच— 'चन्द्र इव चन्द्रः' इत्यस्मात् चन्द्रवृत्तिधर्मवान् चन्द्रः इति बोधस्यानुभवसिद्धत्वेन तादृश्वोधस्य अपलिपतुम् अश्ववयत्वात् स्विष्त्मन् स्वसाद्दर्यं नान्वेतीति वचनं न युज्यते । किन्तु स्वस्य स्वस्मिन् सादृद्रय पर्यवसानं नास्तीत्येतावन्मात्रे तात्पर्यमिति वदता कौस्तुभकृता 'स्वस्य स्वेन सादृद्रयं नान्वेतीतीयं दीक्षितामिमता व्युत्पत्तिः दूरीकृतेव । अत एव च उपमाप्रारम्भ एव कौस्तुभकृता 'अनन्वयादाविष सादृद्रयप्रतीतिपर्यवसानं स्पष्टमेव' इत्युक्तम् । न च पूर्वोक्तकौस्तुभोक्तिव्याधातः पूर्वोक्तस्य कैयटा-भिप्रायावेदकत्वात् । अत एव च अनन्वयप्रकरणे कौस्तुभकृता 'एवं चोपमानानि सामान्यवचनैः' इति सूत्रे यत् महाभाष्ये- दृद्रयते –

यद्युपमानोपमेययो रैक्यं तदा गौरिव गौ: इत्यत्रापि उपमानोपमेयभावः प्रामोतीति तदप्युक्ताभिप्रायकमेवेति व्याख्यातम् । एतेन स्वस्य स्वेनोपमैव नास्तीति वादोऽसमीचीनः ॥

अत एव च —यत्र तेनैवेत्युद्धटकारिकां विवृण्वता प्रतीहारेन्दु राजेन - असाद श्यविवक्षात इति प्रतीकमुपादाय नात्रोपमानोपमेय भावे तात्पर्यं किन्तु उपमेयोपमावत् उपमानान्तरव्यावृती इत्यभिहितम् ॥

एतेन स्वस्मिन् स्वसादृश्यस्यासम्भवो निराकृतः । असंभवस्या-भावात् । किन्तु तथा विवक्षैवात्र शरणम् । अत एव च 'असादृश्य विवक्षातः' इति प्राचीनैः भामहादिभिः विवक्षापर्यन्तानुधावनं कृतम् ॥

एवम् — एकावल्यां विद्याधरेणाऽपि — एकस्य तु उपमानोपमेय त्वादिविरुद्धधर्मसंबन्धः सदृशान्तरनिषेधध्वननाय । अत एवास्य अन्यसंबन्ध वन्ध्यत्वादन्वर्थस्वम् इत्युक्तं न पुनः स्वेन संबन्धवन्ध्यत्वादिति ॥

तथा - काच्यप्रदीपकारेणापि-उपमानान्तरव्यवच्छेदाय यदेकस्यैवोपमा नोपमेयत्वे भेदोपचारेणैव निबध्यते सोऽनन्वयः । तदेतदुक्तम् —उपमान्तर संबन्धाभावोऽनन्वय इति बहुन्नीहिसमासात् । इत्युक्त्वा,

यद्वा — संज्ञायोगनिर्वननं तत् । अनन्वयः संबन्धाभावः । स चार्था दुपमानान्तरेण उपमेयभिन्ननेति उक्तम् । तेनापि पूर्वोक्ता ब्युत्पित्तरेवा श्रितेति ब्यक्तं भवति न तु प्रन्थकृदभिगतेति ।

एतेन —काञ्यदर्पणकृता – यद्गन्थकृदनुसारेण अनन्वयपदन्युत्पत्ति प्रदर्शनं तदपि मन्दम् ।

निन्दं लक्षणम् अतिन्याप्तम् - 'प्रसमानिमनो जांसि' ईःयुदाहरणे 'द्वारं द्वारमटन् भिञ्जः' इत्यत्र च-क्रमेण विम्बप्रति विम्बभावाद्यकरम्बितानु-गमिप्पर्मे हैकोपमानोपमेयकत्वस्य दृष्टत्वात् । तत्र चाद्ये उपमानान्तरच्यावृत्ती

इदमनन्वयत्वप्रयोजकं लक्षणम् । लक्षणमात्रं तु-'यत्र तेनव तस्य स्यादुपमानोपमेयता' ईति भामहोक्तमनुसन्धेयम् ॥

'उभौ यदि न्योम्नि पृथक्प्रवाहौ' इत्यतिशयोक्ति विशेषेऽनुपमत्वद्योतनफलसाम्यकल्पनावितः अतिन्याप्ति निरासाय तत्र तेनैवतस्येति विशेषणम् ।

#### तत्त्वालोकः

न तात्पर्यं किन्तु अनुपमत्वे । द्वितीये-यथा पूर्विसमन् जन्मनि दत्वा त्वम् अस्मिन् जन्मिनि आढ्यो जातः तथा अस्मिन् जन्मन्यपि दत्वा जम्मान्तरेऽ प्याढ्यो भवेत्यत्रैव तात्पर्येण सद्दशान्तर्ज्यवच्छेदे तापर्याभावेनालक्ष्यत्वादित्या शंकायामाह — इदमनन्वय इति ।

तथा च अनुपमत्वप्रतीतिफलकैकोपमानोपमेयकं साहरयम् अनन्वय इति फलित । तेन च प्रागुक्तौदाहरणेषु सहशान्तरव्यवच्छेदस्याविषक्षया नातिव्याप्तिः ॥

न चात्र -अनुपमत्वप्रतीतिफलकत्वमात्रमनन्वय इत्युच्यतां किमेकोपमा नोपमेयकत्वविशेषणेन, पूर्वोकतेषु उपमाविशेषेषु साद्दशान्तरव्यषच्छेदस्य फलत्वामावेनातिव्याप्तेरभावादिति षाच्यम्,

तथा सित अनुपमस्वव्रतीतिफलकातिशयोक्तिविशेषे साय्यकल्पनाविति अतिव्याप्तिः प्रसज्येत । तद्वारणाय एकोपमानोपमेयकत्वार्थकं तेनैव तस्येति विशेषणमुष्यं भामहेनेत्याह – उभौ यदीति ।

अयं भावः---

उभी यदि व्योग्नि पृथकप्रवाही आकाशगंगापयसः पतेताम् । तेनोपमीयेत तमालनीलम् आमुक्तमुक्तालतमस्य वक्षः ॥

इत्यत्र संभाव्यधर्मतदुत्कर्षकल्पनातिशयोक्तिरिति [वाम.का.स् ४-३-१०] लक्षितामतिशयोक्तिमुपपादियतुं प्रवृत्तः गोपेन्द्रतिष्पभूपालः 'अत्र यदि] तथाविधं व्योम संभाव्येत तदैंव आमुक्तमुक्ताफलस्य वक्षसः उपमानं भवेत् न पुनरन्यत्किश्चिदिति अतिशयस्य उक्तेः संभाव्यधर्मकल्पनावती अतिशयोक्ति, रित्याह । रुद्रटस्तु —

अनुपममेतद्वस्तिवस्युपमानं तद्विशेषणं चासत् । संभाव्य स यद्यर्थं या क्रियते सोपमोत्पाद्या ॥

इति उत्पाद्योपमामाह ।

काव्यप्रकाशकारस्तु -यद्यर्थशब्दप्रयोगादसंभावितार्थान्तरकल्पनारूपा मतिशयोक्तिमभिप्रैति ।

सर्वस्वकारस्तु — 'संबन्धेऽसंबन्धः' इत्यतिशयोक्तिं लक्षयन् संसर्गमात्र विधिनिषेधात्मिकामतिशयोक्तिं मनुते । एषु काच्यप्रकाशका रमतमाद्रियमाणो ग्रन्थकारः अतिशयोक्तिविशेषमेवोपेयाय । अत्र च – यदि तथाम्तौ प्रवाहौ स्यातां तर्हि उपमीयेत न च तौ संभवतः । तस्मात् केनाप्युपमीयत इत्यनुः पमापरपर्यायोऽयमिति । सर्वस्वकारानुरोधेन तु व्योम्नः तादशप्रवाहयोधा संबन्धेऽपि संबन्धः संभावितः इत्यसंबन्धे संबन्धः इत्युक्तातिशयोक्तिः ।

## इद्मुपलक्षणम्—

'वदान्यो नान्योऽस्ति त्रिजगति समो रुद्रनृयतेः ।'

इति विद्यानाशोदाह्तोपमानलुप्तायाम् उपमाननिषेधेन सदशान्तरव्यवच्छेद प्रतीतिद्वारानुपमत्वप्रतीत्या अतिव्याप्तिप्रसंगस्य, तेनैव तस्योपमानोपमेयता स्यात् इत्युपादाने तु—आद्ये उपमानान्तरसंभावनामात्रेण अनुपमत्वद्योतनं फलति न पुनः साद्दयं प्रतीयते । द्वितीये अन्यनिषेधेन सदशान्तरव्यवच्छेदप्रतीति द्वारा अनुपमता प्रतीयते न पुनस्तस्य साद्दयम् इत्यतिव्याप्तेरभावादिति ॥

अत्रायं विशेषश्चिन्त्यते — मन्थकृता उपमाप्रकरणे नाप्यनन्वयेऽति व्याप्तिः तत्रापि स्वेन स्वस्य सादृश्यस्य सदृशान्तरव्यवच्छेदे रुद्ररोदन—वपो-स्वननाद्यर्थवादे असद्र्थस्य निन्दास्तुत्योरिव द्वारमात्रतया वर्ण्यमानस्वेन उपमितिकियाया अनिष्पत्तेः । अन्यथा स्वस्य स्वेनोपमितिकियानिष्पत्ती सदृशान्तरव्यवच्छेदेऽप्यनुपमत्वं फरुं न स्यात् इत्युक्तम् ।

तथात्रापि — धर्मैक्ये हि स्वस्य स्वेनोपमा नान्वेतीत्यनन्वय ईत्यन्वर्थ नाम भवति अनन्वय्यर्थनिबन्धनवशाचानुपमत्वद्योतनफ्रष्ठपर्यन्तं धावेत् इत्युक्तम् ।

तथा अन्वर्थनामधेयपदस्योपपादकस्वं प्रदर्शयता प्रन्थकृतैव-स्वेन स्वस्य उपमाप्यनुगाम्येकधर्मा चेदेबानन्वयः नान्यथेत्यप्युक्तम् ।

तत्राद्योक्तरीत्या---

गन्धेन सिन्धुरधुरन्धरबक्लमैत्रीं ऐरावणप्रभृतोऽपि न शिक्षितास्ते ।

## स त्वं कचत् त्रि ।यना चल्रस्तमिति – स्वीयप्रतिच्छविषु यूथपतित्वमेषि ॥

सिन्धुरः गजः 'इमो मतङ्गजो हस्ती . . . सिन्धुरः किपि' इति वैजयन्ती । तेषां धुरन्धुर अमगण्य गणपते ते तव बक्तमेत्री मुख सख्यं गन्धेनापि लेशतोऽपि ऐरावणप्रभृतयः चतुर्देष्ट्र गजादयोऽपि न शिक्षिताः नाभ्यस्यन् । यद्वा गन्धहस्तिनो गन्धं समान्नाय यथान्ये गजाः मैत्रीं न कुर्वन्ति अपितु पलायन्ते तद्वत् त्वदीयेन गन्धेन निमित्तेन एरावणप्रभृतयोऽपिः मिया मैत्रीं न शिक्षिताः स त्वम् –तादृशस्त्वम् , कचत् चकासत् यः त्रिनयनः चलः कैलासः तस्मिन् याः रत्नखचिता मित्तयः तासु या स्वीयाः प्रतिच्छवयः प्रतिबिम्बाः तेषु यूथपतित्वं दिग्गजत्वम् एषि समाम्नोषि इत्यर्थः । अत्र चक्रमेत्रीति पाठे एकसार्थवर्तित्वमित्यर्थः । तत्विमिति पाठे तस्मात् कारणात् । त्विमिति पदान्तरम् ।

अत्र गणाधिपस्य सहशोऽन्यो न विद्यत इति प्रतीत्यर्थ कैलासरतन् मित्तिप्रतिफिलितैः स्वकीयैरेव प्रतिबिम्बैः सादृश्यं प्रतिपाद्यते । अत्र उपमिति क्रिया निष्पद्यते वा न वा ? निष्पद्यते चेदनन्वयस्य व्यक्त्र्यता न स्यात् । न चेत् स्वस्य स्वप्रतिबिम्बेषु यूथपतित्वोपपादनं व्यर्थ स्यात् । न चात्र अनन्वयस्य व्यक्त्यतेति वाच्यम् । धर्मैक्ये हि स्वेन स्वस्य उपमा चेदनन्वयः इति व्यक्त्यसाधारणानन्वयलक्षणस्य स्वेनैव लक्षितत्वात् ।

किंच बिम्बितिबिम्बयोरभेदेन अनुगाम्येकधर्मक्रकोपमानोपमेयकत्व लक्षणस्य स्वरसतः समन्वयात् व्यङ्गचस्यानन्वयस्य निराकरणमशक्यम् । अत एव

'भवतः प्रतिबिम्बेन केवरुं तुलितो भवान्'

इत्यत्र अतन्वयो निज्येरप्यभ्युपगतः । अतश्य अनन्वयः इत्यत्र स्वस्य स्वेनोपमा नान्वेतीति व्युपत्तिमङ्गीकृत्य वर्ण्यमानाया उपमितिक्रियाया असत्वं परिकल्प्य द्वारताप्रतिपादने न प्रन्थकारस्यापि नैर्भर्यम् । अत एव—'लक्षणं तु' इत्यारक्षम् । तदनुरोधेन तु अनुपमत्वप्रतीतिफलक्केनोपमानोपमेयकं सादृश्य मनन्वय इत्येव लक्षणम् तथा सति उपमितिक्रियानिष्पत्ताविष नास्ति बाधकम् । अनुपमत्वस्य विवक्षोपारूढत्वात् । अनुपमत्वविवक्षायामनन्वयः । तद्विव क्षायामुपमैवेति लाघवम् । तेन च वर्ण्यमानसादृश्यस्य नासद्भूपत्वकल्पना-प्रसिकः ।

अत एव ग्रन्थकृतैव — नयमयूखमालिकार्या देवताधिकरणे अर्थवादवाक्यानां प्रकृतार्थस्तावकत्वेनासदर्थस्वमाशंक्य असिद्धरर्थवादैः विवेकिनां परोचनाऽसम्भवेन प्ररोचनार्थं द्वारभूतार्थसत्तापेक्षणात् 'इत्यर्थवादानां सद्भूपत्वमेव उपपादितम् । तथेव शबरस्वामिभाषितेन स्वोक्तमुपष्टिभतं च अत एव शाबरभाष्ये — प्रजापतिवपोत्स्वननादिवावयानामि लाक्षणिकार्थपरि प्रहेण द्वारभूतस्याप्यर्थस्य सद्भूपता दर्शिता' इत्यन्तेन ग्रन्थभागेन । (नय-९५ पु. १-३-२५ सू)। एतेन उपमासिद्धान्ते 'अत्रापि द्विवारं' स्वस्यः स्वेनोपमा नान्वेतीत्यादिप्रतिपादनं मतान्तराभिप्रायेणेत्यवगन्तव्यम । अत्र वक्तव्योऽधिकांशः प्रागेव उक्तः ॥

तेन च 'गन्धेन सिन्धुरधुरन्धर' इत्यत अनन्वयस्य व्यङ्गग्रत्वे न किमिप बाधकम् । अत एव-विमिश्तिन्यां जयरथेन-'गन्धेन सिन्धुरेति पद्ये स्वीयप्रतिबिम्बेरेषं साहद्यप्रतीतेः वाच्यमनन्वयं प्रतिपादितवतो रत्नाकर कारस्य मतं निरस्य अनन्वयस्य व्यज्यमानताऽभ्युपगता । एवं गन्धेन

सिन्धुर - . .इत्यत्राप्यनन्वयो वाच्यः । स्वीयप्रतिबिम्बैरेव सादृश्यप्रतीतेः तदुन्धाभावात् । यदि नाम चैतत्प्रतीयेत तद्प्यस्य प्रतीयमानत्वं स्यान्न वाच्यत्वमिति ।

अत्र विमर्शिनीकारम्योक्ति निराकर्तुं प्रवृत्तो जगन्नाथः प्रन्थक्रदिमहताम नन्वयपदव्युत्पत्ति सिद्धान्तीकृत्य प्रन्थकृतैवोत्तरत वक्ष्यमाणं रुक्षणं त्वित्यादि प्रन्थभागम् अनाकरुय्य 'गन्धेन सिन्धुरे'ति पद्ये नास्त्यन्वयोऽस्य इति योगार्थविरहेण तदेकदेशसाद्द्यस्यानन्वयपदार्थत्वासंभवात् इत्युपपादयामास-तद्पि न क्षोदक्षमम् । उक्तविधन्युत्पस्यभ्युपगमे बाधकस्य पूर्वमेवोत्तयनात्।

किंच जगन्नाथः म्ययमेव अपि च अनन्वये 'गगनं गगनाकारम्' इत्यादावुपमेयस्यैव उपमानत्वेन उपन्यासात् उपमेयातिरिक्तोपमानिवरहप्रतीति द्वारा निरुपमावं सिद्ध्यति इत्युक्तवान् । तद्वीत्यापि गन्धेन सिन्धुरेति पद्ये गणाधिपस्य तत्प्रतिबिम्बेनैवोपमा निबध्यते व्यङ्गयतया । विम्बप्रतिबिम्बं योरमेदाभ्युपगमेन उपमेयस्यैवोपमानत्वेनोपन्यासः कृतो भवतीति गणाधिप व्यतिरिक्तोपमानविरहप्रतीतिद्वारा गणाधिपगतं निरुपमत्वं व्यज्यत एवेति अनन्वयव्यङ्गयत्वे बाधकामावात् । द्वितीयसद्दशव्यवच्छेदफलकवर्णनविषयी-भृतं यदेकोपमानोपमेयकं साद्दश्यं तदनन्वयः इति खलु रसगंगाधराभिहितम् अनन्वयलक्षणम् । इत्थं सति विमर्शिनीकारोक्तानन्वयव्यङ्गयक्चवनिराकरणं रसगंगाधरोक्तं चित्यमेव ।

अस्ति कश्चिद्त्र सन्देहः — रसगंगाधरे—रत्नाकरोक्तानन्वयनिरा करणानन्तरम् एवं पाठः परिदृश्यते –यदपि चाऊंकारसर्वस्वकृता – अनन्वय ध्वनित्वमत्र भविष्यति, अन्यथा अलंकारध्वनेविषय।पहारः स्यात् इत्युक्तम् -

तदपि तुच्छम्—अस्य ह्युगमाननिषेधफलकमिन्नोपमानोमेयकं सादृश्यं स्वरूपम् इत्युक्तमिति ।

अयं च प्रन्थभागः अद्यतनमुद्धितेऽलङ्कारसर्वस्वे नदृश्यते, दृश्यते तु परं विमिश्चान्यम् –तत्रत्योऽयं पाठः एतावित प्रपञ्च . - . । इत्यादौ चा नन्व र्योदाहरणत्वं न बाच्यम् । अत्रान्यार्थेनान्यार्थस्योपमीयमानत्वेनोपमायाः अभिधीयमानत्वात् । अस्य हि उपमानान्तरनिषेधपर्यवसाय्यभिषीयमान मेकस्यैवोपमानोपमेयत्वं स्वरूपम् । न च तदत्र शब्देनाभिधीयते, अपि तु व्यज्यत इति प्रतीयमानतेव युंक्तेति न वाच्यत्वमस्येति वाच्यम् । एवं सिति हि अलंकारध्वनेविषयापहारः स्यात् इति ॥

यदि तु अलंकारसर्वस्वव्याख्यात्रा इत्यस्य स्थाने अलंकारसर्वस्वकृतेति पाठः प्रामादिकः स्याचदा, अन्दितप्रन्थपूर्वीपरवृत्तिरसगंगाधरावलोकने सित उत्तलण्डनस्य रस्नाकरोदाहृतद्वितीयविधानन्वयोदाहरणसम्बन्धित्वेना समीचीनता परिकल्पयितुं शक्या—वामाद्धमुपमेयं दक्षिणार्धमुपमानमिति धर्मिमेदादुपमेव सिध्यति । नानन्वयः, एकस्यैवोपमानोपमेयभावापरि कल्पनात् । अलण्डायाः नायिकायाः निरुपमत्वप्रत्ययस्तु नानन्वयप्तलं भवितुमहिति । नायिकायाः प्रकृतोपमेयत्वाभावान् । प्रत्युत नायिकायाः वामार्धस्यैवोपमेयत्वात् । उपमेयगतिरुपमत्वप्रतीतेरेव अनन्वयप्तलत्वम् इष्टम् । अत्थात्र सर्वस्वन्याख्यात् विमर्शिनीकारेण अनन्वयध्वनित्वम मिहिनं न चारु इति जगन्नाथकृतं खण्डनं योयुज्जते ।

अथापि - 'गन्धेन सिन्धुरेति' पद्येऽपि अनन्वयध्वनित्वं जगन्नाथस्य अनिभनतिमव ज्ञायते । अत एव च — न च स तदेकदेशः तत्प्रति ·

बिम्बश्चेत्येतद्दन्यतमप्रतियोगिकसादृश्यमनन्वय इति कातिव्याप्तिरव्याप्तिर्वा इति वाच्यम् । नास्त्यन्वयो यस्येति योगार्श्वविरहेण तदेकदेशसादृश्या नन्वयपदार्थत्वासंभवात् इति दि<sup>क्</sup>।

नतु ग्रन्थकृता असमालकारः उदाहरणालकारश्च न निरूपितः नापि निराकृतः । अलकार रत्नाकरकृता तु असमालंकारो निरूपितः । तल्लक्षणं च सर्वश्चैवोपमाननिषेधोऽसमः ' इति यथा

वदान्यो नान्योऽस्त त्रिजगित समो रुद्रनृपते :
गुणश्रेणीश्ठाघापिहितहरिदीशानयशस :॥
समन्तादुभ्दूतेर्द्वरदमदगन्धेः सुरभवः
क्रियन्ते यद्विद्वजनमणिगृहप्राङ्गणभुवः ॥

अत्र अस्तीतिविभक्तिप्रतिरूपकेणाव्ययेन सहोचरितः नञ् त्रैकालिक सत्तां निषेधति इति कालत्रथसंबन्धिन उपमानस्य निषेधात् असमालङ्कारः ।

## अलङ्काररत्नाकरकृता—

ढुंढुंकृत्वा मरिष्यिस कण्टककितानि केतकीवनानि । मालतीकुसुमसदृशं अमर अमन्नपि न प्राप्त्यसि ॥

इत्युदाहृतम् । तन्मन्दम् -यतोऽत्र मालतीकुसुमसदृशं कुसुमं वर्ततां नाम कापि वया तु न लभ्यते इत्येतावम्मात्रप्रतीत्या आत्यन्तिकनिषेधाभावेन असमालंकारत्वस्य वक्तुम् अयुक्तत्वेन उपमानलुप्ताःवस्येव वक्तुं युक्तत्वात् ।

4

## तत्वालोकः

रहनाकरकृता उपमानलुप्तास्वनिराकरणं तु 'इवादिपदानां युदुत्तरं प्रयोगः तस्यैवोपमानताधीः' इति नियमानुरोधेनेत्यभिमानेन । तन्मूळं च 'मालतीकुसुमसदृशम्' इत्यन्न च सदृशपद्स्य मातीकुसुमपद्गेत्तरं श्रवणात् तस्यैवोपमानत्वमित्युपपादियतुं शक्यत्वादिति ।

वस्तुतस्तु — 'इवादिशब्दाः यत्पराः तेषामेवोपमानत्वम्' इति नियमश्च इव वत् यथादि श्रीत्युपमास्थले कचिदेव न सर्वत्र अन्यथा – –

> 'सरसिजमिदमाननं च तस्याः समम्' 'तद्बल्गुना युगणदुन्मिषितेन तावत् सद्यः परस्परतुलाम्'

इत्यादावुभयोः प्रतियोगित्वानुयोगित्वे परस्परेण वृत्या व्यञ्जनया च न प्रती-येताम् । अत्थात्र 'समसदृशादिशब्दयोगे' यत्पराः इति न्यायस्य नोपयोगः । अत एव प्रकाशकृतापि—'तेन तुरुयं मुखम्' इत्यादावुपमेय एव. 'तत्तुरुयमस्य' इत्यादौ चोपमान एव 'इदं तच्च तुरुयम्' इत्यादावुभयतापि तुरुयताया हविश्रान्तिः' इत्यमिहितं संगच्छते ।

ग्रन्थकृताऽपि — उभयविश्रान्तसादृश्योपमायाम् अन्योन्यप्रतियोगिकः वांशे व्यक्ति युगपदुपमेयोपमायां शक्त्या अन्योन्यप्रतियोगित्वस्य प्रतिति रभ्युपगतेव, तदुक्तम् – ततश्चोभयविश्रान्तसादृश्योपमायामन्योन्यप्रतियोगित्वांशे व्यक्तिः । परस्परतुलामित्यनेन द्वयोरपि प्रतियोगिश्वस्यापि प्रतिपाद्यमानतयेति ।

# नन्वेवंतर्हि ---

स्वमिव कोऽपि परापकृतौ कृती न दहरो न च मन्मथ शुश्रुत्रे ।

# स्वमदनादहनाज्ज्वलनात्मना ज्वलयितुं परिरभ्य जगत्सु यः ॥

इत्यत्र किमुपमानलोपः ! अथोपमेयलोपः ! अनयोः को विशेषः ! यदि मन्मथत्रृत्तिसादृश्यप्रतियोगी अन्यः दशनश्रवणविषयः इति कि बोधोऽभ्यपेयते तदा मन्मथादिष अभिकः कोऽपि न दृष्टः नापि श्रुत इति तदुपमानभृतस्या न्यस्य दशनश्रवणाभाववर्णनेन उपमानन्यासंभवो निराकृतो भवति अथापि उपमानतावच्छेदकधर्मपुरस्कारेण अनुपादानादुपमानल्वता भवति ।

तथा सित —युष्मदर्थस्य कामस्य अनुयोगितासंबन्धेन इवार्थसाहरुये इवार्थसाहरुयेन कोऽपि इति किम्पदार्थभूतान्यपदार्थेऽ न्वयः इत्येवं रीत्या वाच्यः उक्तरीतिस्तु प्रयोगदृष्टया न साधुर्भवति।

यतश्च — चन्द्र इव मुखम्, गौरिव गवयः, काकतालीयम्, शैलेयम् दिष, कुशाग्रीया बुद्धिः, इत्याद्युपमेयसामानाधिकरण्यानुरोधेन इवार्थसादृश्य निष्ठविशेष्यतानिह्नितिप्रकारतायां प्रतियोगिताया एव संसर्गत्वम्, सादृश्यनिष्ठ विशेषणतानिह्निपतिविशेषणतायां चानुयोगिताया एव संसर्गत्व मिति सर्वानुभवविशेषः प्रसज्यते ।

उक्तरीत्यां च — प्रकृते सादृश्यनिष्ठविशेष्यतानिरूपितकामनिष्ठविशेष-णतायां वृत्तित्वस्य संसर्गतया भानम् , सादृश्यनिष्ठविशेषणतानिरूपितान्य निष्ठविशेष्यतायां च प्रतियोगितायाः संसर्गमर्यादया भानं चाभ्युपगतं भवति तदा च 'इवादिपदाना मुपमानपदोत्तरं प्रयोगः' इत्यर्थकेवादिपदानां यदुत्तरं प्रयोगः तस्यैवोपमानत्त्वबुद्धिः इति नियमस्यत्याघातः प्रसज्यते । सादृश्य प्रतियोगिनः उपमानत्वं, तद्दनुयोगिनः उपमेयत्वमित्यनुभववाधश्च ॥

किञ्च गोबिडालः, धान्यगवः, तृणसिक्षः इत्यादाविष्, गौः बिडाल इव, धान्यं गौरिव, तृणं सिद्ध इव इत्येवंरीत्या उपमानवाचिपदोत्तर- मिवशब्दो विम्रहवाक्ये प्रयुज्यत । एवमुष्ट्रकोशी, ध्वाक्षरावी इत्यादाविष उष्ट्रइवक्रोशतीत्येवम् उपमानवाचिषदोत्तरमेव इवशब्दं प्रयुज्य विम्रहप्रदर्शनाच उक्तनियमद्रयानुरोध एवोचितः । न तु तद्भक्षः ।

इत्थं सित पारिशेष्यात् उपमेयलोप एव वाच्यः तदा तु युष्मदर्थं कामप्रतियोगिकसाद्दयाश्रयवानन्यो दर्शनश्रवणविषयत्वाभाववान् इति बोधो भवति—तथा सित युष्मदर्थस्य कामस्य प्रतियोगितासम्बन्धेन इवार्थसाद्दर्ये, तस्य च आश्रयनासंबन्धेन कोऽपीत्यन्यपदार्थे ऽन्वय इति न पूर्वोक्तनियम द्वयबाधः ॥

नन्वेवं तर्हि — छप्ताप्रभेदेषु केवला उपमेयलुप्ता किनोदाहृतेति चेत् एवमादौ (त्वमिव कोपीत्यादौ) कामिजनहृदयहिंसोत्पादनेऽनुपमस्य कामस्य कंचन दर्शनश्रवणगोचरमुपमेयं सम्भाव्य तत्सादृश्यनिरासपूर्वात्प्रतीप-विशेषात्कूरतमत्वप्रत्ययः इति प्रतीपविशेषत्वमेव वक्तु युक्तमिति प्रन्थकृदा शयात्।

अत एव किल्पतं हि — स्वप्रतियोगिकसादृश्याश्रयनिषेधस्यापि उंत्कर्ष पर्यवसायित्वम् । उपमानत्वेन प्रसिद्धे वस्तुनि उपमेयप्रतियोगिकसादृश्य निषेधः प्रतीपे कियत इत्युटृङ्कितमन्यैः ।

एतेनात्र—त्विमव कोऽपीत्याद्युदाहरणेषु अनन्वयशङ्का असमालंकार शङ्का वा न कार्या अनन्वये उपमेयस्यैव उपपानत्वकलपनादुपमानात्यन्ताभावः प्रतीयते । असमालंकारे च सर्वथैवोपमाननिषेधः क्रियते । उक्तरीत्या च

च अत्र दर्शनश्रवणविषयत्वमात्रं निषिध्यते । स्वरूपसत्ता तु संभाव्यत एव । अतश्च नानन्वयः उपमेयनिषेधाच नासमालङ्कारः अपितु प्रतीपविशेषःस्यादिति विद्वांस एव विदाङ्कुर्वन्तु ॥

प्रकृत्मनुसरामः — असमालंकारोऽस्ति न वेति । सर्वथैवोपमा
निषेधौ द्यसमालङ्कारः । तस्य च प्रयोजनमनुपमत्वम् । अनन्वयश्च
सञ्चान्तरव्यवच्छेदद्वारा अनुपमत्वफलकमेकोपमानोपमेयकत्वम् । उभयत्रापि
उपमेयोत्कर्ष ग्रेषोजकमनुपमत्वं समानमेव व्यव्यते । परन्तु अनन्वये स्वस्य
स्वेन साहञ्यम् , असमे —उपमाननिषेध इति यद्यपि शरीरं मिद्यते । तथा
अनन्वये महन्नान्तरव्यवच्छेदो व्यङ्ग्यः । असमालंकारे स वाच्यः । किंच
यत्र यत्र असमालंकारः तत्र स्वस्य स्वेन साहञ्यं ध्वन्यते इत्यपि न वक्तुं
शक्यम् तस्य असमालंकारेऽचमत्वारित्वात् । प्रत्युत वाच्यस्य सहशान्तर
व्यवच्छेदफलकम्य निषेधस्यैव चमत्कारित्वम् । अनन्वये तु व्यङ्गग्रोपस्कृत
वाच्यस्यैव चनत्कारित्वम् ।

उभयोग्प्यलंकारयोः वाच्यतादशायामेव विजातीयचमत्कारप्रयोज-कत्वेन पार्थक्यस्येव वक्तु युक्तत्वात् । अत एव ध्वनिकृता—'अनुरागवती सन्ध्या' इत्यादौ सत्यामपि व्यङ्गयप्रतितौ वाच्यस्येव चारुत्वमुत्कर्षवदिति तस्येव प्राधान्यविवक्षा । यथा च दीपकादौ उपमाया व्यज्यमानत्वेऽपि प्राधान्येनाविवक्षितत्वात् न तद्व्यपदेशः इत्युक्तम् [ध्व.२.उ. ३०-३८पु]। उभयत्रापि अनुपमत्वस्य व्यव्यमानस्य वाच्योपस्कारकःचमेव । इत्थं सत्यपि तदनिक्षाणं न्यूनतेव । अथापि 'अप्रतिविद्धमनुमतं भवती'ति न्यायेन प्रनथकृतोऽप्यसमालंकार इष्टः स्यादेव । रसगंगाध्यकृता तु—इतरालंकार वैलक्षण्यप्रदर्शनपूर्वकम् असमालंकारस्समर्थित एवेत्यधिकं तत्रेव द्रष्टव्यम् ॥

अयमनन्वयो व्यङ्गचोऽप्यस्ति – अद्य या मम गोविन्द जाता त्वयि गृहागते । कालेनैषा भवेत्प्रीतिः तत्रैवागमनात्पुनः ॥

#### तत्त्वालोकः

एतेन कौस्तुभकृदुक्तासमालंकारनिराकरणं चिन्त्यमेव । असमा-लंकारोदाहरणेषु अनन्वयध्वनित्वस्य कल्पयितुमशक्यत्वात् । अचमत्कारि श्वाच । ध्वन्यमानं चानुपमत्वं नानन्वयशरीरनिविष्टमिति कौस्तुभकृतैवो-क्तत्वात् । तदीयमिदमनन्वयलक्षणम् –यद्धमीवच्छिन्नप्रतियोगिताकं साहश्यं तद्धमीवच्छिन्नतदनुयोगिताकत्वम् इति [अलं कौ १६८ पुट] । इत्थम् असमालंकारोऽतिरिक्त इति प्रतिपाद्य अनन्वयध्वनिना गतार्थता यदलंकार कौस्तुभकृता निरूपिता सापि न युज्यत इत्युपपादयितुमनन्वयध्वनिं व्याख्याय उदाहरणालंकारविषयः शोध्यते ।

अनन्वयं वाच्यं सोदाहरणं सदलकृत्यं च निरूप्य संप्रति प्रन्थकारः अनन्वयध्वनिरप्यस्ति तद्व्यावृत्त्यर्थं वाच्यानन्वयलक्षणेऽव्यङ्गचत्वविशेषणं देय-मिति विवक्ष्यमाणः तमुदाहरति—अयमित्यादिना ।

# महाभारते उद्योगपर्वणि —

या मे प्रीतिः पुष्कराक्ष त्वदागमनसंभवा । सा किमारूयायते तुभ्यमन्तरात्मासि देहिनाम् ॥

इति स्थितस्य पद्यस्य प्रतिरूपकमिदं पद्यं भामहेन नवीकृतम् ।

अस्यायमर्थः —

हे गोविन्द! गोवधनोद्धरणद्वारा इन्द्रवृष्टिप्रपीडितानां वजीकसां च संरक्षणानन्तरं स्वयमागतेन देवदेवेन गोविन्द इति संज्ञात ? उक्तं च महाभारते-समापर्वणि —

> देवदेबः क्षितिं गत्वा कृष्णं दृष्टा मुदान्वितः । 'गोविन्द' इति तं ह्युक्त्वा त्वभ्यिषञ्चत्पुरन्दरः ॥ इति

तेन आर्तत्राणबद्धादरत्वम् आविष्कृतम् । अद्य असिन्नहिन त्विय गृहमागते मम, या प्रीतिः प्रमोदः, जाता समुत्पन्ना, एषा प्रीतिः कालेन बहुकाल व्यवहितेन तवैव भवतः एव, पुनरागननात् भवेत् न त्वन्यागमनेनेत्यर्थः ॥

अत्र प्रेयोऽलङ्कारः इति भामहः - तद्यथा -- 'प्रेयो गृहागतं कृष्णमवादीद्विदुरो यथा'

इत्युक्तवा 'अद्य या ममेति' इदमेव पद्यमुदाजहार । तल्लक्षणं तु यद्यपि भामहेन नामिहितम् । अथापि एनमनुकुर्वता दण्डिना—

'प्रेयः प्रियतराख्यानम्' इति लक्षितम् [का.या. २ •२ ७५]। प्रियत राख्यानं च स्वीयभक्तिभावाभिव्यक्त्या प्रीत्यतिशयाख्यापनम् । अनेनैव स्मिन् उदाहरणे समन्वयः प्रदर्शितः ।

> अद्य या मम गोविन्द जाता त्विय गृह्यगते । कालेनेषा भवेत् प्रीतिस्तवैवागमनात्पुनः ॥ इत्याह युक्तं विदुरः नान्यतस्ताहशी घृतिः । भक्तिमात्रसमाराध्यः सुप्रीतश्च ततोहरिः॥

इत्यत्र अन्यसादेवंविधः प्रमोदो नैव भविष्यति यद्भवान् आगमनेन मामनुगृह्णाति तन्मे लोके सर्वेभ्योऽपि प्रीतिहेतुभ्यः प्रियतरमिति विदुरनिष्ठः श्रीकृष्णविषयकः रतिभावः सहृद्यानां चमत्कृतिम् धत्ते इति प्रयोऽलङ्कार इति । अत एव च-प्रेयः इति प्रियशब्दात्प्रकर्णातिशयविवक्षायां द्विवचन विभज्योपपदे तर्वायसुनौ [पा. सू. ५ ३-५७] इतीयसुन् प्रत्यये प्रियशब्दस्य 'प्रियस्थिर' (पा. सू. ६ -४ - १५७) इति प्रादेशे परिनिष्पन्नः अतश्च प्रयोऽलङ्कारः इत्यन्वर्थे नामेति प्राञ्चः।

सञ्चारिणः प्रधानानि, देवादिविषया रतिः । उद्बुद्धमात्रः स्थायीच 'भाव' इत्यभिषीयते ॥

इति दर्पणानुरोधेनात्र देवताविषयकः रितभावः प्रतीयत इति भावध्वनित्वम् इति न च वक्तुं शक्यम् । महनीयविषमे प्रीतिरेव भिक्तः । सा चात्र यद्यपि भगवद्वल्लिम्बता, रोमाञ्चाश्रपातादिभिरनुभाविता हषादिभिः परिपोषिता भवति अशापि रतेर्न व्यङ्गचत्वमिषतु वाच्यत्वमेवेति ।

> नापि—ध्वनिकारादिरीत्या प्रेयोऽलंकारता यतो ध्वनिकृता— प्रधानेऽन्यत्र वाक्यार्थे यत्राङ्गन्तु रसादयः।

[ध्व.उ २ श्लो ४] इति ।

साहित्यद्र्पणकृता च-

रसभावी तदाभासी भावस्य त्रशमस्तथा । गुणीभूतत्वमायांति यदालंकृतयवस्दा ॥

काव्ये तस्मित्रलंकारो रसादिरिति मे मतिः॥

अत्र गृहागतं श्रीकृष्णं प्रति विदुरवाक्ये इयं त्वदागमनप्रभवाप्रीतिः बहुकालव्यवितेन पुनरिप त्वदागमनेनैव भवेत्
न अन्यनेत्युक्तिभङ्गचात्वदागमनप्रभवप्रीतेः सैव सद्दशी

#### तत्त्वालीकः

इत्युक्तम् [सा.द.प १०-९५] । तद्रीत्यापि रतेः नापराङ्गत्वमिति कथं प्रेयस्त्वम् । भावस्य भावाङ्गत्वे, रसाङ्गत्वे च प्रेयोऽलंकार इति नव्यानाम भिमतः । अतश्च नात्र प्रेयोऽलंकारः, अपितु अनन्वयध्वनिरिस्यभिप्रायेणाह अत्रेति ।

अत्र 'अद्य या ममे'त्युदाहरणे इत्यर्थः। उक्तिभङ्ग्या वचःपरि ट्या, भवदागमनप्रीतेः सदृश्याः इतरप्रभवायाः प्रीतेरभावात् कालान्तर त्वदागमनजन्यप्रीतिरेव तत्सदृशीत्यभिन्यक्त्या भगवदागमनजन्यतत्कालिक प्रीतिव्यक्तेः कालान्तरीणत्वदागमनजनिष्यमाणप्रीतिव्यक्त्यन्तरं सदृशमिति भगवदागमनजन्यत्वरूपैकधर्माविच्छन्नैकधर्मिकोपमाप्रतीत्या अनन्वयध्वनित्व – मित्याशयः।

यतूक्तं चित्रमीमांसाखण्डने — यच – भयमनन्वयो व्यङ्ग्योऽप्यस्ति अद्य या मम् गोविन्देस्यत्र त्वदागमनप्रभवप्रीतेः सैव सहशी न त्वितरप्रभवा इति व्यज्यते इत्यभिहितम् तन्न —

१) अमुष्याः त्वदागमनप्रभवायाः प्रीतेः वारान्तरत्वदागमनप्रभवा प्रीतिः सदृशीति प्रत्ययस्य सर्वजनसिद्धतया श्रीकृष्णागमनजन्यप्रीतिसामान्या

# तस्वालोकः

वयवयोः द्वयोः प्रीतिव्यक्योः सादृश्यस्याबाधितत्वाद्योगार्थाभावेन अनन्वय एव नायं भवितुमहिति ।

- २) 'स्वस्मिन् स्वसाद्दश्यान्वयाभावादनन्वयः' इत्युपमाप्रकरणे स्वयमेवाभिधानात्।
- ३) उपमेयस्य प्रीतिव्यक्तिविशेषस्य सहशान्तरव्यवच्छेदे बाधात् तादृशप्रीतिसामान्यस्यावयिनो निरुपमतया प्रतीयमानस्य अनुपमेयत्वेन फल वैयधिकरण्यप्रसङ्गाच ।
- ४) न चात्र, श्रीकृष्णागमनजन्यप्रीतिसामान्यावयिनः स्वेन साद्ययं मध्ये प्रतीयते इति शपथः कर्तुमुचितः सहृदयत्वभङ्गप्रसङ्गात् , प्रयोजन विरहाच्च ।
- ५) श्रीकृष्णागमनजन्यप्रीतिसामान्यस्य निरुपमत्वसिद्धिरेव प्रयो-जनम् इति चेत् न एतत्कालावच्छिन्नकालान्तरावच्छिन्नतादृशप्रीतिव्यक्त्योरव-यवयोः उपमानोपमेयभावेनैवावयविनि तत्सिद्धेः । यथा—

एतावति प्रपञ्चे सुन्दरमहिलासहस्रभरितेऽपि । अनुहरति सुभग तस्याः वामार्घे दक्षिणार्घस्य ॥

इत्यादाववयवयोः वामाधेदक्षिणार्धयोः साहश्येनावयविनः कान्तारूपस्यानुपमत्वं प्रतीयते । एवमिहापि ।

निह तत्रिप निरुपमत्वप्रतीत्या अवयविनः स्वेन सद्दाश्यप्रत्ययः अन्तरा करूप्यत इति वाच्यम् । निरुपमत्वे प्रतीतेऽनन्वयनैयत्यविरहात् । अन्यथ

अव्यथा 'गगनपुष्पिमवास्य वचरसस्ये' इत्यादिकरूपतोपमायामपि निरुपमत्व प्रत्ययेन अनन्वयत्वकरूपनापत्तेरिति न किञ्चिदेतत् । इति ।

तिच्चन्त्यम् नतथाहि - १) अनुगतैकधर्मानिमित्तकमेकार्थनिष्ठं यदु पमानत्वोपमेयत्वोभयं तत्वमनन्वयस्यणमिति सामान्यतः प्रतिपादितम् । तथा 'रामरावणयोर्थुद्धम्' इत्यत अद्यतनस्य पूर्वेद्धम्तनं युद्धमुपमानमिति बदतां मीमांसकवेदान्तिनां मतं न शोभते इत्युक्तत्वेन अत्रापि कारुक्षपावच्छेदकम मेदमादाय खण्डनकृता अनन्वयध्वनित्वनिरकारणमेव न सुष्टु । असति धर्मभेदे, कारुभेदे सत्यपि, प्रीतिव्यक्त्योः एकत्वमेवेष्ट प्रन्थकृतः। अस्ति धर्मभेदे, कारुभेदे सत्यपि, प्रीतिव्यक्त्योः एकत्वमेवेष्ट प्रन्थकृतः। अस्ति च अत्रापि कृष्णागमनजन्यत्वं प्रीतिव्यक्त्योः । अतश्च न तयोः प्रीति व्यक्त्योभेदः अपित्वनुस्यूतिस्तत्तं रक्षारस्योद्घोधकवशात् , न पुनः अद्यतनपूर्वेद्युस्तन्य युद्धवत् भेदकरुपनं न तावचमत्कारकारि । अतश्चात्र पक्ष्ममप्रयोज्येकधर्म. कैकप्रतियोग्यनुयोगिकसाद्द्रयंविद्यत एवेति कृतोष्ठनन्वयस्यवाधः । अत एव प्रन्थकृता—धर्मभेदे तु—एकधर्माकन्छिन्नेन स्वेनैव धर्मान्तरावन्छिन्नस्या स्वस्योपमा अन्वेति इति न तत्रान्वर्थं नाम । नवा अनन्वय्यर्थनिबन्धना धीनानुपमत्वलाभ इति द्युक्तम् अन्यथा—उपाददे तस्येत्यत्राऽपि अनन्वयत्वं स्यात् । तथासिति ग्रन्थकृता तन्निवारणप्रयासोऽनुपयुक्तः स्यात् ।

किंच—खण्डनकारोक्तरीत्या द्वयोः प्रीतिन्यक्त्योः अनयवत्वमभ्युगम्य तयोः सादृश्यमंबाधितमिति यद्यच्यते तदा—'गंगा हृद्या यथा गङ्गा' इत्यादि तदुक्तोदाहरणेष्विप पूर्वेद्यः प्रवृत्तायाः अद्यप्तवृत्तायाश्च प्रवाहरूपत्वेन ह्यस्तनस्य प्रवाहस्य अद्यामावान् अद्यतनगंगा प्रवाहस्य ह्यस्तनो गंगाप्रवाह उपमानमिति प्रवाहसामान्यावययवयोः सादृश्यमप्यवाधितमेवेति योगार्था

भावेन अनन्वयत्वाभावापतेः । तथासति 'गगनं गगनाकारम्' इत्यादि प्राचीनोदाहरणजातमनन्वयविषयं न स्यात् ।

अतश्च अनुगतैकधर्मनिमित्तकैकोपमानोपमेयकं साहर्यं यत्र प्रतीयते तत्रानन्वयः इत्येव त्वयाभ्युपेयम् इति प्रथमदृषणं निरस्तम् ।

खण्डनकृता यत् द्वितीयं दृषणमिनिहितम्— स्वस्मिन् स्वसाद्दर्थत्यादि तदपि चिन्ह्युमेच — यतश्च अनं वयसिद्धान्ते प्रन्थकृता रुक्ष्मणमात्रं तु इत्यारभ्य भामद्याभिमतं रुक्ष्मणमेवोपन्यस्तम्— भामहादीनां च-अनन्वय इत्यत्र स्वत्य स्वेन साद्दर्यं नान्वेतीति व्युत्पत्तिः नामिमता — किन्तु—न विद्यते अत्ययो यन्नेति व्युत्पत्तिरेव— तथासित— न विद्यते तद्भिदन्नस्य साद्दर्यप्रतियोगित्वेनावन्यो यन्नेति अर्थरुगमात् उपमेय भिन्नेन साद्दर्यस्य प्रतियोगिना अन्वयामाव एव अनन्वयशब्दार्थः इत्येवसुपगमे त्वयापि—

> लङ्कापुरादतितरां कुपितः फणीव निर्मात्य यातुप्रतनापतिभिः परीतः । कुद्धं रणे सपदि दाशर्थं दशा<sup>ह्</sup>यः संरव्धदाशर्थिदशेमहो ददशे ॥

इत्यत्र 'दाशरथिदर्शम्' इत्यत्र उपमाने कर्मणि च [ पा सू ३-४ ४५ ] इति णमुळ उपमानवाचकाल स्यादेव, साहश्यपरिनिष्यत्ती खळ उपमानो. पमेयता । अतश्च देशकालादिकृत भेदविवक्षायामपि न साहश्यापरिनिष्तिः परन्तु धर्मेऽनुगामित्वं नियमेनापेक्ष्यते ।

अपरं च-भामहाद्यनुरोधेऽनुपमत्विवक्षायामनन्वयः । अन्यथा'चन्द्र इव चन्द्र' इत्यादौ एतत्काळीनश्चन्द्रः तत्काळीनचन्द्रमहश्च इति
बोधाङ्गीकारे भेदमारोप्योगमेध्यत एव । अतएव च भामहेन-असाहस्य विवक्षातः इत्यमिहितम् । अभ्युपगतं च प्रन्यकृता । स्वर्य स्वेनेति प्रदर्शनं मतान्तराभिप्रायेणेति अद्य या ममेत्यत्र अनन्वयध्वनित्वस्य न कोऽपि प्रतिबन्धः इतिद्वितीयमपि दृषणमलग्नकम् ।

यच्च तृतीयं दृषणम् — उपमेयस्यप्रीतिव्यक्तिविशेषस्य इत्यादिनोक्तं तदिप न युक्तम्- धर्मभेदमात्रण यत्र धर्मिण एकस्यैव उपमानी
पमेयता निबध्यते तत्रैव अन-वयत्वाभाव इष्टः । अत्र तु प्रीतिव्यक्तिपु
प्रातिस्विकरूपेण भेदे सत्यिप कालभेदातिरिक्तधर्मभेदाद्यप्रतीत्या कृष्णागम
नजम्यत्वेन रूपेगैकैव ग्रीतियविक्तिरित्येकस्यैवोपमानोपमेयभावो निबद्ध इति अस्य
कृष्णागमनभित्रागमनजन्यप्रीतिव्यावर्तनद्वारा कृष्णागमनन्जयप्रीतौ अनुपम
त्वस्य प्रतीत्या अवयविन अतिरिक्तस्य कल्पना अनावश्यकीति बाधस्य फलवे
यिषकरण्यस्य चाप्रसक्तः ।

यद्पि चतुर्थं दृषणम् तदपि न युक्तिमत् । कृष्णागमन जन्य प्रीती सामान्यविशेषभावस्य अवयवावयविभावस्य वा कविविव क्षाऽविषयत्वात् । यतश्चात्र कृष्णागमनजन्यप्रीतिविशेषयोरेवात्र विवक्षा न सामान्यस्य इत्थं च कृष्णागमनजन्यप्रीतिविशेषस्य कालान्तरप्रभवकृष्णा गमनजन्यप्रीतिविशेष एव सदश इति सामान्यविशेषभावाभावात् कृष्णागमन प्रीतिसामान्यावयविन प्वाभावे कस्य केन सादश्यं प्रत्येतव्यं भवेत् येन सहृद्यत्वभङ्गः प्रसज्येत ।

यदिष पश्चमं दृषणम् 'एतावति प्रपन्ने' इत्यह्मिन् यथा व मार्घ दक्षिणार्धरूपावयविशिष्टा नायिका तस्याम् अनुपमारवं प्रतीयमानमपि नानन्वयफ्ळं भिवतुम्हिति । तस्याः प्रकृतोपमेयत्वाभावात् । किन्तु वामार्ध स्योपमेयत्वं दक्षिणार्धस्योपमानत्विमत्यवयवयोरेवोपमा अभिधीयते तेन च नायिकायामनुपमत्वं फळिति । यत्र उपमेयगतिनरूपमत्वप्रतीतिः तस्यैवानन्वय फळत्वं करूप्यते । अतश्च वामार्धदक्षिणार्धयोरवयवत्वं नियकायाः अवयवि स्वंमित्यवयवायविभावस्तत्रास्तु । अर्थे धिमीणे वामःवं दक्षिणत्वं च विभिन्न धर्म इति एतद्ग्रन्थकारानुरोधेन अनुन्वयपसक्तिरेव नास्ति । 'अद्य या ममेत्यत्रं', 'एतावति' इत्यादिवद्गिनत्रधर्मयोरवयवयोः तद्वतोर्वा अपसिष्दे रभावेन अनुपमत्वस्य अवयविने अन्यथासिद्धस्वोपपादनमपि विषममेव ।

न हि कापि प्रन्यकृतः अनुपमत्त्रप्रति।तेस्थले सर्वत्र अनन्वय इत्यभि हितम् । प्रत्युत-यत्र सहशान्तरच्यच्छेदद्वारा उपमेयगतिन्हपमत्व कलकैक धर्मप्रयो ज्यैकोपमानः।पमेथकं साहश्यं तत्रातन्त्रय इति । एतेन खण्डन कारो कं सर्वमापे दूषणमलग्रकको केते – अय या ममेत्युदाहरणेऽसुष्याः वदागमनप्रीतेः कालान्तरस्वदागमनप्रभवप्रीतः सहशो स्रनेन असहशं वदागमनमिति ज्यज्यते एवेति नानन्वयध्वनित्वच्यपोहः ॥

अथोदाहरणाळङ्कारः प्रन्यकृत्तम्मतो न वेति विवार्यते तत्रोदाहरणा रुङ्कारः - अर्थान्तरन्यासनिरूपणावसरे = सर्वस्वच्याख्यात्रा विमिश्तनीकारेण यत्र पुनः स्वतः सिद्धस्येव प्रतीतिविश्वदीकरणार्थं तदेकदेशभूतो विशेषः उपा दीयते तत्रोदाहरणाळं कारः (अस०१३५ पु) इत्युक्त्वा सर्वस्वकारेण यत् 'अनन्तरत्नप्रभवत्स्ये त्युदाहरणमर्थान्तरन्यासस्योपन्यस्तं तत्र गुणसन्निपाते दोषनिमज्जनात्मनः सामान्यस्य नैराकांक्ष्येण सिद्धस्य प्रतीतिविशदीकरणार्थम्

इन्दोः किरणेष्विवाङ्कः इति तदेकदेशभूतो विशेषः उपात्तः इात्युदाहरणा लंकारोदाहरणता प्रकटिता ॥ प्रायो विमिश्चिनीकारादिष नन्येन जयदेवेन—स्वकीये—चन्द्रालोके उदाहरणालंकार मनुपन्यस्य तत्स्थाने विकस्वरालंकारः लक्षितः । उदाहृतश्च यथा—

यस्मिन् विशेषसामान्यविशेषाः स विकस्वरः । स न जिभ्ये महान्तो हि दुर्धर्षाः सागरा इव ॥ इति

तदेतव्याख्यास्यता प्रन्थकृता स्वकीये-कुवलयानन्दे-

'यत्र कस्यचिद्विशेषस्य समर्थनार्थं सामान्यं विन्यस्य तत्प्रसिद्धावष्यपरि तुष्यता कविना तत्समर्थनाय पुनिवेशेषान्तरमुपमानरीत्या, अर्थान्तरन्यसिवधया व । विन्यस्यते तत्र विकस्वरालंकारः,इति । अनन्तरत्नप्रभवस्येत्यत्र रत्नरूप गुणसमुद्दायशालिनो हिमवतः हिमरूप एको दोषः तत्सीभाग्यविधातको नाभवत् इति विशेषसमर्थनार्थम्—

'एको हि दोषो गुणसिन्नपाते निमज्जतीन्दो:िकरणेष्विवाङ्कः' इत्युपमानविधया विशेषणं समर्थितमिति विकस्वरास्त्रंकारः स्वरसः ।

नचात्र — सर्वस्वकारानुरोधेन अर्थान्तरन्यासत्वमेव अस्तु, समर्थ्यसम र्थकयोः सामान्यविशेषसम्बन्धमात्रम् । विकस्वरेतु – विशेष — सामान्य विषेषाणां शृङ्खलाक्रमेण समर्थ्यसमार्थकभाव इति, अतएव ग्रन्थकृता — कुवलया नन्दे — अर्थान्तरन्यासनिरूपणावसरे — नचैवं सामान्येन विशेषसमर्थनस्थलेऽपि कचित्तस्य सामान्यस्य लोकप्रसिद्धत्वाभावेन तस्य बुद्धावुपारोहाय पुनर्विशेषान्तरस्य न्यासप्रसङ्गः दित वाच्यम् । इष्टापत्तेः, अत्रैव विषये विकस्वरालंकारस्य

अनुपदमेव दर्शियध्यमाणत्वात्' इत्युक्तम् । युक्तं चैतत् यत्र ह्मलंकारशरीरमुभयत्रापि तुल्यं तत्र एक एवालंकार इति गण्यते । अलंक कारशरीरस्य वैलक्षण्ये तु पृथगेवालंकारता इति वस्तुस्थितिः ।

यदि अल्पालपविशेषस्य भेदाप्रयोजकत्वं तदा दृष्टान्तस्य-प्रतिवस्तूपमा, रूपकस्य रूपकातिशयोक्तिः, स्मृतिभ्रान्तिसन्देहाश्च उपमाया विशेषा एव स्युरिति पृथगुपादानमयुक्तं स्यात्।

अतश्च विशेषस्य सामान्येन,सामान्यस्य वा विशेषेण समर्थनमात्रेऽर्था न्तरन्यासः विशेषस्य सामान्येन तस्य च विशेषेण समर्थने निकस्वर इति सिद्धं भवति ।

न च विमर्शिनीकारोक्तिदेशा — उदाहारणालंकृतिमेवाभ्युपगम्य विकस्वरालंकार एव निरस्यताम् इति वाच्यम् ।

एकस्मिन् वस्तुनि ये प्रविभागाः तेषु अवयवाबयविभावस्यानुभवगोचर त्वेऽिष सामान्यविशेषमावापन्नयोः घटसामान्यघटविशेषयोः अवयवावयविभावो न समीचीनः । अतश्च उदाहरणालंकारस्य न पृथक्त्वम्, अपितु तत्र विकस्वरालंकार एवेत्यभिप्रायात् ।

किंच-उदाहरणालंकारस्य पृथक्तवे सामान्यविशेषयोः अवयवाव-यविभावः केनोच्यत इत्याशंकायाम् इवादिशब्देन इति वाच्यम् । इवादि-शब्दस्य सादश्यसंभावनोभयार्थकस्वे यथा प्रसिद्धिः न तथा अवयवावयविभावे इति विकस्वरालंकारस्यैवैतादक्षोदाहरणेषु युक्ततेति ।

रसगंगाधरकृता-'अनन्तरत्नप्रभवस्य' इत्यादौ सामान्याद्विशेषस्य भेदाऽमावेन उपमाया अनिष्पत्या उपमालंकारस्याप्रसरादुदाहरणालंकारो ऽभ्युपेय इत्युक्तम् ।

सत्यमुक्तम् - अथापि पूर्वमुपमाप्रकरणे त्रिद्यानाथोक्त उक्षणे च 'भित्रपदो पादाने' सित अनन्तरत्नेत्युदाहरणेऽज्याप्तिः उपपादिता । 'तत्र उपमेयदोष - मुणसामान्यान्तर्गतानाम् उपमानानां दोषगुणिवशेषाणां कलङ्किरणानां च तिद्वित्तत्वाऽभावात्' इति । एवं च प्रन्थकर्तुः भेदाभावमात्रं नोपमानिवार-कम् अभेदेऽपि तस्य हष्टेः । अत एव च-

द्वारं द्वारमटन् मिश्चः शिक्षत्येवं न याचते । अदस्वा माहशो माभूः दन्वा त्व त्वाहशो भव ॥

इत्याद्यभिन्नधर्मिकोपमोद।हता ।

यद्यभेदे उपमा नाभ्युपगम्येत तदा 'द्वारं द्वारम्' इत्यादौ के Sलेकारः रसगंगाधरकाराद्यभिमतः स्यादिति विभावनीयम् ।

एतावता एतदुक्तं भवति इवादिशब्द्स्य अनुभवसिद्धसाद्दय परत्वं परिस्यज्य अप्रसिद्धसामान्यविशेषभावलक्षकत्वपरिकल्पनपूर्वकमुदाहरणा लंकाराभ्युपगमापेक्षया जयदेवसम्मतविकस्वरालंकाराभ्युपगमस्येव युक्तत्वात् इति । अत एव प्राञ्चोऽपि उदाहरणालंकारः उपमायामेव पर्यवस्यतीति अभ्यधः । तद्प्युक्तं रसरङ्गाधरकृतैव – उदाहरणालंकारो नातिरिक्तः । उपमयेव गतार्थत्वात् । न च सामान्यविशेषयोः साद्दश्यानुल्लासात्कथमुप मेति वाच्यम् । 'निर्विशेषं न सामान्यमि'ति सामान्यस्य यहिकञ्चिद्विशेषं

## तत्वालोकः

विना प्रकृतत्वायोगात्तादशिवशेषमादाय विशेषान्तरस्य साद्द्रयोश्वासे बाधका भावात् इवादिभिः आमुखे प्रतीयमानस्यापि सामान्यविशेषभावस्य परिणामे साद्द्रय एव विश्रान्तेरित्याहुः 'इति । तथान्यत्रापि 'किंचोदाहरणालंकारो न प्राचां सन्तोषमावहृति । उपमयैव तैस्तस्य निरासात् ' इति चोक्तम् ।

यन्तूक्तं रसगंगाधरकृता-'उदाहरणालंकारे इनादिप्रयोगः' अर्थान्तर यासे तु इवादिप्रयोगाभावः' इति । तदयुक्तम् –

दिवाकराद्रक्षति यो गुहासु
तीनं दिवाभीतमिवान्धकारम् ।
क्षुद्रेऽपि नूनं शरणं प्रपन्ने
ममस्वमुच्चैश्शिरसामतीव ॥

इत्यत्र रसगंगाधरोक्तोदाहरणालंकारो वक्तुमशक्यः । इवादियोगे सत्यि विशेषसामान्यविशेषभावानामप्रतीतेः । इवशब्दोपादानादर्थान्तरन्यासतापि वक्तुमशक्येति उत्प्रेक्षामात्रमेव स्यात् ।

नच-दिवाकरा, दित्यत्र-अचेतनस्य तमसो दिवाकरात् त्रास एव न सम्भवतीति कुत एव तत्प्रयोजितमदिरक्षणम् । संभावितेन तु रूपेण प्रतिभा-समानस्य अस्य अनुपपत्यवतारश्च कथं स्यादिति तत्समर्थनार्थं विशेषांशस्योपा दाने यत्नोऽनुचित एवेति अर्थान्तरन्यासाभास एवेति कानुपपत्तिरिति वाच्यम्,

'समर्थनानपेक्षणेऽपि समर्थनं नार्थान्तरन्यासतां परिहरति'

इति ग्रन्थकृता कुवलयानन्दे समर्थितमेवेति उक्तोदाहरणेऽर्थान्तर न्यासतेष्यते, न स्यात् अर्थान्तरन्यासता अतश्च रसगंगाधरोक्तविषयविभागो

ऽनुचित एव । अत एव अमियुक्ताः मिह्निनाथादयः उक्तोदाहरणजातेषु अधीन्तरन्यासतामेव अभ्यधुः ।

यच्चार्थान्तर न्यासनिरूपणावसरे कुवलयान न्दकारास्तु इत्यादिना विकस्वर लक्षणम् - 'उपकारमेव कुरुते' इत्यत्र विशेष – सामान्यविशेषेषु प्राथ- मिकविशेषस्याभावादव्याप्तेः इति दूषितं रसगंगाधरकृता तत्रापि प्रतिबन्धा उच्यते – उदाहरणोदाहरणत्वमपि न भवति यतस्तत्र प्राथमिकस्य सामान्यस्यो पादानेऽपि द्वैतीयकस्य न तदेकदेशभृतविशेषरूपत्वम् । 'मूर्छा गतो मृतो वेति मूर्च्छा प्राप्तत्वेन रूपेण सामान्यांशस्यैवोपादानात् । यदितु मूर्छा गतो मृतो वेति संपूर्णस्योत्तरार्धस्यैकवाक्यतेत्यु ते तदा सामान्यं विशेषेण समर्थ्यत इत्यर्थान्तरन्यासस्यानायासेन वक्तुं सुशकतया अध्याप्तरभावात् उदाहरणाळंकारो नातिरिक्त इति ग्रन्थकाराशय इति । अत एव — ग्रन्थकृतेव — स्वकीये वरदराजस्तवे —

मालिन्यमञ्जशिनोर्मधुलिट्कलङ्की
धत्तो मुखे तु तब हक्तिलकाश्मनाभाम् ।
दोषावितः कचन मेलनतो गुणत्वं
वक्तुर्यथेश वचसि अमिबप्रलम्भौ ॥ [वर-स्त ९१%ो]

अत्र प्रथमप्रदर्शितविशेषोपपादानार्थे सामान्यमुपन्यस्य तत्राऽपि उपपादना पैक्षाबां तदुपपादनार्थे विशेषान्तरस्योपमानत्वेन निबन्धनाद्विकस्वरालंकार इति उपपादितमित्यलमितिदिक् ॥

प्रकृते — व्यङ्गद्यानस्वयेऽलंकारस्वमसंमन्यमाना एते तद्वद्यावर्तनाय

एतादृश्चयावृत्यर्थमनन्वयालंकारलक्षणेऽव्यङ्गचत्वंविशेषणं पूर्ववत् द्रष्टच्यम् ॥

इति श्रीमदद्वैतविद्याचार्यश्रीमद्भरद्वाजकुलजलिकौस्तुम श्रीरङ्गराजाध्वरिवरसृनोः श्रीमदप्पयय्यदीक्षितस्य कृतौ चित्रमीमांसायामनन्वयप्रकरणम्

#### तस्वालोक:

वाच्यानन्वयलक्षणेऽज्यङ्गचत्वविशेषणमुपादेयमित्याहुः - एतादृशच्यावृस्यर्थ - मिति । तथा च सदशान्तरञ्यवच्छेदफल्रकैकधर्मप्रयोज्येकोपमानोपमेयक मञ्जङ्गचं सादृश्यम् अनन्वयं इति फलति ।

प्राचाम् - ज्यङ्ग्यानन्वयव्यावर्तकविशेषणा नुपादात्प्रधानभूतानन्वय-स्याप्यलंकारत्वं स्वीकर्तुमुचितमिति अमिमतम् । अयमेव पक्षोऽमिमतः पण्डितराजस्यापि ॥

इति श्रीमद्विकुळतिळकश्रीराममिश्रवंद्येन शोभाक्षनग्रामा(नुगोहस्य)भिजनेन सोमयाजियाण्डान् जनार्दना चार्यविदुषस्तन् जेन सीताम्बा
गर्भसंभवेन श्रीमन्महीशूरपुरीमध्यविद्योतमानश्रीमन्महा
राजसंस्कृतमहापाठशाळायां सरस्वतीश्रासादाख्यायाम्
अळङ्कारशास्त्रप्राध्यापकेन न्यायाळङ्कारच्याकरणविदुषा
सो. रामस्वामि ऐय्यंगायशर्मणा
विर्विते चित्रमीमांसाब्याख्याने तत्त्वाळोकाख्ये
अनन्वयाळङ्कारप्रकरण समासम्

# अथ स्मरणलङ्कारप्रकरणम्

चित्रमीमांसा

अथ स्मरणालङ्कारप्रकरणम् ।

तत्त्वालोकः

अथ स्मरणालङ्कारप्रकारणम्

यः स्मृतःसर्वपापानि तूलराशिमिवानलः। र दग्ध्वा ज्ञानमदाद्देवः त वन्दे वाजिकन्धरम्॥

इत्थं भेदाऽभेदसाधारणसाधर्षम् ज्ञान् उपमोपमेयोपमानन्वयान् निरूप्य स्मरणमवतारयति — अथ स्मरणेति । अत्रतावत् – काच्यप्रकाशंकारेण —

'यथानुभवमर्थस्य द्टं तत्सदृशे स्मृति:।

इति लक्षितः । स च यद्यपि 'सहशाहष्टचिन्ताद्याःस्मृतिबीजस्य बोधकाः, । इत्युक्तरीत्या यत्र सहशदर्शनास्पूर्वानुभवसंस्कारोद्घोधे सति सहशवस्त्वन्तरस्मृतिः सत्र स्मरणमलङ्कारः । यथा—

> भरविन्दमिदं वीक्ष्य खेलस्ख्ञनमंजुलम् । स्मरामि वदनं तस्याः चारुचञ्चललोचनम् ॥

इस्यादे। समन्वेति । अथापि यत्र सदशदर्शनात् सदशसम्बन्धिसारणं तत्र

स्मृतिस्सादृश्यमूला या वस्त्वन्तरसमाश्रया । स्मरणालंकृतिस्सास्यादृश्यङ्गचत्वविशेषिता ।। इति ।

# तत्त्वालोकः

दिव्यानामि कृतिवस्मयां पुरस्तात् अम्भस्तः स्फुरदरिवन्दचारुहस्ताम् । उद्भीक्ष्य श्रियमिव काञ्चिदुत्तरन्तीं अस्मार्धीत् जलनिधिमन्थनस्य शौरिः ॥

इत्यादी सहश्रतम् त्येऽपि गम्यवस्तुत्मृतिपूर्वकं तत्सम्बन्धित्मृती अन्याप्तिः। एवं रुट्यकेण सहशानुभवाद्भत्त्वन्तरस्मृतिः, इति स्त्रयित्वा वस्त्वतंसहशमेव इत्युक्तम् , तदपि एकसम्बन्धिज्ञानविधया स्मृते अन्याप्तिः तस्याश्य—दिन्यानामित्येतदेवोदाहरणं द्रष्टन्यम् ।

तथा -- एकावलीकारेण-'सहशं सहगानुभावाद्यत्र स्मर्थेत तत्स्मरणम्' इतिलक्षायित्वा-सहशदर्शनेन विसदशस्यापि स्मरणसंभवात् । यत्र तु सहशं हृष्ट्वा सहशमेव स्मर्थेते तत्र स्मरणालंकारः, इत्युक्तम् । तदपि उक्ती दाहरणेऽज्याप्तम् अतस्त्वयं लक्षणमाह स्मृतिरिति ।

साद्दरयम्ला साद्दरयज्ञानोहुद्धसंकारप्रयोज्या, वत्वन्तरसमाश्रया—सर्थमाण पदार्थावलम्बिनी स्मृतिः अन्यङ्गया चेत् सारणालकारः । तत्र सर्यमाणेना नान्भ्यमानस्य साद्दरये परिकल्पिते सारणस्य यथा — भवभूतेरुत्तरराम चरिते —

अतिश्रितसुरासुरप्रभावं शिशुमवलोक्य तवैव तुस्यरूपम् ।

यथा- अपि तुरगसमीपादुत्पतन्तं मयूरं
न स रुचिरकलापं बाणलक्षीचकार ।
सपदि गतमनस्कः चित्रभाल्यानुकीर्णे
रितिविगलितबन्धे केशपाशे प्रियायाः ॥

# तत्त्वालोकः

कुशिकसुतमखद्भिषां प्रमाथे धृतधनुषं रघुनन्दनं सारामि ॥

इति अनुभूयमानेन स्मर्थमाणस्य सादृश्ये परिकरुपिते स्मृधातुयोगे यथा-कालिदासस्योत्तरमेथे-

> तस्यास्तीरे रचितशिखरः पेशलैरिन्द्रनीलैः कीडाशैलः कनककदलीवेष्टनप्रेक्षणीयः । मद्गेहिन्याः प्रिय इति सखे चेतसा कातरेण प्रेक्ष्योपान्तस्फुरिततिटतं त्वां तमेव स्मरामि ॥

इत्यत्र अनुभ्यमानेन मेघेन कीडाशैले साद्द्रयपरिकल्पनम् इयुभयत्रापि स्मरतिना स्मृतिरुपन्यस्ता । तस्या अनुपादानेऽपि वाच्यायमानत्वे एत दुदाहरणता संभवतीति प्रदर्शयति — यथेति । उदाहरित अपि तुर्गेति ।

सः दशरथः मृगयामटन् तुरगसमीपात् अश्वसमीपादिपि उत्पतन्तं नृत्यन्तं अथवा ल्यब्लोपे पश्चमी । अश्वसमीपमागत्य नृत्यन्तं सुप्रहार मपीत्यर्थः रुचिरकलापं मुग्धबर्हम् मयूरं-मह्यां रौतीति मयूरः तं, बर्हिणं पृषोदरादित्वात् साधुः । न बाणलक्षीचकार-बाणलक्ष्यताम् नाकरोत्!

## च् त्रमीमांसा

# यथा वा — दिव्यानामपि वृत्तविस्मयां पुरस्तात् अभ्भस्तः स्फुरदरविन्दचारुहस्ताम् ।

#### तत्त्वालोकः

न प्रजहारेत्यर्थ । कुत इत्यत्र ह—सपदीति । सपदि उत्पत्नाविभेवद्वर्हगती ज्वलविचित्रकोमलम्यूग्दर्शनक्षणएव, चित्रमाल्यानुकीणे दिज्यगन्धा धिवानिसत्कुसुमस्त्रजा विल्ललिते रितिविगलितबन्धे तस्कालमञ्याजप्रेमनियन्त्रण कण्ठप्रहविस्तत्वन्धे, प्रियायाःकेशपाशे कचकलापे गतमनस्कः संलग्न-चित्तः तादशकेशकलापमनुस्मृत्येत्यर्थः । उरः प्रभृतिभ्यः कप्(५–४–१५१) इति समासान्तः कप्रत्ययः । अस्य न बाणलक्षीचकारेत्यने नान्वयः ।

अत्र चिषप्रत्ययान्तप्रयोगात् उत्पन्नाविभेवद्वर्हगतोज्वस्रविचित्रकोमस् शरीरो मय्रः सपदि अध्या अप्रेमनियत्रणकण्ठमहिनस्रियाकेशपश्चासना विकासहेतुः सर्वस्थायमाणः कथं शणस्थ्यतां सहेत इति वस्तु व्यज्यते ॥

अत्र मुग्धबहिमयूर्प्रेक्षणात् तादशबहिसदशप्रियाकेशपाशिवषिणी स्मृतिः। सा च न स्मरितना अभिहिता, किन्तु गतमनस्कः इत्यनेन लक्षितातथाचात्र सदशदर्शनात् सदशधर्मिका स्मृतिः।

अथ सदशदर्शनाचासदशवस्तुसम्बन्धिः स्मरणेऽपि स्मतिस्वमुपपद्यते इति ताम्रदाहरति दिव्यानामपि इति।

शौरिः श्रीकृष्णः, दिञ्यानामपि दिवि भवानामपि देवानामपि अप्स रसामपीति वा, कृतिवस्मयाम् सौन्दर्यातिरेकेण जनिताद्भुतरसाम् तथा रफुरद रविन्दाभ्यां चारू मनोहरौ हस्तौ यस्यास्तां पद्महस्तामित्यर्थः । पुरस्तात्—

# उद्वीक्ष्य श्रियमिव कांचिदुत्तरन्तीं अस्मार्गीत् जलनिधिमन्थनस्य शौरिः ॥

#### तत्त्वालोकः

अमे 'अ-भरतः - अम्भसः सकाशात्, उत्तरन्तीं निष्कामन्तीं कांचिस्त्रियं, श्रियमि बोद्रीक्ष्य लक्ष्मिवावलोक्य, जलनिधिमन्थनस्य समुद्रमथनम् अस्मापींत् सस्मार सम्योगे तद्धात्वर्थनिरूपितकमत्ववाचकात् अधीगर्थदयेशां कर्मणि [पा.सू.२० ३०४] इति पष्ठी।

अत्र भगवतः श्रीकृष्णस्य अम्भसो निष्कामन्याः पद्महस्तायाः श्रिय दर्शनेन तस्यहरुयाः जन्मान्तरानुभूतायाः श्रियः स्मरणेन तसम्बन्धिनः समुद्र मन्थनस्य स्मरणं जातमिति,इदमपि स्मरणं साद्द्रयमूलकमेवेति स्मृतेरुदा- हरणम् । एकसम्बन्धिज्ञानविधया स्मरणमिति विशेषः ।

नन्वत्र — नायिकादर्शनादेव श्री स्र जातिमिति कथं कल्यितुंप शक्यम् ? श्रीप्रतियोगिकनायिकानुयोगिकसादृश्यज्ञानं जातिमिति तेन मन्थनं स्मृतमिति वक्तुमशक्यत्वात् इति चेन्न ।

श्रीसाद्दश्यवत्वेन ज्ञानिविषयस्य न यिकाज्ञानस्य श्रीस्मरणजन कत्वमवद्यं वाच्यमेव । अन्यथा अन्यसद्याद्शीनेन अन्यस्मरणं नोपपन्न स्यात् । अत<sup>्</sup>यात्र~

श्रियमिव काञ्चिदुद्वीक्ष्य जलनिषिमन्थनस्यास्मार्षीत् इति प्रयुञ्जता कविना उद्वीक्षशोत्तरकालिकत्वं जलनिधिमन्थनस्मरणे परिकल्पितं

एकत्र सद्दर्शनात् तत्सद्दशधिमका स्मृतिः । इतस्त्र सद्दर्शनात् तत्सद्दशलक्ष्मीयम्बन्धिनो जलनिधि मन्थनस्य स्मृतिः । उभययत्रापि साद्दरयम्लक्ष्वस्त्व नत्रस्मृतित्वमविशिष्टम् । अत एव सद्दशासद्दश् साधारण्यार्थकतया लक्षणे बस्त्वन्तरग्रहणमर्थवत् ॥

## तत्त्वालोकः

संगच्छते । श्रीस्मरणद्वारे व दर्शनम्य समुद्रमथनस्मरणजनकताया विवक्षोपा स्वद्भावता । तदेतन्मनसि निधाय उदाहरणे लक्षणयमन्त्रयप्रकारमोह — एकत्रेति । एकत्र 'अपि तुरगयमीपादि'त्युद्रहरणे सहशदर्शनात् चित्र माल्यानुकीर्णविगलितबन्धप्रियाकेशपाशसद्दशमुग्धमयूग्वर्हज्ञानात्, तत्सदशक्तिंका साहशर्वहंसहशकेशपाशषवियिणी स्मृतिः स्मरणम् ।

इतरत्र द्वितीयोदाहरणे 'दिन्यनामपीत्यादों' सहरादर्शनात् श्रीसहरापद्महस्तनायिकावलोकनात् तत्सहरालक्ष्मीमम्बन्धिनः नायिकासहरा-लक्ष्मीसंमूतिहेतोः जलनिधिमन्थनस्य समुद्रमथनस्य समृतिः । उभयत्रापि उक्तोदाहरणद्वयेऽपि, साह्वयम् लक्ष्मवस्त्वन्तरस्मृतिन्व साक्षात् परंरयावा साहव्य ज्ञानोद्बुद्धसंस्कारप्रयोज्यस्मृतिस्त्रपत्वम्, अविशिष्टं समानम् । अत एव सहरात् तत्सहरास्य, सहशात्तत्सहशसम्बन्धिनश्च स्मरणे साहव्यप्रयोज्य वस्त्वन्तरस्मृतित्वस्य समानत्वादेव, लक्षणे स्मरणलक्षणे सहशासहशंसाधार्यः प्यार्थतया सहशासहत्रोनयानुगता कं, वस्त्वन्तरम्रहणं वर्षत्वन्तरस्वित्र शेषणो अर्थवत् सप्रयोजनम् ॥

एतेन — रुयक - मम्मटविद्याधरादीनां लक्षणमध्याप्तमिति प्रतिपादितं भवति ।

सौमित्रे ! नतु सेन्यतां तरुतलं चण्डांशुरुज्जम्भते चण्डांशोर्निश का कथा रघुपते चन्द्रोऽयमुन्मीलति । वत्सैतद्विदितं कथं नु भवता धत्ते कुरङ्गं यतः कासि प्रेयसि हा कुरङ्गनयने चन्द्रानने जानकि ॥

# तत्त्वालोकः

यत्तंतं खण्डनकृता — 'सहशासदृशयोः केशपाशज्ञकिनिधमन्थनयोः संप्रहाय लक्षणे वस्त्वन्तरप्रहृणमर्थवत् ' इति । तत्र 'सादृश्य म्ला स्मृतिः सारणालंकारः' इत्येतावतेव केशपाशस्मरणस्येव जलनिधिमन्थन सारणस्यापि संप्रहात् वस्त्वन्तरसमाश्रयत्विद्शेषणमनर्थकम् । एकत्र सदृश दर्शनोद्बुद्धसंस्कारजन्यत्वेन अपरत्र च सदृशदर्शनोद्बुद्धसंस्कारजन्यत्वेन सदृशक्तिः सारृश्यमूलकृत्वस्याविशेषात । न हि 'सादृश्यमूला इत्युक्त सदृश्वेषयेति लभ्यते । येन जलनिधिस्मृतेः संप्रहः स्यादिति ।

अत्र नागेशभट्टाः – सादृश्यपदस्य नियतसम्बन्धिकतया सम्बन्ध्या कांक्षायामुपस्थितम्मध्माणस्यैवान्त्रयापत्तिः । 'न हि जनकत्वमूला पूज्यता' इत्युक्ते पुत्रजनकत्वेन भार्या पूज्यते । अतो 'वस्त्वन्तरसमाश्रया' इत्यावद्यय कमिति चिन्त्यमिदमित्याहुः ।

यदा अस्येव स्मृतिशरीरस्य व्यङ्गवता तदा अलंकार्यत्वमेव नालंकारतेति अभिमन्यमानः अव्यङ्गवत्वविशेषणस्य प्रयोजनमाह —सौमित्रे इत्यादिना ।

सुमित्रायाः अपत्यं पुमान् सौमित्रिः, स्त्रीभ्यो ढकं बाधित्वा, बाह्वा दिभ्यश्च [पा.सू.४-८-९३] इति इल्प्रत्ययः तस्य सम्बुद्धौ सौमित्रे।

अत्र श्रुतकुरङ्गसम्बन्धिनः तन्नयनस्य समरणात् तत्सद्य-सीतानयनस्मृतिः तत्सम्बन्धिसीतास्मृतिश्रेति ।

# तत्त्वालोकः

लक्ष्मण ! तरुतलं वृक्षमूलं सेव्यतां ननु श्रीयताम् अहम् अनुजानामि कृतो वृक्षमूलाश्रयणामेति प्रश्ने हेतुमुल्लिखित—चण्डांशुरिति । चण्डांशुः चण्डिकरणः उन्मते उद्गलिति । लक्ष्मणः प्रतिविक्ति- रघुपते रामचन्द्र ! निशि रात्री चण्डांशोः सूर्यस्य कथा का दिवा उदीयमानस्य रवेः रात्री तद्वर्तीप न प्रसजित, अतः चण्डांशुरुञ्जुम्भत इति ज्ञान भवतो भ्रम प्वेति भावः

तर्हि को ऽसावुन्मीलति इति चेतत्राह-लक्ष्मणः चन्द्र इति । अयं पुरः परिदेश्यमानः चन्द्रः उन्भीलति-उद्ति । रामः पुच्छिति वत्स इति । वत्स! लक्ष्मण १ भवता त्वया, एतत् अयं दिवाकरः न अपितु निशाकर इतीदं कथं केन प्रकारेण विदितं ज्ञातम्? अनुमानरूपप्रमाणेन ज्ञातमिति लक्ष्मणः प्रतिवक्ति— धन्त इति । यतः यसात् कारणात् कुरक्षं मृग घत्ते धारयति अतः अयमु दितः चन्द्र एव न सूर्य इति विदितमिति यावत्, एवं च अक्काधिरोपितमृगः चन्द्रमा एव नार्यमा इति भावः । अथ कुरक्ष पदंश्रत्वा तत्सम्बन्धिनयनसदृशनयनस्मृत्या सीतामुखं तन्नयनं च स्मृत्वा विह्व लितो राम आह क्कासीति । हे प्रेयसि! सत्यवागार्जवरतिमिस्सहोपकुर्वती प्रियवदा च सती मां स्वयं प्रीता भजमाना त्वमिति मावः । जानिक जनकनन्दिदनिसीते, क असि मां परिहत्य कुत्र वर्तसे? । हा इति स्वेदे ।

अत्र स्मृतेः व्यक्तिप्रकारमाह अत्र श्रृतेति । उक्तोदाहरणे, श्रुतकुरङ्ग बन्धिनः श्रावणप्रत्यक्षविषयमृग-सम्बद्धस्य, तन्त्यतस्य मृगनयनस्य स्मर

# किन्त्वेषा व्यङ्गचा, अलंकार्यभूता च । तद्यावृत्यर्थम् अव्यङ्गचत्वग्रुपात्तम् ।

#### तत्त्वालोकः

रणात्, तत्सदृशसीतानयनस्मृतिः सीतास्मृतिश्च जायते । अतः सादृश्यज्ञानोद्धु द्धसंस्कारप्रये ज्यवस् वन्तरसमाश्रयस्मृतित्वमिविशिष्टम्, अथापि न तस्याः वाद्युयत्वं किन्तु व्यद्यानन्वमिति अस्त्रंकार्यवेषा नत्वस्कारम्ता । अत्र अतिव्यासि परिहर्तुमन्यङ्गयत्वमुपात्तमित्याह् – किन्त्वेषेति ।

अयं भावः — अत्र जायमाना स्मृतिः रामनिष्ठा सीताविरहेण विभा विता, तादशविरहजन्यसन्तापादिना अनुभाविता उन्माद — वितर्कोभ्यां संच। रिता अभिव्यज्यत इत्यस्याः व्यङ्गचत्वम् । अस्याश्च धत्तेकुरङ्गाः पत इत्यनुमानालंकारः उपस्कारकः । अतएव चात्र स्मृतेरलंकार्यता ।

यद्यपि - प्रियालम्बनः निशासमयोद्दीपितः सन्तापादिना अनुभावितः हन्मादेन च संचारिणा परिपोषितः विप्रलम्भः प्राधान्येनात्र व्यज्यते । अथापि ध्वन्यमानस्य भावस्य प्राधान्ये सत्यपि पर्यन्ते विप्रलम्भदिरसाभिन्यञ्ज कत्वं सर्वसम्मतमिति न स्मृतेरलकार्यत्वव्यपोहः । अत एव च एत। हशोदा हरणव्यावृत्यर्थमव्यङ्गचत्वविशेषणोपादानं समुचितम् ।

मुख्य व्यङ्ग्यस्यानलंकारतयैव प्रसिद्धः । वाक्यार्थस्य च रसाचङ्ग नथा सर्वाभ्युपगतत्वात् ॥ .

प्राचीनैस्तु — व्यङ्गचोपमाव्यावर्तकविशेषणानुपादानात् प्रधानी भ्तोपमादेरप्यलंकारत्वं स्वीकर्तुमुचितम् तद्नुरोधेन च नव्यैः रसगंगाधर कारादिभिः व्यङ्ग चत्वालंकारत्वयोः विरोधाभावः प्रतिपादितः ।

यत्तु--यद्पीत्यादिना चित्रमीमांसाखण्डनकृता—सौमित्रे ननु सैव्यतामित्यत्र स्मृते: व्यङ्गयत्वमभ्युपगम्य अलंकार्यत्वं निराकृतं तद्पि मन्दम् । बाच्यार्थापेक्षया प्राधान्यादलंकार्यत्वम् अभिव्यज्यमानविष्रलम्भापेक्षया उपस्का-रकत्वं चेति विरोधामाधात् । यत्विनैय निर्मितः रसगंगाधराख्योः ग्रन्थः विस्मृतः । तत्र हि भावध्वनिस्वरूपनिह्मपणावसरे-

'अस्तु वा प्राधान्येन ध्वन्यमानस्यिप भावस्य प्रान्ते रसाभिव्यञ्ज-कत्वम्, इत्युक्तम् 'तदनुरोधेनापि स्मृतेरलंकार्यत्व न परिहापितम् ।

किंच-प्राधान्याप्राधान्ये चारुत्वोत्कर्षतदभावनिबन्धने इति तु ध्वनि कारादीनामपि सम्मतम् । अत एव च-ध्वनिकृता- प्रथमोद्योते-उक्तम्

'चारुग्वोन्कर्षनिबन्धना हि वाच्यव्यक्तययोः प्राधान्यविवक्षा'इति । एतेन कंचित् व्यक्तयत्वेऽपि तस्य चारुग्वाभावः प्रतिपादितो भवति । इत्थं सित व्यक्तयत्वारुकारस्वयोः विरोधो नास्ति। परन्तु प्राधान्यमनुभवति व्यक्तय तत्सामानाधिकरण्येन अरुकारत्वसत्ता परं विरुद्धयते इति ] तु पण्डितराजस्याकृतम् ।

इदमेव समीचीनः । यतश्च ध्वनिकारेण —

'स ह्यर्थो वाच्यसामर्थ्याक्षितं वस्तुमात्रमल्डक्काराः रसादयश्चेत्यनेक प्रभेदप्रभिन्नो दर्शयिष्यते'

इति अभिद्वता व्यक्तचत्वालकारत्वयोः अविरोध एवध्वनितः ॥

अथापि-ग्रन्थकृता- 'कचिद्रग्रङ्गयप्रधाना सा व्यङ्गगस्य वस्त्वलकार रसरूपतया त्रैविध्यात्' इति वदता व्यङ्गग्रत्त्रग्रोकारस्त्रयोः विरोधो नाभ्युपगत

अत्युचाः परितः स्फुरन्ति गिरयः स्फारास्तथामभौधयः तानेतानपि बिश्रती किमपि न क्वान्तासि तुभ्यं नमः । आश्चर्येण मुहुर्मुहुः स्तृतिमिति प्रस्तौमि पावङ्कवः ताबद्धिश्रदिमां स्मृतस्तव भुजः वाचस्ततो मुद्रिताः ॥

€त्यमःनस्य भूसम्बन्धिनः भूभृभदुजस्यतिर्न साद्यय मुलेति नात्र स्मरणालंकारः ।

# तत्त्वा लोकः

इति प्रतीमः । एवं च यत्न यत्र अन्यङ्गचत्विविशेषणमुपादीयते तत्र तत्र प्रधानन्यङ्गचन्यावर्तकमेवान्यङ्गचत्वविशेषणमिति न खण्डनावश्यकतेत्यव— धेयमिति प्रागेवानेकवारं प्रत्यपीपदाम ॥

स्मृतौ साददययम्, छत्विविद्योपणात् साददयेतराऽदृष्टचिन्त। दिकारणां — कुरिता स्मृतिः नास्या छंकारस्य विषय इत्याह — अत्युच्चा इत्यादिना ॥

परितः समन्तात्, अत्युच्चाः अत्युच्ताः, गिरयः शैलाः स्पुरन्ति प्रकाशन्ते दृष्टिगोचरा भवन्तीत्यर्थः । तथा स्फाराः विस्तीर्णाः अम्भोधयश्च समुद्राश्च परितः स्फुरन्ति । तान् गिरीन्, एतान् अम्भोधीनिष बिश्रती वहन्ती किमिष ईषदिष, न श्रान्तासिन क्लान्तिस एवंविधाय तुभ्यं नमः इति आश्चर्यण मुहुर्मुहुः उपलक्षितस्सन् यावत् भुवः स्तुर्ति प्रस्तौमि तावदिमां सगिरिसागरां, भुवं भूमि बिश्रत् धारयन् तव भुजः स्मृतः, ततः तदुत्तर—क्षण एव वाचः भूस्तुतौ प्रवृत्ता गिरः, मुद्रिताः प्रतिरुद्धा इत्यर्थः । पउपादयति—स्तूयमानस्येति ।

किन्तु स्मृतेः सञ्चारिभावस्य भूभृद्विषयरतिभावाङ्गत्वात् प्रेयोऽलकार ।

#### तत्त्वालोकः

अयं भाव:---

भुवं स्तोत्रयितुं प्रवृत्तस्य कवेः एकसम्बन्धिज्ञानविधया भूपतेभुजस्मरणं यज्जातं न तत् पाद्दयनिबन्धनम्, अपि तु उद्बोधकान्तरसमवधान निबन्धनमतः अस्मिन्नुदाहरणे न सारणमलंकारः इति ।

ति कोऽत्रालंकारइति पर्यनुयागे आह-किन्दिन्ति । अयमभिसन्धः भ्विषयकश्रमसिहिष्णुत्वादिज्ञानप्रयोजकसशैलसागरादिगतीन्नत्यादिचिन्ताविशे षेण विभाविता श्रून्नतिगात्रनिश्चलत्वादिना अनुभाविता रत्यभिन्यञ्जिता च स्मृतिः भ्रूरूपदेवतादिविषये प्रवृत्तत्वात् 'न्यभिचार्यञ्जितो भावः' इत्युक्तरीत्या व्यज्यमाना सती भावतां नीता राजविषयकरितभावस्य अङ्गभूतेति प्रयो छंकार इति ।

एवं च-'अत्रत्यस्मृतेः'इत्यस्य सारतिना वाच्या या स्मृतिः तस्याः इति नार्थः किन्तु भ्विषयेव विभावादिभिरभिव्यज्यमाना या स्मृतिः तस्या इत्यर्थः ।

किश्च-निह अभिव्यज्यमानाया रतेः रितभावाङ्गत्वे एव प्रेयोलंकार इति नियमोऽस्ति । अपितु भावस्य भावाङ्गत्वेऽपि प्रेयोलंकारतेति । अन्यथा 'अहो सं रणदुन्दुभिः', इत्येकावलींकारोदाहृतपद्ये अहो इति वागारम्भानु भावेन सूचिता स्मृतिः व्यभिचारिभाव एव, इति विद्याधरेणोपपादिते

सित मिल्लिनाथस्रिणा — प्रेयोालङ्करस्य तु विषयः इति व्याख्यातं कथं युज्येत । अतश्च एकावलीकाराद्यनुरोधेन अत्र स्मृतेः व्यज्यमानायाः ईत-राङ्गरवोपपादनं प्रनथकृता कृतमिति कृतोऽपसिद्धान्तता ।

एवं तर्हि— रतिस्मृत्योः उभयोरिमिव्यक्तौ रतेः स्मृतेर्वा भावान्तराङ्गत्व मुच्यत इति चेत् प्रीत्या स्मृतेरिभव्यक्तिश्चत् स्मृतेः भावस्य भावान्तराङ्गत्वमुष् पाद्य प्रेयोलंकारता, स्मृत्या प्रीतेः अभिव्यक्तिश्चत् स्मृतेर्भावस्य भावान्तराङ्गत्व मुपपाद्य प्रेयालंकारता वाच्या । अत्र तु भ्विषयकप्रीत्येव तद्भृतमहीधर—समुद्रादिवहनविषयकस्मरणं तद्भ्याजेन भूस्तुतिः । स्तुत्तेच तद्गुणानु सम्धानापेक्षा । गुगानुपन्धानं च प्रीतौ सत्यामेवेति स्मृतेः राजविषयरित भावाङ्गत्वोपपादनं नायुक्तम् ।

एवं तिह — स्वेनेव निर्मिते कुवलयानन्दे प्रेयोलंकारत्वमुपपादयता अमु मेव श्लोकमुदाहृत्य — अत्र प्रमुविषयरितभावस्य वसुमतीविषयरितभावोऽङ्ग मिति उपपादितं कथं युज्यतामिति न शङ्कयम । तत्र काव्यप्रकाश रादिमतप्रदर्शनायोक्तत्वात् – उक्तं चात्रेव प से प्रकाशकारेण – अत्र भ्विषयो रत्याख्यो भावः राजविषयस्य रितभावस्याङ्गमिति ।

एतेन — चित्रमीमांसाखण्डनकृता यदुक्तं-यदपीत्यादिना 'प्रेयो छंकारता' इत्यन्तेन तत्सव मनान्तरा नवछोकननिबन्धनम् आग्रहमूछं चेत्यव गन्तव्यम् ।

तथाहि—' नहात्र स्मृतिर्भावः । तस्याः स्मरितना वाचकेनािम धानात्, निह वाच्यस्य व्यभिचारिणो भावत्वं वक्तुं युक्तम् । व्यभिच य िञ्जतो भ वः' इति सिद्धान्तस्य भङ्गापत्तेः इति तदयुक्तम् ।

#### तत्वालोकः

न हात्र स्मृतिगदोपदानमात्रेण भुजविषयिक्वेव स्मृतिरिभमतेति राजाज्ञा न वा प्रन्थकृता भुजस्मृतिः राजविषयकरितमावस्याङ्गगृतेति अभिहिता — यमंशमादायोक्तदूषणं सम्दद्ध स्थात् प्रत्युत स्मृतेः सञ्चारिभावस्येति स्पष्टमुपाददता भूविपयकरत्यभिव्यञ्चिता महीधरधारणादिविषयक ध्याना-दिस्वपचिन्तया विभावता आश्रयाभिव्यञ्चितस्त्रम्नतिगात्रनिश्चलत्वादिन्। अनुभाविता स्मृतिः देवताविषये प्रवृत्ता सती अभिव्यज्यत इति व्यभि चार्यञ्चते भावः इति संकितितोऽपि संचारिषु पठिता राजविषयकरितभावं प्रत्यङ्गभूतेति प्रयोलकार इति उपपादने प्रवृत्तिरित स्पष्टं प्रतीतेः उक्तदृषणं चिःत्यमेव।

अत दष्टान्तत्वेनोपात्तम्—

'अलानुगोदं मृगयानिवृत्तः तरङ्गवातेन विनीतरत्रेदः । रहस्त्वदुत्सङ्गनिषण्णमूर्धा स्मरामि वानीरगृहेषु सुप्तम्'॥

इति सर्वस्वकारोदाहृतं यत्पद्यं तदिष विषमम् । अत्रानुगोदम्' इत्यत्र वानीरगृहस्वापस्मणस्य वाच्यत्वमेव ।पुष्पकमारुद्य छंकातोऽयोध्यां प्रस्थितो रामः गोदावरीतीरे स्वेनैवानुभूतं वानीरगृहस्वापं स्मृतवान् । तादृशस्वाप स्मरणे च गोदावरीतीरवृत्तिवानीरगृहादेः पुनरवछोकनोद्धुद्धसंस्कारः तज्जन्या च स्मृतिर्वाच्येव । न त्वन्या स्मृतिः विद्यते पूर्ववत् । अत्र तु वाच्यभूतभूभृ द्धजस्मरणापेक्षया भिन्नायाः भ्विषयकस्मृतेः तद्विभावादिना अभिव्यवितरस्ती स्युपादिये जनस्वात् ।

# स तथेति प्रतिज्ञाय विसृज्य कथमप्युमाम् ।

#### तत्त्वालोकः

एवं — निवत्यादिना या आशङ्किता सापि स्वक्रपोलकिन्तेत्र न स्वण्ड्यमानग्रन्थबलायातेति नन्त्रित्यारभ्यः....वाच्यमित्यन्तं चिन्त्यमेव।

तथा-मम्मटोक्तिमनूद्य तद्मन्थिवरोधोद्भावनं मन्थान्तरानाकलनिब-न्धनम् । एकावछायादौ अभिव्यज्यमामानायाः स्मृतेः भावान्तराङ्गत्वोपपा-दनात् । तद्व्याख्यातृभिरिष सत्यिष सञ्चारित्वे भावान्तराङ्गत्वे प्रेयोंलंकार वस्योपपादनाच ।

एवं अपिनेत्यादिना—कुनलयानन्दो ग्पादितरीतिनिस्मरणामिधानं तदिष न युक्तम् —कुनलयानन्दे प्रकाशकारानुरोधेन रतेः राजिन्यस्य क्रवमुपपाद्य प्रयोलंकारतीपपादिता । अत्र तु एकावलीकारानुरोधेन रत्यभि व्यक्षितायाः स्मृतेः राजिन्यस्तिभाना त्रेत्वेन प्रेयोलंकारता प्रतिपादितेति कृतो वा निस्मरणम् । निह सर्वेषु प्रन्थेषु एकमेन मतम् उपादेयमिति नियमः । तथा सति - 'अनुरागनती सन्ध्या' इच्यत्र नामनाभिप्रायेण।यमा क्षेपः । भामहाभिप्रायेण तु समासोक्तिरि अनतरणप्रदर्शनं लोचनकृत कृतं निरुध्येत । अतथा न कस्यापि सन्दर्भस्य निस्मरण प्रसिक्तः । प्रत्युत पण्डितराजस्य निस्मृतिः 'सौभित्रे ननु सेन्यताम्' इत्यत्र प्राधान्ये सत्यपि रसाभित्यञ्जकत्नोक्तेरिति पूर्वमेन प्रतिपादितम् इति। तत्यकरणोदितं सर्वमिष खण्डनमसमञ्जसमेनेति नोध्यमिति दिक् ।

एवं चिन्तोद्धद्धसंस्कारप्रयोज्या स्मृतिर्धत्र तत्रापि नायमकंकार इति तां प्रत्यदाहरति स तथेति ।

ऋषीज्न्योतिर्मयान् सप्त सस्मार स्मरशासनः ॥

अत्र चिन्तामूला स्मृतिः । विच्छित्तिविशेषाभावा-न्न कश्चिदलंकारः । एतदुभयव्यावृत्त्यर्थे साद्द्यमूलेति विशेषणम् ।

# तत्त्वालोकः

सः त्रकृतः, शास्तीति शासनः कृत्यल्युटो बहुलम् [पा सू ३,३,१३] इति बहुलमहणात् कर्तिट् ल्यु । सारस्य शासनः महेश्वरः तथेति प्रतिज्ञाय उक्तप्रकारेण करिष्यामीत्युक्त्वा उमां कथमपि कृच्छेण विस्रुज्य प्रेष यित्वा, तस्यां गाढानुरागादिति भावः । ज्योतिर्मयान् ज्योतिस्खरूपान् तादूष्ये मयट् । सप्त सप्तसंख्याकान् ऋषीन् सप्तिष्तिवेन प्रमिद्धान् मरीचि प्रमुखान् सस्मार अस्माषीत् ।अत्र ज्योतिर्मयानित्युक्त्वा एषां कामरूपत्वं ध्व न्यते तेन जङ्गम—स्थावराद्यात्मकशरीरपरिश्रहशक्तिरस्तीति बोध्यम् ।

अत्र किंम्ला सप्तर्धीणां स्मृतिः ? स्मृतिसद्भावेऽपि अलंकारता कुतोने त्याशंकायामाह — अत्र चिन्ताम्लेति ।

पूर्वसिन् उदाहरणे व्यङ्गगं व्यभिचारिभृतां स्मृतिमादाय प्रयोलंकारता भन्न तु न कश्चिदलं हारः अपि तु वस्तुमात्रमिति विशेष इति भावः । एतदुभयविषस्मृतिव्यावृत्त्यर्थे सादृश्यम्लेति विशेषणं लक्षणघटकस्मृतौ उपात्तमित्याह — एतदुभयेति ।

# चित्रमिोमांसा

एवमेते नेदामेदसाधारणसाधम्यमूला अलंकाराः प्रदर्शिताः ॥

इति श्रीमदद्वैतविद्याचार्यश्रीमद्भरद्वाजकुलजलिकौस्तुम श्रीरङ्गराजाध्वरिवरसूनोः श्रीमदप्पय्यदीक्षितस्य कृतौ चित्रमीमांसायां स्मरणालङ्कारप्रकरणम्

#### तत्त्वालोकः

उपसंरित एवमिति इदमुपलक्षणम् उपमायां संग्माविताः भेदाः इहिंप संमवन्तीत्वस्य । इत्थं च उपमो-पमेयोपमा नन्वयस्मरणान भेदाभेदसाध।रणसाधर्म्यमूलकत्वमित्युक्तं भवतीति दिक् ॥

इति श्रीमद्विकुलतिलकश्रीराममिश्रवंदयेन शोभाञ्जनप्रामा(नुग्गेहल्य)मिजनेन सोमयाजियाण्डान् जनार्दना चार्यविदुषसन् जेन सीताम्बा
गर्भसंभवेन श्रीमन्महीशूरपुरीमध्यविद्योतमानश्रीमन्महा
राजसंस्कृतमहापाठशालायां सरम्बतीप्रासादाख्यायाम्
अलङ्कारशास्त्रप्राध्यापकेन न्यायालङ्कारच्याकरणविदुषा
सो. रामस्वामि ऐय्यंगार्यशर्मणा
विरचिते चित्रमीमांसान्याख्याने तस्वालोकाख्ये
सरणालङ्कारप्रकरणं समासम्

[ इति प्रथमो मागःसमाप्तः ]

# चित्रमामांसा-तत्वालोकयोः कारिकोदाहरणप्रमाणाादसूचा

|                             | पुटसंख्या |                               | पुटसंख्या   |
|-----------------------------|-----------|-------------------------------|-------------|
| अ इति भगवतो                 | 386       | अतिरस्कृतवाच्येभ्य:           | 53          |
| अकारेणोच्यते.               | 386       | अत्युचाः परितः                | 640         |
| अकारो वै सर्वा              | 385       | अत्र उपमितिकिया               | 214         |
| <b>अकृ</b> त्सार्वधातुक     | 335       | अत्र वाक्यस्य                 | <b>4</b> 45 |
| अक्षराणामकारो               | 385       | अत्र व्योग्नः तादृश           | 233         |
| अखण्डमण्डल:                 | 106       | अत्रानरे कुसुम                | 435         |
| ,, 142                      | , 247     | अत्रानुगोदं                   | 643         |
| <b>अ</b> खण्डशकित           | 449       | अथ पिन्त्रमताम्               | 201         |
| अगस्त्येदयो विष             | 287       | अथवा नेहशीचर्चा               | 43          |
| अग्नितीर्थं                 | 463       | अथवा नेहशी                    | 44          |
| अङ्गाङ्गिभावावस्थानं        | 176       | अथात उपमा नाम                 | 774         |
| अङ्गारे शतधा धौते           | 69        | अदर्शनमश्रवणम्                | 185         |
| अ <b>ङ्गान्यभूषितान्येन</b> | 333       | अदर्शनं लोप:                  | 192, 249    |
| अङ्गानि शृङ्गार             | 577       | अद <del>स्</del> युरेन्द्रस्य | 507         |
| अचला <b>इब</b> विद्वांस:़े  | 579       | अद्य या मम                    | 615         |
| अजाद्यदन्तं                 | 16        | अद्य या मम                    | 616         |
| अत इनिठनी 171               | , 546     | अधिकरणाच्चेति                 | 372, 378    |
| अतश्च स्वस्य                | 467       | <b>अ</b> घीगर्थदयेशां         | 634         |
| अतत्वतो <b>ऽन्यथाभावः</b>   | 85        | अन् .                         | 333         |
| अतिकृषणोपि जन्तुः           | 178       | अन्तःपुरीयसि                  | 377         |
| अतिश <b>यि</b> त            | 631       | अन्तर्वहि:पुरः                | ∠0          |

| पु                          | टसंख्या      | • *                          | पटसंख्या                |
|-----------------------------|--------------|------------------------------|-------------------------|
| . अन <b>न्तपुष्पस्य</b>     | 454          | अ प्रत्ययात्                 | 7                       |
| अनन्तरत्नप्रभवस्य           | 119          | ,अप्रतीतगुण                  | 480                     |
| 123                         | , 401        | अप्रसिद्धोपमानं              | 489                     |
| अनन्तरं फलं                 | 229          | अवलानां श्रिय                | 455 <b>, 457</b>        |
| अनरवतकनक                    | 122          | अभवन् वस्तु                  | 237                     |
| ,,,                         | 532          | अभिधेयफलज्ञान                | 10                      |
| अनाक्षारितपूर्वी यः         | 498          | अभिवन्य चन्द्र               | 2                       |
| अनुगतिरूपम्                 | 586          | अभिहिन्ति हन्त               | 5 <b>21</b>             |
| <b>अनुदात्त</b> ङितः        | 335          | अमितगुणोऽपि                  | 120                     |
| अ <b>नुपम</b> मेतद्वस्तु    | 116          | अमीभि <del>स</del> ्संसक्तैः | 217                     |
| 238, 24                     | 2, 486       | अयं क इत्यन्य                | 328, 332                |
| अनुभवन् नव                  | 520          | अयं पद्मासना                 | 468                     |
| <del>अ</del> नुभावविभावानां | 13           | अयं प्रमत्तमधुपः             | 228                     |
| अनुमानमपि                   | 42           | <b>अयमपि</b> समासः           | 354                     |
| अनुरुवणत्वात्               | 63           | अयमैन्द्रीमुखं पश्य          | 154                     |
| अनेकमन्यपदार्थे             | <b>336</b>   | अरण्यान्मनुष्ये              | 477                     |
| अ <b>नेकार्थ</b> स्य        | 443          | अरत्नालोकसंहाय               | 200                     |
| अन्योन्यमेव यत्र            | 526          | अरविन्दमिदं                  | 630                     |
| , •                         | 56 <b>9</b>  | अर्थमेदेन शब्दाः             | 136                     |
| अन्योन्येनोपमा              | 5 <b>5</b> i | अर्थशक्तेरलं <b>कारः</b>     | 458                     |
| <b>अन्यं</b> निषिध्य        | 181          | अर्थ <b>शक-युद्धवम्</b> तु   | <b>49</b> , <b>4</b> 58 |
| अपां यदि न्वक्              | 238          | अर्थस्य व्य <b>ञ्जकत्</b> वे | £6 <b>2</b>             |
| अपितुरगसमीपात्              | 632          | अर्थसा <b>म्यशब्द</b>        | 134                     |

|                                 | पुटसंख्या   |                                | पुटसंख्य <b>ा</b>   |
|---------------------------------|-------------|--------------------------------|---------------------|
| अर्थानामौपम्ये                  | 556         | अहमेव गुरुः                    | 164                 |
| अलेकारशिरोरत् <b>नं</b>         | 77          | अहो पूर्णसरो यत्र              | 45                  |
| अलंकारस्य कवयः                  | 155         | आकर्णय सरोजाक्षि               | 216                 |
| अ <b>ळं</b> कारान्तरगतां        | 136         | आकाशे तारकं                    | 436                 |
| अछंकारान्तराणां                 | 235         | आक्षिप्त एवांलंकारः            | 446                 |
| अलंकृतीनां बह्वीनां             | 176         | आक्षेप उपमानस्य                | 230                 |
| अवयवशक्ति                       | <b>4</b> 50 | <b>आ</b> च्छादितायत            | 434                 |
| अवयवसमुदाय                      | 450         | अातइचोपसर्गे                   | <b>2</b> 2 <b>9</b> |
| अविबक्षितसामान्या               | 330         | आनङ्ऋतोद्व <b>न्द्रे</b>       | 5 <b>5</b> 1        |
| अविशेषेण यच्छास्त्रम्           | 158         | आनन्दमन्थर                     | 66                  |
| अष्टानां लोकपालानां             | 512         | भाभीक्ष्ये णमुळ्च              | 55 <sub>4</sub>     |
| असति बाधके प्रमाणानां           | 383         | आशास्यमन्यत्                   | 478                 |
| असति बाधके                      | 51          | आशिषि लिङ्लोटी                 | 478                 |
| असाबु <b>द</b> यमा <b>रू</b> ढः | 4 33        | <b>अ</b> ।विक स <b>न्धि</b> नी | 386                 |
| असार्दैश्यविवक्षातः             | 585         | इगुपधाज्ञाप्री                 | 335                 |
| अ <b>सिमात्र</b> सहायोऽपि       | 190         | <b>इ</b> ज्याध्ययनदानानि       | 326                 |
| असौ मरुच्चुम्बित                | 301         | इतराण्याषि रक्षांसि            | 162                 |
| <b>अस्तिभवन्ती</b> परः          | 191         | इति विज्ञापितो                 | 494                 |
| अस्त्येव कचिदुद्वेगः            | 107         | इतिवृत्तं तु काव्यस्य          | 12                  |
| अस्याः सर्गविधी                 | 226         | इत्याह युक्तं वि <b>दुरः</b>   | 616                 |
| <del>अस</del> ्याममेयगुण        | 462         | <b>इत्येवमादि</b> रुदिता       | 238                 |
| <b>अ</b> हमेव गुरुः 98,         | 570         | इत्येवमादिसौभाग्यं             | 513                 |

|                            | प्टसं ख्या  | पुट                                    | संख्य        |
|----------------------------|-------------|----------------------------------------|--------------|
| इदंपरः तत्परः              | 386         | उद्गर्भहूणरमणी                         | 197          |
| इन्दुरिन्दुरिव श्रीमान्    | 205         | उद्भवन्तमुदितार्चि <b>र्ष</b>          | <b>24</b> 8  |
| इवादिधर्मलोपे              | 349         | 11                                     | 371          |
| इवादेरपमेयस्य              | 349         | उत्पतन्नि <b>प चाकाशं</b>              | 132          |
| इवेन सह समास: 266          | , 354       | उतो त्वस्मै तन्वं                      | 479          |
| इवे प्रतिकृतौ 331,         | 336         | उदक <i>स्</i> योदः                     | 491          |
| ,,                         | 365         | उदेति सविता ताम्रः                     | 527          |
| इवेन समासः                 | <b>3</b> 53 | उद्धृतासि वराहेण                       | 72           |
| इह तु पद्मपत्र             | 427         | उन्नतंप <b>द</b> मवाप्य                | 405          |
| इह च साहर्य                | 390         | <b>उपघेयसंकरे</b> ऽपि                  | <b>5</b> 6   |
| इह नमय शिरः                | 557         | उपपद्मति <sup>ङ</sup> <sup>375</sup> , | 376          |
| इहोपमेयीकरणमेव             | 214         | <b>उपमादेर्व्य</b> ङ्गग्रस्य           | 444          |
| ईषदसमाप्ती 363,            | 368         | उपमानतया होके                          | 488          |
| ईषत्ताम्रजटाम्र            | 363         | <b>उपमानादाचारे</b>                    | 334          |
| ईषदसमाप्तिविशिष्टार्थ      | 368         | 372,                                   | 3 <b>8</b> 7 |
| उ क्तार्थानामप्रयोगः       | 185         | उपमानानि सामान्य                       | 184          |
| उच्यते काम                 | 508         | 207, 310,                              | 317          |
| उत्पन्नेंऽपि वाक्यार्थे 3  | 31, 45      | उपमानं यत्र <del>स</del> ्यात्         | 516          |
| <b>उ</b> त्खातद्रुममिव     | 281         | उपमाप्रतिभोत्प <b>त्ति</b>             | 160          |
| उत्तरपदे इत्युक्तेः        | 360         | उपमाने कर्मणि च 374                    | , 372        |
| <b>उत्तरोष्ठमन्तर्मुखं</b> | 28          | उपमानेन यत्तत्वम्                      | 135          |
| उत्सर्गसमानदेशाः           | 146         | उदमानेनोपमेयस्य 138,                   | 137          |
| उत्ससर्ज तथा तेज:          | 212         | उपमानोपमेयत्व <sup>524</sup>           | <b>1,</b> 86 |

|                          | पुरसंख्या       | पट                                | संख्या |
|--------------------------|-----------------|-----------------------------------|--------|
| <b>उपमानोपमेय</b> स्वे   | 586             | एको हि दौषो                       | 624    |
| उपमानोपमेययोः            | <b>2</b> 30     | एतावति प्रपञ्चे                   | 619    |
| उपमाया बुधैरेते          | 307             | एवंजातिगुणद्रव्य                  | 196    |
| उपमा रूपकंचेव            | 209             | एव तहिं द्वाविमौ                  | 320    |
| उपमितं व्याद्यादिभि:     | 326             | एवं वादिनि देवर्षीं               | 48     |
| डपमितिकिया नाम           | 210             | एवं वादिनि                        | 427    |
| उपमैका शैळ्षी            | 78              | एष च ना प्राप्तेषु                | 146    |
| उष्ट्रमु <b>खमिवे</b> ति | 337             | एष सत्यं राजा                     | 109    |
| उपस्कुर्वन्ति तं सन्तं   | 98, 40 <b>0</b> | एष विन्ध्याचल                     | 483    |
| उपाददे तस्य सहस्र        | 129; 189        | एषैव च यदा स्कलेन                 | 101    |
| उपाददे तर्य सहस्र        | 131, 404        | औत्पत्तिकस्तु                     | 767    |
| उपोढरागेण विलोल          | 148             | औत्पत्तिकस्तु <sup>268</sup> ,    | 267    |
| उनयत्राप्ती कर्म         | 8               | कथम्पातोम्बुधा 517,               | 485    |
| उभयमेव वदन्ति            | 74              | कदा चनस्त <u>री</u> रसि           | 453    |
| <b>उमयार्थप्रतिपादन</b>  | 447             | कनिन्युवृषि                       | 144    |
| उभौ यदि व्योम्नि         | 115             | <b>क</b> मलमि वमु <mark>खं</mark> | 137    |
| ,,,                      | 233             | करोति कंसादि                      | 433    |
| उभौ यदि व्योम्नि         | 604             | कर्णाक्षिदन्तच्छद 531             | 1,553  |
| उल्लसित <b>कु</b> सुम    | 579             | कर्तर्युपमा <i>ने</i>             | 373    |
| उहास्य काल               | 435             | कर्तृकर्मणे <b>ाः</b>             | 7      |
| ऋदुपाधाचाक्ऌपि           | 75              | कर्तुः <b>क्य</b> ङ्मलोपश्च       | 331    |
| एकप्रयत्नोच्चार्याणां    | 13              | ,, 353                            | , 373  |
| एकस्य वा व्यञ्जास्य      | 72              | कर्र्युः गर्भ                     | 51     |

|                                   | पुदस्ख्या           | पुटस <del>ख</del> ्या    |
|-----------------------------------|---------------------|--------------------------|
| कर्मणि च                          | 8                   | कियन्तस्सन्ति 274        |
| कर्मणो रोमस्थ                     | 21                  | किर <b>ति प्रकरं</b> 99  |
| कर्मण्यण्                         | 300                 | किरति प्रकरं 430         |
| कर्मधारयवत्                       | 370                 | किल संभाव्यवार्तयोः 297  |
| कर्मधारयवदुत्तरे <u>ष</u> ु       | 390                 | कीर्तिः काकति 104        |
| कर्मधारयवत्वे प्रयोजनं            | 390                 | कुञ्जवृक्षान्तरे 483     |
| कला शिल्पे                        | 431                 | कुतोऽपि लक्षितः 423      |
| कलिन्दजानीरभेर                    | <b>4</b> 0 <b>9</b> | कुमुद्दलदीधितीनां 242    |
| कविमतिरिव                         | 518                 | कुशाप्राच्छः 366         |
| कविव्यापारो हि                    | 13                  | कृत्तद्भितसमासेभ्य: 198  |
| कषादिषु यथाविघि                   | 372                 | 317, 343                 |
| <b>क</b> स्तूरिका <b>मृ</b> गाणां | 117                 | कृत्तद्भितसमासाश्च 390   |
| कान्ता ननस्य                      | 526                 | कृत्यस्युटो 645          |
| कार्याजनिर्विशेषोक्तिः            | 21                  | कृत्याश्च 75             |
| कालकूटं वत्सनाभः                  | 164                 | क्रदतिङ् 7               |
| कालिका योगिनी                     | 495                 | कृदिकारादिकत्तनः 297,363 |
| काव्यशब्दोऽयं                     | 12                  | कैकेयि कामा: 52          |
| काव्यशोभाकरा <b>न्</b>            | 89                  | कैलासगौरं वृषं 309       |
| किं यदेवोपमानं                    | 355                 | क्षणो न्यापारवैकल्ये 19  |
| किञ्च यदविवक्षित                  | 18                  | क्षीरोदवेलेव 491         |
| किञ्च का व्यानि                   | 106                 | क्यचि च 335              |
| किमिहोदाहरणं                      | 311                 | कचिद्वाध्यतया 29, 🗼 4    |
| कियद्वा <b>ग्त्र</b> स            | 414                 | कचित्तु निष्पन्नेव 225   |

| पुर                              | टसख्या       |                           | पुटसख्या             |
|----------------------------------|--------------|---------------------------|----------------------|
| क्वचित्पुननिष्पन्नमेव            | 231          | गुणरनध्यै:                | 474, 503             |
| खभिव जलं बलमिब <sup>571</sup>    | , 168        | गुरुः गीष्पति             | 1'4                  |
| <b>बमिव जलं</b> 223,             | 203          | गोपी इत्यादी प्र          | केया <sup>52</sup>   |
| गगनं गगनाकारम् 357,              | 583          | गोपालनरहिताया             | F 52                 |
| गगनपुष्पमिवास्य                  | 626          | गोस्तनाभक्तले             | 164                  |
| गङ्गेव प्रबहतु 4 <sup>79</sup> , | 510          | गोस्त्रियोरुपसजन          | ा <del>स्य</del> 311 |
| ग्रन्छ।म्यन्युत                  | 51           | ग्रथ्नामि काव्य           | 481                  |
| गते तत्र भ्रातरि                 | 28 <b>9</b>  | ग्रसमानमि <b>वी</b> जांसि | 600                  |
| गद्यं पद्यं च मिश्रं च           | 10वृ         | तनिधायं निहित             | : 374                |
| गन्धस्येदुःपूति                  | 534          | चकास्ति वद्नै             | 487                  |
| गन्धेन सिन्धुर                   | 605          | चिकतहरिणले                | ाल <sup>169</sup>    |
| गर्वेमसंवाह्यम्                  | 174          | चकोर्य एव चतु             | राः 190              |
| गर्वमसंमाह्य <b>मिम</b>          | 216          | चण्डा लेरिव               | 510                  |
| गहनमप्रात                        | 496          | चण्डालश्च दरिद्र          | 刻 510                |
| गिरिरिव गजराजो ५२                | 223          | चण्डी कात्यायनी           | 297                  |
| गिरिरिव गजराजः                   | 572          | चन्द्रबिम्बादिव           | 97                   |
| गुडादिभ्य उपमान                  | 369          | चन्द्रबिम्बादिव           | 114                  |
| गुणिकयाभ्यां नाम्ना च            | 138          | ,, 2                      | 244 , 515            |
| गुणत्वजातेरेकत्वात्              | 2 <b>0</b> 7 | चन्द्रमय्खैर्निशा         | 255                  |
| गुणदोषौ बुधो गृह्णन्             | 125          | चन्द्रारविन्दयोः          | 209                  |
| गुणबाहुरुयतश्च                   | 247          | चामीकरं च शुभ्रं          | च 309                |
| गुणवचनब्राह्मणादि                | 198          | चारुत्वोत्कर्षतो          | 253                  |
| गुणशब्देन यावान्                 | 342          | चित्तवृत्तिविशेषाः        | 43                   |
|                                  |              |                           |                      |

|                               | पुटसख्या            |                                 | पुटसख्य।     |
|-------------------------------|---------------------|---------------------------------|--------------|
| चित्रं शब्दार्थमेदेन          | 65                  | तटिदुज्वलहेति                   | <b>29</b> 0  |
| चिन्त्येऽत्र चित्रवर्गे       | 75                  | ततस्तं श्रियमाणं                | 174          |
| चूडामणिपदे ६ <b>ते</b>        | 200                 | तत्तद्वस्तुनिष्ठासाधार <b>ण</b> | 344          |
| छ।यावःतो गतव्यालाः            | 135                 | तथा णिनौ समासे                  | <b>3</b> 49  |
| जटानेयं वेणीकृत               | 2(0                 | तथा यस्य च भावेन                | 361          |
| जनको ह वैदेह:                 | 476                 | तदन्तिकगमनस्य                   | <b>2</b> 9   |
| जनयित्र्याः कुञाल्याः         | 142                 | तदस्यास्त्यस्मिन्               | <b>54</b> 8  |
| ,,                            | 182                 | तदिदं विश्वं चित्रं             | 85           |
| जनस्य तस्मिन्                 | <b>52</b> 5         | तदे शर्थमात्रनिर्मासं           | 22           |
| जन्मना द्वितीयो               | 269                 | तद्भिज्यञ्जकत्वं                | 42           |
| जातं तुण्ड दशनवि <b>ही</b> नं | 228                 | तत्परावेव शब्दार्थौं            | 25           |
| जाति-प्रमाण धर्म              | 99                  | तंत्र कविसमये                   | 490          |
| जातिरप्राणिनाम्               | 177                 | तत्र काकागमनम्                  | 321          |
| जातिसाद्दश्यादे:              | 344                 | तत्र तस्येव 2                   | 359          |
| ज्यानिनादमभि                  | 494                 | तत्र प्रत्ययैकतानता             | 21           |
| ज्योत्स्ना तमिस्रा            | 165                 | तत्रासंभावितार्थेन              | 486          |
| ज्योत्स्नेवनयनान <b>न</b> द   | 171                 | तत्राऽसंभविनो                   | 517          |
| ज्ञाने मौनं क्षमा             | 113                 | तद्वल्गुना युगपत्               | 169          |
| टिड <b>ढा</b> णञ्             | 266                 | "                               | <b>53</b> 5  |
| ढुं <b>दुकृ</b> त्वा हि       | <sup>97</sup> , 610 | <b>;</b> ;                      | 576          |
| दुदुलन्तो मरीहसि 381          | •                   | तद्वल्छप्तापि धर्मस्य           | <b>348</b> ° |
| ञ <b>मन्ताङ्</b> ड:           | 296                 | तद्वचपदेशा <b>घिकरणम्</b>       | 594          |
| त प् <b>त उपादो</b> ाः        | 5 1                 | तद्वेषोऽस <b>दशः</b>            | 474          |

|                                 | पुटसस्या                            | पुटसख्या        |
|---------------------------------|-------------------------------------|-----------------|
| तद्वेषोऽसद्दशः 50               | 05 तृजकाभ्यां कर्तरि                | 8               |
| तन्मध्ये भगवानेकः 41            | 2 तृतीयतुल्यन्यावृत्ति              | 570             |
| तरोबीजप्रमावैः <sup>46</sup>    | <sup>6</sup> तेन काकतालीयं          | <sup>3</sup> 21 |
| तमश्रूदे रजः 46                 | 7 तेजस्विनां यद्भत्                 | 462             |
| तया विद्यद्वानन <sup>28</sup>   | ें तेन तस्योगमेयव्वं                | 94, 357         |
| तयोरेव कृत्यक्त 308             | तेत तुल्यं कियाचेद्वं तेः           | 191             |
| तरलं लोचनयुगलं 10               | 2                                   | 361             |
| तिलङ्गकाल 47                    | 9 तेषामसुराणां तिस्रः               | 380             |
| तवाननसमश्चन्द्र <sup>49</sup>   | 0 तै: महीधरादयो                     | 300             |
| त्तस्माद्रजतमदक्षिण्यम् 2       | 13 तोयान्तस्थां महीम्               | . 72            |
| तस्य द्विपानां <sup>52</sup>    | .7 त्यदादिषुहशोऽनालोचन              | 317, 217        |
| तस्य भावस्त्वत <i>र्</i> ही 34  | 2 त्रस्तुषाराद्रि                   | 291             |
| तस्यापत्यम् 20                  | 56 त्रिविष्टपं तत्खळ                | 378             |
| तस्यापनोदाय 588, 47             | 6 त्रैलोक्यनगर(रंभ                  | 373             |
| तस्याः तीरे 63                  | <sup>2</sup> त्वत्कीर्तेःपुरतो भाति | <sup>165</sup>  |
| तापं करोति सोत्कम्पं 25         | 58 त्वदङ्गमार्दने                   | 199             |
| तारा <b>पुटभू</b> 42            | 1 त्वदाननमधीराक्षम्                 | 181             |
| तात्कालिको विशेषः 58            | 34 स्वमिव कोऽपि                     | 382             |
| तिलतण्डुल 224, 22               | 26 त्वमेव देव पातालम्               | 153             |
| दुलया सम्मितं 3                 | 15 स्वरया हर्षरागादेः               | 505             |
| तुरुवार्थै: <sup>351</sup> , 15 | 3 त्वल्लीचनसमं पद्मं                | 167             |
| तुल्यार्थे विहिता 30            | <sup>52</sup> त्वष्टानाम स देवानां  | 129             |
| तुष्यतु दुर्जनः 1               | <sup>I4</sup> दर्पान्धगन्धगज        | 407             |

|                                | पुटसंख्या   |                              | पुटसंख्या       |
|--------------------------------|-------------|------------------------------|-----------------|
| दहरउत्तरेभ्यः                  | 5 <b>95</b> | द्वन्द्वान्ते श्रमाणस्य      | 86              |
| दाग्नीशस                       | 183         | द्धन्द्वात्वरं श्रुयम्।णंस्य | 208             |
| दारिद्रचमप्रदानेन              | 132         | द्वर्योगुणस्वे ब्यापार       | 11, 16          |
| दावाग्निदम्भानां               | 212         | द्वारं द्वारमटन्             | 132             |
| दिगादिभ्योयत्                  | 3           | **                           | 626             |
| दिवाकराद्रक्षति                | 627         | द्विवचनविभज्योपपदे           | 333, 617        |
| दिश्यह रे भुंखः                | 521         | द्वेप्योऽपि सम्मतः           | 507             |
| दिव्यानाम पि                   | 631         | घ मीदनिच् केवस्रात्          | 198             |
| <b>,</b> ,                     | 633         | धर्मार्थकामाः                | 587             |
| दुःस्वाभितप्तस्य               | 471         | धर्मीऽर्थ इव                 | 109             |
| दूरादयश्चकनिभस्य               | 482         | , 123 173                    | <b>174 5</b> 52 |
| दूरान्तिकाथै:                  | 130         | धातोः कर्मणः                 | 5, 377          |
| दूरान्तिकार्थभ्यो              | 130         | ध्वनिगुणी <b>भू</b> त        | 56              |
| दूरे तिष्ठ <b>न् दे</b> वदत्तः | 112         | न केवलं भाति                 | 583             |
| टूर्वाकाण्डमिव                 | 135         | न च शब्देनोपात्तं            | 265             |
| दूष् <b>यं</b> स्थुलं          | 529         | नञोऽस्त्यर्थानां             | 601, 210        |
| दूष्याद्यं वस्त्र              | 529         | नत्वस्समोऽस्ति               | 388             |
| <b>टक्</b> हशवतुषु             | 368         | नन्दकुलकाल                   | 201             |
| <b>दृष्टिर्धीर्दर्शनाक्षि</b>  | 370         | न नित्यमस्मिन्               | 112             |
| देवकी पूर्वसम्ध्याय            | 52          | ननु शब्दार्थी                | 12              |
| देव देवः क्षितिं               | 616         | ननु तैलनिषेक                 | 218             |
| देवीं बाचमुपासते               | 199         | ननुपमीयते                    | :08             |
| <b>युतेरिसन्</b>               | 3           | निदम्रहि                     | 441             |

| पुदस                           | पुदसख्य।    |                                           | ाख्या       |
|--------------------------------|-------------|-------------------------------------------|-------------|
| न पद्मं ग्रुखमेवेदं            | 179         | निर्वाणभूयिष्टम्                          | <b>4</b> 26 |
| नपुंसके भावेक्तः               | 204         | निर्विशेषं न सामान्यं                     | 120         |
| न माषाणाम्हनीयात्              | 240         | •                                         | 294         |
| नयने शिशिरीकरेतु               | 398         | निवृत्तव्यालसंसर्गः                       | 151         |
| नरसिंह महीपाल                  | 283         | नि <b>विं</b> ष्टेऽपि बहि <sup>९</sup> ने | 471         |
| नव पलाञ्चपलाश                  | 67          | निष्ठा                                    | 308         |
| न लि <b>ङ्ग</b> वचने           | 107         | निश्शेषच्युतचन्दनं                        | 26          |
| न लि <b>ङ्ग</b> वचने           | 511         | निष्ठयूतोद्गीर्णवान्तादि                  | 298         |
| नलिन्य इव                      | 554         | नीरक्षीरनय(द्यत्र                         | 226         |
| न सोऽस्ति प्रत्ययो             | 3           | नीरसस्तु प्रबन्धो                         | 16          |
| नात्रोपमानोपमेय भावे           | <b>2</b> 08 | ., 273                                    | 401         |
| नानालंकारसंस्रहिटः             | 176         | नी <i>स्रोर</i> पल <b>मिति</b>            | 201         |
| नामि                           | 156         | नृणां यं सेवमानानां                       | <b>3</b> 30 |
| नारीयते सफत्न सेना             | 3 79        | नृपं तमावर्तमनोज्ञ                        | <b>29</b> 9 |
| नासाग्रन्यस्तनयनः              | 22          | नेत्रेरिवोत्पर्छः                         | 136         |
| निदानज्ञस्य भिषजः              | <b>3</b> 50 | नौवयोधर्मविषम्ल                           | 311         |
| निपाता <b>इचो</b> पसर्गाश्च    | 144         | न्यकारोऽह्ययमेव                           | 59          |
| निपाताद्योतकाः                 | 318         | न्यग्भावितवाच्य:                          | 38          |
| निपेतुसस्यादिव <sup>97</sup> , | 517         | पक्कजं पश्यतः                             | 220         |
| निपेतुरास्यादिव                | 484         | पङ्कोऽस्त्री कर्दम                        | 527         |
| निरुपादनसंभारं                 | 101         | पक्ष्म स्त्राद्यवयवे                      | 19          |
| निरूप्यमाणं कविना              | 249         | प <b>द्य</b> तीर्थानि                     | 463         |
| निरूढा उक्षणाः                 | 455         | पदवि <b>ह्</b> लताका <b>पि</b>            | 56          |

|                                       | पुटसस्या    | पुटस <b>ल्ब</b>                      |
|---------------------------------------|-------------|--------------------------------------|
| पदार्थः पदार्थेनान्वेति 186           | 311         | पिता मात्रा 👸 266                    |
| <b>प</b> दार्थद्वय रृत्ति             | 355         | पितासमाराधन 546                      |
| पदे जुहाति                            | 158         | पितुर्नियोगात् 584                   |
| पर्दैकदेशरचना                         | 418         | पीतचन्दनमर्केष्टम् 141               |
| पद्मं मुक्त्वा गता                    | 20          | पीनो <b>देवद</b> त्तः <b>दिवा</b> 46 |
| <b>पद्मासनसन्नि</b> हितः              | 488         | पुंगोगादाच्यायां 52                  |
| <b>परस्पराक्षिसादृश्यम्</b>           | 370         | पुङ्जीभूतमिव 110                     |
| परस्परोपकारेण                         | 176         | पुमान् स्त्रिया 370                  |
| परिप <b>न्थिमनोर</b> ाज् <sup>य</sup> | 328         | पुरतस्तु पुरोऽमतः 67                 |
| पर्यायो यदि पर्यायेण                  | 2 <b>0</b>  | पुष्पं प्रवालोपहितं 240, 516         |
| पलाशमुकुल                             | 227         | पुष्पधन्वा विजयते 456                |
| पशवः पाशिताः                          | <b>350</b>  | पूर्णा च पौर्णमासीच 236              |
| प <b>श्यनीलो</b> त्पल                 | <b>50</b> 1 | पूर्णा छप्ताच सा 348                 |
| पश्य निश्चल                           | 422         | पूजनं पुरिरेगोः 379                  |
| पश्य मृगो धावति                       | 371         | पौरुषेयापौरुषेययोः 269               |
| पश्यात्र नलिनी                        | 420         | प्रकरणस्य 442                        |
| पश्यामि होचने                         | 520         | प्रकारबचनेथाल्य 351                  |
| पलाशः किंगुके                         | <b>6</b> 8  | प्रकारे गुणवचनस्य 390                |
| पाण्डोडर्घण्                          | 141         | प्रकारोऽन्यो गुणीभृत 17, 50          |
| <b>पाण्डचोऽयमं</b> सार्पित            | 140         | प्रकारीऽयं गुणीभृत 62, 400           |
| पाण्डयोऽमंसार्पित                     | 183         | प्रकृतस्य निषेधेन 258                |
| पातालमिव                              | 468         | प्रकृताप्रकृतोभयं 137, 147           |
| पार्थनाशम्रुदिताः                     | 295         | प्रकृतिजन्यबोंघे 342                 |
|                                       |             |                                      |

|                              | पुटसंख्या   |                          | पुटसंख्या |
|------------------------------|-------------|--------------------------|-----------|
| <b>प्रकमस्यान्य</b> थात्वेन  | 474         | प्रासादैगेपुरै:          | 436       |
| प्रणयिनो निशमय्य             | 380         | प्रियस्थिर               | 617       |
| प्रतिप्रहीतुं प्रणयि         | 426         | प्रेयः पराङ्गं भावस्य    | 10        |
| प्रतिबस्तुप्रभृतिः 137       | , 210       | प्रेयः प्रियतरा          | 616       |
| प्रतीतिव्यवहाराभ्या <u>ं</u> | 383         | प्रेयो गृहागतं           | 616       |
| प्रथम् तावत्                 | 239         | णन्नान्तरस्य             | 460       |
| प्रतिपदविधाना षष्ठि          |             | द <b>ुल:कृष्णपक्षे</b>   | 495       |
| प्रधान गुणभावा               | 17          | बहुर्त्रीहिर्व्यि        | 4         |
| प्रधानेऽन्यत्र               | 253         | बालेन्दुवक्राणि          | 486       |
| प्रभामह <b>रया</b>           | 514         | बाष्पेक्षिणि             | 296       |
| प्रमदसम्मदी हर्षे            | 167         | बाष्पदिग्घेक्षगं         | 488       |
| प्रयुक्तमप्यस्त्रं           | <b>3</b> 86 | बाह्वादिभ्यश्च           | 636       |
| प्रयु <del>व</del> तानामिदम् | 5           | ब्रह्मणः प्रणवंकुर्यात्  | 385       |
| प्रवातनीलोत्पल               | 560         | ब्रह्मन् मेरुगिरी        | 352       |
| प्रवाहस्य स्वतः              | 118         | ब्रह्माण्डानि जले यत्र   | 414       |
| प्र <b>वृद्धौ</b> हीयते      | 509         | ब्राह्मणेभ्यो दिष        | 154       |
| प्रसिद्धेरनुरोधेन            | 193         | भणितिरिवमतिः             | 564, 598  |
| प्रस्तुतस्य यदन्यवं          | 236         | भवतः प्रतिबिम्बेन        | 606       |
| प्रहरविरतौ मध्येवा           | 54          | भवत्पादाश्रयादे <b>व</b> | 576       |
| प्राक्केक्यीत:               | 52          | भवदपराधिस्सार्धम्        | 200       |
| प्रातिस्विकरूपेण 203         | , 356       | भवानिव महींपाल           | 107       |
| प्राधान्येनव्यपदेशा          | 135         | भवानिव महीपाल            | 512       |
| 219, 225, 235,               | 253         | भाग्याभावत्              | 473       |

|                             | पुदसर          | व्य।                  | पु टसस्या               |
|-----------------------------|----------------|-----------------------|-------------------------|
| भीमकान्तैर्नृप              | 288, 50        | )2 मिताब्द्रुअ        | ादिम्य <b>ः</b> 379     |
| भ्योयवयसामान्य              | 19             | <b>5</b>              | _                       |
| भूमनिन्दाप्रशसासु           | 54             | 6 मुखेन निष           | कलंकेन 97, 215          |
| <b>भृशमत्य</b> ी            | 35             | मुखेन निः             | क <b>ंकेन</b> 189       |
| मेदकर <sup>३</sup> ऽपिनिवते | 34             | 1 मुनिद्रमः           | <sup>हे</sup> रिकतः 409 |
| अमघार्मिक                   | 4              | 7 मुक्ता तुमे         | वितिकम् 240             |
| भ्रभिमरतिम्                 | 256, 43        | 2 मुक्ताफले           | g 333                   |
| भ्रान्तापन् <u>ह</u> ुतिः   | 179, 25        | 9 मुक्ताभिस्स         | <b>कि</b> ल 276         |
| मध्येव्योम स्फुरति          | 15             | मृति ५थान             | वसुधा 362               |
| मन्त्रादिवद्वा              | 344            | <b>मौ</b> लिः पंय त   | किशेषु 130              |
| मन्थौदनसक्तु                | 19             | यं त्वं पाल           | यसे 326                 |
| मन्दःकवियशः                 | 266            | यंपश्यन् व            | <b>ीपदर्श</b> 372       |
| मन्युर्दैन्येकती            | 295            | य: पुर्वका            | पि वाक्यार्थे 101       |
| मन्येनि जस् <b>लल</b> न     | 450            | र्व यच्चेतोहा         | रे साधम्य 136           |
| मलय इव जगति                 | 264            | <sup>।</sup> यच्चोराण | <b>14</b> 318, 326      |
| महतोयन्महीयांस <u>ी</u>     | 415            | यतश्च निर्धा          | <b>70f</b> 164          |
| महेश्वर:च्यम्बक एव          | 385            | यतो यत्र स            | •                       |
| मान् बध दान्                | 4              | य िकश्चित्क           | ान्य 71                 |
| माङि छङ्                    | 132            | यत्तु प्रहरविः        | त्ती 57                 |
| मानाधीना मेयसि              | <b>द्धः</b> 86 | यत्वरः स श            | ब्दार्थ: 396            |
| मायानिश्चल                  | 71             | ं यत्रामिदाया         | : 447                   |
| मालिन्य <b>मब्</b> ज        | 628            | यत्र कस्यचि           | त्                      |
| मालोपमेति सेयं              | 171            | यत्रार्थ:शब्द         | ोवा <b>3</b> 7, 73      |

|                           | प्टसं ख्या | पुटर                                    | <b>स</b> ंख्य |
|---------------------------|------------|-----------------------------------------|---------------|
| यत्र यत्किञ्चित्          | 203        | यद्भक्तानां सुखमयः 332,                 | 331           |
| यञ तद्वद <b>र्ङ</b> कारैः | 155        | यद्वेदादी स्वरः प्रोक्तः                | 385           |
| ,, 214,                   | 603        | यद्यपि रसाभावादिः                       | 425           |
| यत्र तेनैव तस्य           | 208        | यद्यर्थोक्ती च                          | 234           |
| यत्र विशेषविशेषण          | 432        | यद्विव <b>क्षितसामान्यं</b>             | 329           |
| यत्र वा प्रत्युत          | 447        | यमकादिनिबन्धे तु                        | 74            |
| यत्र शब्दशन्त्या          | 100        | यशसि तव विकसिते                         | 410           |
| यत्रैकस्मिन् वाक्यें      | 66         | यश्चोभयोः समोदोषः                       | 159           |
| यथाऽसाह्यये 351           | , 364      | यस्तपोवनमितिमुनिमिः                     | 202           |
| यथा त्रं गुणवान्          |            | यसादवस्तुसंस्पर्शि                      | 63            |
| यथादयश्च तत्प्रयोजक       | 352        | यसिन् विशेष                             | 624           |
| यथा प्रह्लादन।त्          |            | यस्य गर्न्धं समा                        | 407           |
| यथा हरिस्तथा              | 352        | यस्याज्ञा शिरसोद्यते                    | 349           |
| यथेव वा शब्दाः            | 340        | यस्यातिशयवान् 486,                      | 517           |
| य <b>शौत्त</b> रमुपमानस्य | 123        | या पुमाल्या पुंयोगात्                   | 52            |
| <b>यदप्य</b> नूतनोल्लेखं  | 155        | या <b>मे</b> प्रीतिः पुष्कराक्ष         | 615           |
| यदा रसभावादि              | <b>6</b> 8 | यावान् वा अयमाकाशः                      | 94            |
| यदा यग्ज <b>पमानां</b> शः | .111       | ***                                     | 596           |
| यदा पुन्रयं लोकात्        | 111        | यान्त्यामुहुर्वलित                      | 279           |
| यदा स्वसमवेतोऽत्र         | 343        | युत्यागमनेच भवान्                       | 412           |
| यदि कि श्चिद्धवेत्        | 230        | युधिनिसर्गल 126, 543,                   | 574           |
| यदि शेषो भवेद्वक्ता       | 117        | येन ध्वस्तमनोभवेन                       | 152           |
| यद्यप्याकाशशब्दः          | 347        | येन ना प्राप्ते योविषि <sup>135</sup> , | 156           |

|                            | प्टसं ख्या |                                  | पुटसंस्या |
|----------------------------|------------|----------------------------------|-----------|
| ये रसस्याङ्गिनो धर्माः     | 89         | राजाहस्सिवभ्यः                   | 3, 141    |
| येहेण्टोऽसि तदा            | 458        | राम गवणयोः                       | 292       |
| योगरूढ़स्य                 | 453        | ,,                               | 209       |
| योगाद्रु ढिर्बलीयसी        | 451        | राज्ञः पूज विधिं                 | 137       |
| यों जनत्रयविस्तीणा         | 463        | रात्रियाम <del>स्</del> तृरीयः   | 496       |
| योनी जलावतारेच             | 477        | रुद्रो वा एष यदि सः              | 212       |
| योपधादुरूपोत्तमात्         | 33         | <b>रूपका दिर</b> छंकार           | 90        |
| रक्षोहागमलघु               | 479        | रूपयौवनलावण्य                    | 333       |
| रजोभिःखन्दनो               | 124        | ल <b>ङ्काषु</b> रात्             | 621       |
| ,, 127, 538,               | 544        | <b>लक्षणघटकदलानां</b>            | 87        |
| रजः <b>कृ</b> ष्यास्रुति   | 292        | <b>लक्ष्मीविस्रोकनो</b>          | 418       |
| रतिर्देवादिविषया           | 10         | लिङ्गेर्पुदः संभृत               | 293       |
| रमणीयार्थप्रतिपादकः        | 16         | खपि <b>युक्तवत्</b>              | 332       |
| रत्नं स्वजातिश्रेष्ठोऽपि   | 119        | <b>लुम्मनुष्ये</b>               | 332       |
| रत्नरिमच्छटोद्धासि         | 155        | ,,                               | 332       |
| रसाक्षिप्ततया यस्य         | 75         | लो <b>को</b> त्तर <b>चमत्कार</b> | 483       |
| रसाभावादितात्पर्ये 🤇       | 25, 78     | <b>छोकोऽयमवि</b> रोषज्ञ:         | 108       |
| ,,                         | 292        | ल्युर्च                          | 204       |
| रसभावादि विषय              | 63         | वक्त्रंपद्ममिव                   | 575       |
| रस-भाव-तदाभास              | 418        | वत्काद्यी चित्य                  | 500       |
| रसभावौतदाभासौ              | 617        | वक्त्रास्ये वदनं तुण्डं          | 228       |
| रसा <sup>न्</sup> तराण्येक | 4          | वज्रहस्तः पुरन्दरः               | 212       |
| रा <b>का</b> यामकलंकंचेत्  | 2 36       | <b>व</b> जंमुक्ता ृप्रवार्लंच    | 240       |
| राजतेमिहिरेण नभः           | 199        | वदनमिदं न सरोजम्                 | 181       |

| पुटसख्या                     |                                | पुटसस्या    |
|------------------------------|--------------------------------|-------------|
| वदान्योना न्योऽस्ति 605      | वितरति गुरुः प्राज्ञे          | <b>4</b> 31 |
| वरा विभूषा संसृष्टिः 175     | विद्या तपश्च                   | 466         |
| वराहः कल्याणं 71             | विद्युत्वन्त रुलित             | 143         |
| वर्णादनुदात्तात्तोषधात् 311  | विनश्वरोऽस्तु नित्यो           | 269         |
| वर्धीपमानधर्माणां 195, 308   | विभावनुमावव्यमि                | 406         |
| वन्गुस्थाने मनोज्ञेच 169     | विभ्रमर <del>स्त</del> ्वरया   | 505         |
| वसुधामहित 150                | विभ्राजसे मकर                  | 509         |
| वस्तुतो भिन्नयोः 264         | विमर्लं बदनं                   | 277         |
| वस्त्वन्तरमनयोः 526, 539     | विरलास्तादशाः                  | 274         |
| वस्त्वन्तरमस्त्यनयोः 569     | विरुद्धे <b>नो</b> पमानेन      | 135         |
| बागर्थाविव सम्पृक्तौ 140     | विबक्षितं तु सामान्यं          | 330         |
| वागर्थाविव सम्पृक्तौ 266     | विवृतोक्तिः                    | 5 <b>3</b>  |
| वाक्यार्थेनेव 182            | विशन्तु विष्टयः                | <b>46</b> 8 |
| बाच्यवाचकचारुत्व 17          | विशिष्टोक्त्यनुसारेण           | 6           |
| बाच्य बाचक लक्षण 43          | विशेषस्सोऽपि                   | 20          |
| वाच्याभिप्रायेण 214          | विशे यस्य कल्पित               | 117         |
| वाच्यालंकार वर्ग: 15,252,274 | <sup>4</sup> विषयस्यानुपादानत् | 234         |
| वाताय कपिला 363              | विष्णुच-द्रेन्द्र              | 289         |
| वादेकींपे समासे सा 323,376   | विस्रब्धघातदोषः                | 402         |
| वामे मरकतत्रयामा 373         | विहीनतिलकेव स्त्री             | 90          |
| वाहि वात यतः 16, 252         | वीतोपमानौति                    | 526         |
| वाहि वात यतः 457             | त्ति द्यानां पदार्थानां        | 563         |
| विच (द्प्राहसमूह: 579        | वृथाचरसि किं भृंग              | 381         |

| <b>ट</b>                      | संख्या      |                                  | पुटसख्या |
|-------------------------------|-------------|----------------------------------|----------|
| वृथाचरासे कि                  | 381         | शब्दार्थशक्त्याक्षिप्तोऽि        | पे 54    |
| वृथा मम <sup>भ्रम</sup> ति    | 285         | शब्दार्थी सहितौ                  | 12       |
| वेला कालेच                    | 492         | शब्दाभिधेयालंकार                 | 65       |
| वैकटिकाएवहि                   | 43          | शमो दर्शने                       | 380      |
| वैकल्पिके <sup>ट</sup> वपि    | <b>35</b> 5 | रुरीरं तावदिष्टार्थ              | 12       |
| व्य <b>ङ्ग</b> यंस्य प्रतिभा  | 53,274      | शरीरमात्रेणनरेन्द्र              | 477      |
| व्यक्तिय य यत्राप्रा          | 53,273      | शकरादिभयो णू                     | 366      |
| व्धिङ्गग्रार्थस्य प्रधा       | 64          | शशिनोमहणात्                      | 473      |
| व्यज्यन्ते वम्तुमात्रेण       | 100         | शस्त्री स्यामा इत्यादौ           | 355      |
| व्यतिरेको विशेषश्चेत्         | 191         | शाब्दीद्याकांक्षा                | 46       |
| व्यतिरेके उपमिति              | 215         | शास्त्रारम्भेषु सर्वत्र          | 9        |
| व्यमिचारिर <b>सस्थायि</b>     | 70          | शस्त्रैकदेशसम्बद्ध               | 76       |
| व्यापार उपमानाख्य             | 204         | शिलायाद:                         | 366      |
| ब्यावृत्तिर्घ्यवहारी वां      | 261         | शिवो वा विष्णुर्वा               | 285      |
| व्युष्टं प्रयाणं च            | 528         | शुक्तैःस् <b>स</b> ता <b>ै</b> ः | 528      |
| शंखो निधौ                     | 363         | शुद्धसामान्यह्रपत्वम्            | 170      |
| शब्दचित्रं वाच्यचित्रं        | 66          | शैरवं यत्साप्रकृतिः              | 193      |
| शब्दतोऽर्थतो वा               | 145         | <b>दौला इवोन्नताः सन्तः</b>      | 189,215  |
| शब्दप्राधान्यमाश्रि           | 11, 12      | <b>रथे</b> नपश्चपरिधृसरा         | 292      |
| शब्दस्वरूपम्                  | 267         | श्रीमत्काशी <sup>पु</sup> री     | 463      |
| शब्दार्थवर्त्यलंकारा <u>ः</u> | 66          | <b>र</b> लेषमर्यादया             | 519      |
| शब्दाधिक्यात्                 | 210         | श्रोतृिकया हि                    | 5        |
| शब्दार्थशरीरं तावत्           | 12,13       | श्रीतर्त्वं चोपमाने              | 341      |

|                       | पुटसंख्या   |                                              |                    |
|-----------------------|-------------|----------------------------------------------|--------------------|
| षष्ठी होषे            | 7           | सहशाहष्ट                                     | 630                |
| षिद्गौरादिभ्य:        | 183         | सद्य: परुत्                                  | 169                |
| संज्ञायाम्            | 332         | सचस्तुतःक्षणे                                | 169                |
| संग्बोघनान्तं         | 361         | सद्यो ग्रुण्डितम <del>त्त</del> .            | 197, 519           |
| संभावना यदीत्थं       | 239         | सधर्मेषु तन्त्रप्रयोगः                       | 137                |
| संयोगादिभि: 432       | 437         | सन्तुलोके सुवर्णीद्र                         | 105                |
| संसृष्टिरितिविज्ञेया  | 176         | स्फायितश्चि                                  | 144                |
| स आत्मनो वपाम्        | 213         | स्फुटम् <b>थालकारौ</b>                       | 149                |
| सकल कलं पुरम्         | 108         | सपीतवासाः                                    | 471                |
| सकल करूं              | 134         | सप्तमीविशेषणे                                | 3                  |
| सकर्षन्महतीं सेनां    | 187         | सप्तम्य† जनेडः                               | 167                |
| संकुचिन्त सर ोजानि    | 565         | सप्तम्युपमानपूत्रे                           | 336, 337           |
| सच्छायाग्भोजवदना      | 126         | मानकर्तृकयोः                                 | 350                |
| 11                    | <b>56</b> 8 | समान <b>नामरूप</b>                           | 268                |
| ,, 534,               | 573         | समानान्ययोश्च                                | 368                |
| सच्छि <b>नमृ</b> लः   | 69 397      | समारुताकम्पित                                | 106 <sup>499</sup> |
| सञ्चारिणः प्रधा       | 617         | समासाच तंद्रिषयात्                           | 319                |
| स तथेति प्रतिज्ञाय    | 644         | ,, 320                                       | 324 393            |
| स्ति घर्मिणि          | 319         | समासे खलु भिन्नैव                            | 311                |
| संत्पुष्करद्योतितरङ्ग | 147         | समुच्चयोपमा                                  | 552                |
| सत्बपि सम्भवे         | 155         | स मुनिर्लाच्छितः                             | 278, 470           |
| सत्यर्थे पृथगर्थायाः  | 68          | स गुच्चयेच बै                                | 326                |
| सदक्सदश               | 368         | सम्बन्धिशब्दः सापेक्षः                       | 27                 |
| सदशस्य तृतीयस्य       | 568         | सम्भव <sup>त्</sup> येकवाक <sup>्</sup> त्वे | 475                |

| पुटसंख्या             |                |                                | पुटसंख्या  |
|-----------------------|----------------|--------------------------------|------------|
| संभवव्यमिचाराभ्यां    | 92             | साध <b>म्यपदस्य</b>            | 231        |
| स ययौ प्रथमं प्राची   | i 188          | साधम्यास्वादुता                | 329        |
| सरसिजमिदमाननं 5       | 57, 611        | सामान्यस्यभेदकः                | 352        |
| सर्वे सर्वेण सारूप्यं | 105            | साभान्यशब्दभेदः                | 479, 516   |
| 246,                  | 499            | सायं स्नानमुपासितं             | 41         |
| सर्वनाम्नां च बुद्धिस | q 334          | सा स्यादनस्वयाख्या             | 210, 586   |
| सर्वपथीना:खळ          | 157            | सिद्धं तु यस्य गुणस्य          | 342        |
| सर्वप्रातिपदिकेभ्यः   | 331            | सिद्धे शब्दार्थसम्बन्धे        | 268        |
| सर्वश्च शब्दः         | 184            | सीतां सन्तर्जयन्तीः            | 592        |
| सर्वार्थाभिघान        | 269            | सुगन्धिनयनानन्दि               | 534, 572   |
| स वाचको विशेषाण       | ı <b>i</b> 359 | सुगन्धिनयनान <b>न्दि</b>       | 129        |
| सविता विधवति          | 128            | सु <b>तनु</b> रि <b>यं</b>     | 487, 516   |
| 538 <b>, 56</b> 6     | 577            | <sup>*</sup> सुपर्वपर्वतोभाति  | 40         |
| सविशेषणे हि विधि      | 228            | सुपि च                         | 156        |
| ससञ्जुरश्वक्षुण्णान   | i <b>i</b> 194 | सुपोधातुप्रातिपादि <b>कयोः</b> | 390        |
| सह सुपा               | 354            | सुप्ति <b>ङ्वचन</b>            | <b>5</b> 9 |
| सद्यथे वाच्य          | 30             | सुमनाः पुष्पमाळःयोः            | 350, 451   |
| स्थिताःश्लणम्         | 18             | सुरभि: <b>वा</b> च्यवत्        | 68         |
| स शिशून् किल          |                | धु <b>वृत्तमुक्ताफ</b> ल       | 485        |
| सा किलाश्वासिता       | 296            | <b>सूर्या</b> शुसम्मीलित       | 106        |
| सा तेन जगृहे          | 280            | सैषा सर्वत्रवक्रोक्तिः         | 35, 239    |
| साहरयं न द्रव्यम्     | 196            | सोरःदीद्यदरोदीत्               | 211        |
| सादृश्यस्य च वस्तुःवं | 195            | सौमित्रे ननु                   | 636        |
| साधर्म्यमुपमामेदे ं   | 230            | स्त्र ीनेमिर्नाप्रिधः          | 588        |

|                                | पुदसख्य । |                                 | पुट     | सख्य |
|--------------------------------|-----------|---------------------------------|---------|------|
| स्त्रीवगच्छति                  | 511       | हंसीवधवलश्चन्द्र:               | 98, 99, | 105  |
| स्त्रीवगच्छित                  | 107       | हर <b>स्तु</b> कि <b>श्चित्</b> |         | 426  |
| स्पृतिः ताद्यय                 | 63        | हरुश्र                          |         | 331  |
| स्याद्रवः पुष्पम्              | 292       | <b>हरुदन्ता</b> त्सप्तम्याः     |         | 167  |
| स्या <b>द्रपु</b> स्सुन्दरमपि  | 120       | हस्तामामहस्तादय:                |         | 167  |
| स्युरु <b>चरपदे</b> त्वमी      | 360       | हिमबान् निषधो                   |         | 71   |
| स्बुरुत्तर <b>व</b> दे व्याघ्र | 326       | हायनान्तयुवादिभ्यः              |         | 333  |
| खतस्सिद्धेन                    | 103       | हिरण्यकशिपु                     |         | 438  |
| स्वयं च बलवाताम                | 136       | हीनताऽसम्भवः                    | 106,    | 511  |
| खस्य स्वेनोपमा                 | 596       | हृदयस्य प्रियः                  | 87,     | 351  |
| स्वेदं मूत्र पुरीषं च          | 407       | हृदयस्य हल्लेख                  | 87,     | 351  |
| ह्सीव धवलाकीर्तिः              | 96        | <b>हद्भगसिन्ध्वन्ते</b>         |         | 119  |
| 98,                            |           |                                 |         |      |

## चित्रमीमां ना-तत्वालोकन्याख्यागतानां **प्रन्थानाम्** अकारादिकमसूची

| ग्रन्थनाम                |                          |      |       |             |                  | पुटसं <b>स्</b> या |
|--------------------------|--------------------------|------|-------|-------------|------------------|--------------------|
| अभिधाननाममाला, [अ        | मर:]                     | 7    | 1, 76 | , 129,      | 292 32           | 6, 327             |
| <b>अलंकारम</b> णिहार:    |                          |      |       |             |                  | 579                |
| <b>अ</b> लंकारसर्वस्वम्  |                          |      |       |             | <b>2</b> 30, 53  | 4, 609             |
| अलं <b>कार</b> सुघानिषिः |                          |      |       |             |                  | 63                 |
| उ <b>त्रामचरितम्</b>     |                          |      |       |             |                  | 631                |
| उद्योत:                  |                          |      |       |             |                  | 354                |
| एकावली                   |                          |      |       |             | 381, 43          | 8, 602             |
| कल्पतरुः                 |                          |      |       |             | <sup>5</sup> , 8 | 5, 357             |
| का <b>ब्यकौ</b> तुकम्    |                          |      |       |             |                  | 13                 |
| काव्यदर्पण <b>म्</b>     |                          |      |       |             |                  | 602                |
| काव्यप्रकाशः             | 38 <b>,</b> <sup>1</sup> | 117, | 225,  | 230,        | 381, 46          | 59, 504            |
| का व्यप्रकाशोद्योत:      |                          |      |       |             | 3                | 9, 352             |
| काव्यादर्शः              |                          |      |       |             | 9                | 9, 394             |
| काव्यानुशासनम्           |                          |      |       |             |                  | 490                |
| काब्यालंकारस्त्रम्       |                          |      |       |             | 8                | 9, 496             |
| काव्यालंकारः             |                          |      |       |             | 24               | 6, 464             |
| काशिका <b>वृत्तिः</b>    |                          |      |       |             | 4, 192           | , 367              |
| कुमारसंग <b>वम्</b>      |                          |      |       |             |                  | 425                |
| कुबलयानन्दः              | 117,                     | 145, | 180,  | 195, 2      | 203, 223         | , 225              |
|                          |                          |      |       |             | 404, 40          | 5, 414             |
|                          | 572,                     | 6275 | 642,  | t <b>44</b> |                  |                    |

| ग्रन्थनाम                     | पुटसंख्या         |
|-------------------------------|-------------------|
| कुवरूयानन्दचन्द्रिका          | 415               |
| कुवलाया <b>नम्दो</b> न्मेषः   | 224               |
| कौस्तुभः                      | 256, 323          |
| चन्द्रिका                     | 335               |
| चन्द्रा <b>रो</b> कः          | 414               |
| चि. मी. खण्डनम्               | 57, 392, 537, 618 |
| गाथासप्तश्चती                 | 419               |
| तत्वटीका                      | 6, 329            |
| दयाशतकम्                      | 178               |
| <b>धातुवृत्तिः</b>            | 5                 |
| <sup>६</sup> वन्यालोकः        | 42, 273           |
| नयद्यमणिः                     | 344               |
| -<br>नयमयूखमालिका             | 607               |
| नाममाला [अमरः]                | 360, 363          |
| नेषधम् •                      | 328               |
| न्यायरत्ना <b>करः</b>         | 5                 |
| न्यायमञ्जरी                   | 43                |
| परिभाषेन्दुदोखरः              | 357               |
| परिः छः                       | 6, 358            |
| <b>पातञ्जलमहाभाष्यम्</b>      | 268               |
| पालकाव्पम्                    | 407               |
| प्रतापरुद्र <b>यशोभृष</b> णम् | 147               |
| प्रभा                         | 341               |

| ग्रन्थनाम                        | पुटसंख्या            |
|----------------------------------|----------------------|
| प्रदीपः [ च्या महाभाव्या ]       | 355                  |
| पूर्वतन्त्रम्                    | 158, 267             |
| प्रौंदमनोरमा                     | 330                  |
| भगवद्गीता                        | 385                  |
| भगवद्रामानुजमाष्यम्              | <b>3</b> 85          |
| मा <b>ट्टदीपिका</b>              | 268, 411, 594        |
| भामती                            | 5                    |
| भाष्यम् ( व्याकरण )              | 355, 361             |
| मनोर <b>ना</b>                   | 354                  |
| मर्मप्रकाशः                      | 275 <b>, 4</b> 29    |
| म <b>हाभाष्यम्</b>               | 203, 479, 601        |
| <b>भहाभाष्य.</b> प्र. उद्योतः    | 268                  |
| महाभारत <b>म्</b>                | 615, 616             |
| माघकाव्यम्                       | <b>49</b> 6          |
| मेघदूतम् 🕡                       | 143, 632             |
| मेदिनी                           | 297                  |
| यास्क <b>निरु<del>व</del>तम्</b> | 362                  |
| रघुवं <b>ञ्च</b> ञ्जीबिनी        | 354                  |
| रत्नाकरः                         | 383                  |
| रसगंगाधरः                        | 16, 39, 58, 256, 332 |
| रसगैगाधरमर्मेप्रकाशः             | 336, 358             |
| रसा <b>व</b> र्ण <b>सुधा</b> करः | 333                  |
| रसिकरश्चिनी                      |                      |

| ग्रन्थनाम                         | पुटसंख्या                           |
|-----------------------------------|-------------------------------------|
| रहस्यशिखामणि:                     | 174                                 |
| राजमित्रम्                        | 106                                 |
| रामायणम्                          | 212                                 |
| रूपमाळा                           | 297                                 |
| लघु <b>वृ</b> त्तिः               | 66                                  |
| <b>लघुमञ्जूषा</b>                 | 318                                 |
| <b>छो</b> चनम्                    | 269, 436                            |
| वकोक्तिजी <b>वितम्</b>            | 155                                 |
| वरदराजस्तव:                       | 410, 456, 628                       |
| वामन <b>पुराणम्</b>               | 462                                 |
| वात्स्यायनीयम्                    | 28                                  |
| विश्वः                            | 169                                 |
| विश्वप्रकाशः                      | , 68, 495                           |
| विष्णुपुराण                       | 72                                  |
| वाक्यपदीयम्                       | 3, 229, 341                         |
| वायवीयसंहिता                      | 267                                 |
| <b>वृत्तिवार्तिकम्</b>            | 437, 440, 443, 450, 452             |
| विमर्शि <b>नी</b>                 | 534, 539, 607                       |
| विक्रमोर्वशीयम्                   | 507                                 |
| विश्वप्रकाशकोशः                   | 492                                 |
| वैजयन्ती                          | 19, 68, 130, 164, 169, 237, 289,296 |
| <b>*</b> •                        | 326, 370, 431, 441, 527, 588, 606   |
| <b>बै</b> ,सि, लघुमञ्ज <b>ष</b> ा | 52                                  |

| प्टसंस्या                          | पुटसंख्या           |
|------------------------------------|---------------------|
| वैयाकरणभूषणम्                      | 318                 |
| <b>सब्दे</b> न्दुशेखरः             | 352                 |
| शांकरगाष्यम्                       | 357                 |
| शाश्वतः                            | 309                 |
| शारीरक शांकरमाप्यम्                | 94                  |
| शास्त्रदीपिका                      | 412                 |
| शि <b>व</b> तत्वरहस्यम्            | 267                 |
| शिवार्कमणिदीपिका                   | <b>59</b> 3         |
| शिशुपालवधम्                        | 115                 |
| <b>ग्रुकनीतिः</b>                  | 240                 |
| श्रुतप्रकाशिका                     | <b>3</b> ŏ <b>6</b> |
| <b>শ্ব</b> ুतिঃ                    | 72                  |
| सनत्कुमारसंहिता                    | 462                 |
| सम्प्रदायप्रकाशिनी                 | 231                 |
| सरस्वती <b>कण्ठाभर</b> णम्         | 183, 468            |
| सर्वेकषा                           | 411                 |
| सर्वस्वसंजीविन <u>ी</u>            | 544                 |
| सां <b>च्यतत्वको मुद</b> ी         | 195                 |
| साहित्यचूडामणि:                    | 12, 42              |
| साहित्यदर्पणम्                     | 537                 |
| सि <b>द</b> ान्त <b>को</b> मुदी    | 7, 352              |
| <del>स्</del> कान्दपुराण <b>म्</b> | 436                 |
| ६र्षचरितम                          | 202                 |

### चित्रमीम*ांसा-*तत्वालोकव्याख्यागतानां ग्रन्थकाराणां अकारादिकमसूची

| अप्पय्यदीक्षित:       | 59, 63 | 161, 252, 264, 412, 440 |
|-----------------------|--------|-------------------------|
| अभिनवगुप्तपादाः       |        | 13, 101, 425            |
| अमगकार:               |        | 506                     |
| अमलानन्द्सरस्वतयः     |        | 5, 357, 595             |
| अलं <b>कारचऋ</b> वतीं |        | 110, 353                |
| अलंकाररत्नाकरकार:     |        | 380, 388, 610, 611      |
| अळं हारशेखरकुत्       |        | 77                      |
| अलंकारसुधानिधिकारः    |        | 241                     |
| आनन्दवर्धनः           |        | 10, 12, 14, 239, 266    |
| उज्वलदत्तः            |        | 466                     |
| <b>उद्भ</b> टादयः     | 134    | 153, 208, 274, 338, 569 |
| उद्भरहरौ              |        | 526                     |
| उद्योतकृत्            |        | 329                     |
| एकावलीकारः            |        | 432' 571, 631, 641, 644 |
| औद्भटाः               |        | 253                     |
| कल्पतरुकाराः          |        | 594                     |
| कात्यायन:             |        | 8, 331, 498             |
| कालिदासः              |        | 74, 385, 507, 509, 633  |

| काञ्यप्रदीपकार: 14, 45, 225, 231, 338, 341, 410, 602    |
|---------------------------------------------------------|
| काशिकाकृत् 369                                          |
| कुमारस्वामिसोमपीथीं 112                                 |
| कु झिकाकार: 52                                          |
| कुमारिलभट्टः 196, 455                                   |
| क्रिंच्यटः 198, 207, 269, 312, 321, 324, 338, 362, 369  |
| कोस्तुभकृत् 117, 118, 126, 131, 170, 180, 186, 194, 211 |
| 239, 358, 375, 391, 537, 574, 601, 615,                 |
| खण्ड <b>देव:</b> 594                                    |
| गदाधरभट्टाचार्याः 9                                     |
| गोपेन्द्रतिप्पभूपालः 604                                |
| गोविन्दठक्कुरः 439                                      |
| चक्रवर्ती 115                                           |
| चन्द्रिकाकारः 217                                       |
| चित्रमीम्।ंसाखण्डनकृत् 335, 398, 570, 636, 639, 642     |
| जगन्नथ: 49, 57, 265, 456, 608                           |
| जयदेवादय: 179, 239, 259, 413, 624                       |
| जयरथ: 127, 539, 607                                     |
| जयन्तभट्टः 43                                           |
| जयरामभट्टाचार्यः 210                                    |
| जैमिनि: 268                                             |
| दण्डी 12, 16, 89, 96, 107, 157, 209, 235, 238, 245,     |
| 259, 260, 182, 368, 506, 508, 711, 16                   |

| द्र्पणकृत्               | 441, 442, 443, 505                                                             |
|--------------------------|--------------------------------------------------------------------------------|
| <b>धातुवृत्तिकारः</b>    | 297                                                                            |
| ध्वनिकृत्                | 15, 16, 17, 25, 30, 37, 43, 48, 50, 56, 58,                                    |
|                          | 61, 62, 63, 64, 65, 6, 73, 75, 78, 156, 252,                                   |
|                          | 253, 255, 273, 292, 400, 419, 426, 423, 427, 436, 444, 446, 458, 614, 617, 639 |
| नमिसाघुः                 | 487, 516                                                                       |
| नव्यास्तु                | 428                                                                            |
| नागेशभट्टः               | 16, 215, 268, 269, 336 356, 428, 636                                           |
| नाट्यशास्त्रकृ           | त् <i>77</i>                                                                   |
| निगमान्तमहा              | देशिकाः 6, 174, 329, 467                                                       |
| निरुक्तकारः              | 77                                                                             |
| नीलकण्ठदींक्षि           | ান: 267                                                                        |
| नैयायिकाः                | 184, 342                                                                       |
| पिडतराजः                 | 1 4, 127, 238, 430, 539                                                        |
| पतञ्जलिः                 | <b>5.</b> 311, 479                                                             |
| पाणिनि:                  | 3, 145                                                                         |
| पार्थसारथिमि             | श्र:                                                                           |
| प्रकाशकृत्               | 39, 40, 47, 66, 70, 98, 101, 108, 123, 153,                                    |
|                          | 214, 232, 234, 237, 323, 324, 328, 338                                         |
|                          | 339, 340, 376, 377, 383, 391, 393, 400,                                        |
|                          | 409, 415, 418, 421, 436, 443, 473, 485                                         |
| प्रतीयारेन <u>्द</u> ुरा | 500, 506, 539, 604, 611, 630<br>जः                                             |
| _                        |                                                                                |
| प्रवरसेन:                | 281                                                                            |

| प्राचीनाः           | 56                                                            |
|---------------------|---------------------------------------------------------------|
| भट्टबाण:            | 202, 287, 435                                                 |
| बोधायनमहर्षिः       | 268, 466                                                      |
| भट्टगौपाल:          | 439                                                           |
| मिट:                | 52                                                            |
| भट्टेन्दुराजः       | 66                                                            |
| भट्टोजिदीक्षिताः    | 7, 52, 310, 330, 342                                          |
| भट्टोद्भट:          | 66, 145                                                       |
| भट्टेन्दुराजः       | 136                                                           |
| भरतः                | 12, 209, 307, 406, 425                                        |
| भ इरिः              | 3                                                             |
| भवभूति:             | 631                                                           |
|                     | 135, 138, 142, 175, 231.                                      |
| 234, 235, 269, 274, | 468. 473 <b>.</b> 485 <b>.</b> 486 <b>.</b> 49 <sub>6</sub> , |
|                     | 500, 516, 572, 602, 616,                                      |
| माष्यकृत्           | 325, 355, 356, 387,                                           |
| भीमसेनादय:          | 145                                                           |
| भोजदेव.             | 176, 183, 396, 485                                            |
| मङ्घक,              | 145                                                           |
| भदनमेश्हन झा शर्मा  | 335                                                           |
| मनुः                | 466. 385                                                      |
| मम्मटभट्ट.          | 13, 89, 435                                                   |
| मर्मप्रकाशकारः      | 58                                                            |
| / • • • •           |                                                               |

| मल्लिनाथः                              | 20, 121, 218, 242, 438, 628, 642    |
|----------------------------------------|-------------------------------------|
| महिमभट्टः                              | 13 · 471                            |
| माघः                                   | 291                                 |
| माधव:                                  | 4                                   |
| मानबल्लयुपाच्यरामशास्त्री              | 241                                 |
| मीमांसकाः                              | 6, 266, 268, 316, 342, 343, 453     |
| मेघनादारिसूरयः                         | 344                                 |
| मेघावी                                 | 106                                 |
| यादव:                                  | 350                                 |
| यास्कः                                 | 77                                  |
| रत्नाकरकारः                            | 607                                 |
| रत्नापणकृत्                            | 175                                 |
| राजचूडामणिदीक्षितः                     | 400, 436, 569                       |
| राजानककुन्तक:                          | 155                                 |
| रुद्र <b>ट</b> : 12, 116, 148,         | 150, 171, 214, 238, 242, 476, 479,  |
| 486, 487.                              | 488, 516, 517, 526, 549, 559, 604   |
| रसगंगाधरकृतः 39, 101                   | , 178, 250, 264. 277, 278. 379, 383 |
| <b>3</b> 91, 39                        | 2, 409, 416, 444, 445, 453, 545,    |
| ************************************** | 6∠6, 672<br>336                     |
| रसगंगाधरव्वाख्यातारः<br>चोननम्         | 30, 101, 427, 435                   |
| लोचनकृत्<br>                           | 490                                 |
| वाग्भटः                                |                                     |
| वाचस्पतिमिश्राः                        | 5, 94, 195, 212, <b>3</b> 57, 595   |

| बामन: 4, 12, 64, 89                    | 9, 99, 137, 138, 142, 185, 197, 210,  |
|----------------------------------------|---------------------------------------|
| 241, 247,                              | 255, 464, 480, 508, 516, 514, 519,    |
| बामनः (व्यावृ)                         | 249                                   |
| वामन-काव्य <sup>प्र</sup> काशकारात्रयः | 278                                   |
| बाल्मीकि:                              | 90, 212                               |
| विद्याचऋवर्ती                          | 38, 95                                |
| विद्याधर:                              | 283, 381, 602                         |
| विद्यानाथ: 103, 108,                   | 110, 113, 117, 131, 137, 145, 174,    |
|                                        | 70, 214, 214, 402, 404, 539, 542, 574 |
|                                        | 576, 607, 623, 625                    |
| विशिष्टाद्वैतिनः                       | 344                                   |
| विश्वनाथ:                              | 14                                    |
| वृत्तिकार:                             | 315                                   |
| वृत्तिकार' (चि)                        |                                       |
| वैजयन्त्यमरकारी                        | 529                                   |
| वैयाकरणा'                              | 17, 27, 156, 268, 310,561             |
| व्यक्तिविवेककारः                       | 18, 451, 461                          |
| च्यास:                                 | 52 268                                |
| शंकराचार्याः                           | 94 228                                |
| शबरस्वामी                              | . 607                                 |
| शाकटायनः                               | 466                                   |
| शाखावधनः                               | 481                                   |
|                                        |                                       |

शिक्षभ्पालः 833 सरस्वतीकण्ठाभरणकृत् 340 सर्वस्वकृत् 66, 108, 134, 137, 1, 2, 160, 183, 232, 241 281, 305, 355, 459, 462, 534, 544, 604, 623, 643, माहित्यद्पेणकारः 26, 29, 181, 340, 373, 376, 421 हलायुधः 477, 671

·**%** 

### शुद्धाशुद्धपाउसूची

| વુ <b>ટે</b> | प को | अ <b>ञ्जद</b> ः        | ग्र <b>द</b> ः                   |
|--------------|------|------------------------|----------------------------------|
| 10           | 19   | भासत                   | यदा भासते                        |
| 11           | 18   |                        | अत्र त्रिविधमित्यन्तरं           |
|              |      | •                      | 'काच्यप्रकाशकृता यः मेदोपाधिः    |
|              |      |                        | प्रदर्शितः तदपेक्षया विलक्षणस्त- |
|              |      |                        | दुपाधिः प्रदर्श्यते। एवं विभागे  |
|              |      |                        | च कारणमुत्तरत्र वक्ष्यते ' इति   |
|              |      |                        | संयोजनीयम् ।                     |
| 25           | 13   | <b>च्य</b> ज्य         | व्यज्यते                         |
| ,,           | 14   | चमस्कारा               | तसाच्चमत्कारा                    |
| 26           | 10   | निगस्य                 | निरस्य                           |
| "            | 17   | उपालभन्त्याः           | उपालभमानायाः                     |
| 29           | 20   |                        | पदस्येत्यधिकं                    |
| 32           | 5    | शक्तिमूलः              | अर्थशक्त्वम्.ल:                  |
| 34           | 13   | स्तयोः                 | स्तनयो:                          |
| 42           | 15   | लि क्रित्वेन           | लि <b>द्ग</b> त्वेन              |
| 43           | 16   | न्यासमञ्जर्याम्        | न्यायमञ्जर्याम्                  |
| 48           | 12   | अर्थे न                | अर्थेन                           |
| 53           | 5    | नद्धसियति              | न सिध्यति                        |
| "            | 11   | विवृक्तिताम्           | विवृतोक्तिता <b>म्</b>           |
|              | 17   | <b>किल्ङ्क</b> लितमिति | सङ्कलितमिति                      |
| 58           | 5    | न शकमि                 | न शक्रोमि                        |
| 60           | 14   | सदिषिष्ठित             | मद्धिष्ठित                       |

| 9ुटे । | मं कौ | <sup>ु</sup> गु <b>द</b> ः | गुदः                     |
|--------|-------|----------------------------|--------------------------|
| 62     | 18    | च्यसिद्धि                  | वाच्यसिद्धिः             |
| 63     | 17    | रसातां                     | रसतां                    |
| 73     | 16    | मूल।ववनि                   | ध्वनिप्रपञ्चः            |
| 95     | 21    | मिति योः                   | मितिद्वयोः               |
| 102    | 21    | तथा                        | तथापि                    |
| 128    | 18    | <b>ब्यो</b> मस्वं          | व्योमत्वं तद्भिन्नत्वं   |
| 146    | 23    | इत्यु <del>वि</del> तः     | इत्युक्तितश्चिन्त्या     |
| 148    | 13    | यथा                        | यथासमस्तं                |
| 148    | 19    | <b>उपादयितुं</b>           | उपपादियेतुं              |
| 159    | 17    | यजति <b>प</b> मा           | न्यजति उपमा              |
| 164    | 12    | दूइयन्ते                   | दह्यन्ते                 |
| "      | 15    | हाला हेलो                  | हालाहल:                  |
| 181    | 4     | विशिष्योपमा                | विशिष्टोपमा              |
| 202    | 22    | दिगवादि                    | हि गवादि                 |
| 215    | 16    | नाशभट्टेन                  | नागेश्न <b>यहे</b> न     |
| 221    | 16    | नचोपमेयोपमाया              | न चोपमायां               |
| 222    | 7     | तुल्ययोगित्वं              | तुल्य <b>योगिशा</b> त्वं |
| 222    | 19    | <b>उपमेयोपमायाम</b> पी     | <b>उपमेयो</b> पमापीत्य   |
| 232    | 5     | मुखचन्द्रेणातपः            | मुखचन्द्रेण तापः         |
| 279    | 16    | नाल <b>अप</b> वर्जित       | नालापवर्जित              |
| 289    | 17    | विष्णुः चन्द्रे            | विष्णुचन्द्रे            |
| 295    | 14    | <b>कृत</b>                 | कृतं <del>स्</del> यात्  |
| 297    | 2     | <b>उ रगौ</b> ण             | <b>उरगौ</b>              |
| "      | 20    | <b>ब</b> ळात्कारे          | बलात्कारेण बहि           |
|        |       |                            |                          |

| प्रदे प     | की | <b>अ</b> शुद्धः                         | হা <b>ৰ:</b>                 |
|-------------|----|-----------------------------------------|------------------------------|
|             |    |                                         |                              |
| 301         | 12 | - <b>-नि</b> समानाः                     | चुम्बिताः निसमानाः चारु      |
| 501         | 12 | *************************************** | मनोज्ञाः, केसराः सटाः        |
| 304         | 9  | ननु                                     | ननु — इत्यधिक                |
| 305         | 6  | भवति<br>भवति                            | निष्पत्तिभवति                |
| 306         | 18 | साधम्य                                  | साधम्यप्रतीती                |
| 312         | 2  | इकारो                                   | ई कारो                       |
| 331         | 17 | मपमानतया                                | मुपमानताया एव                |
| 355         | 22 | – गौरिति                                | गौरिव गौरिति                 |
| 356         | 3  | वेयर्थ्य                                | वैयर्थ्यप्रसङ्गात            |
| "           | 4  | भाव:। इत्य                              | उपमेयभाव इत्युक्तः           |
| 357         | 2  | ब्रह्मण एव                              | ब्राह्मण एव                  |
| "           | 4  | <b>भेदघ</b> टित                         | भेदा <b>घटित</b>             |
| 359         | 8  | कचित्                                   | अत्र केचित्                  |
| 364         | 11 | यथा साहरूये                             | य <b>था</b> ऽसा <b>दश्ये</b> |
| 37 <b>7</b> | 4  | <b>अ</b> मुत                            | अमृत                         |
| 378         | 18 | इत्यादीनामुपादानं                       | इत्यदावुपादानं               |
| 38∪         | 21 | योक्तम्                                 | तथोक्तम्                     |
| 381         | 7  | मानवात्                                 | मा <b>नस्वा</b> त्           |
| 382         | 22 | नियमम:                                  | नियम:                        |
| 402         | 20 | म <b>वि</b> पश्चाश्च                    | भाविवर्णनमपि                 |
| 403         | 15 | समर्था                                  | समर्थ्य                      |
| 411         | 20 |                                         | अत्रा दर्भपदस्थाने इत्यन्तरं |
|             |    |                                         | 'पुण्डरीकपदस्योहः कार्यः     |
|             |    |                                         | हरितपदस्थामे रक्तपदस्योदः    |
|             |    |                                         | कार्बः' इसि भवेत्            |
| 414         | 9  | ्वाप्रपे                                | वा पे                        |
|             |    |                                         |                              |

| षुटे        | पंक्ती | <b>भ</b> शुद्धः               | <b>गुन्द</b> :                                                                                           |
|-------------|--------|-------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 417         | 14     | महिमहित्वं                    | महिमत्वं                                                                                                 |
| 420         | 19     | प्राय- <u> </u>               | प्रायत्वमिति                                                                                             |
| 422         | 17     | — <b>अ</b> स्याः              | अतश्चात्र अस्याः                                                                                         |
| "           | 18     | अतश्चात्र                     | जनरहितत्व एव                                                                                             |
| 425         | 13     | स्यत्र विप्र                  | विभाबादेः विप्रलंभस्य चेति                                                                               |
| 429         | 21     | ध्वनि                         | उपमाध्विः:                                                                                               |
| <b>4</b> 30 | 21     | कताचत्                        | कतिचित्                                                                                                  |
| 438         | 9      | द्वितीयाथाभि                  | द्वितीयार्थामि                                                                                           |
| 439         | 6      | कृतो व्यंजना                  | कुतौ व्यझना                                                                                              |
| "           | 14     | त्रिपुरा रेरातेः              | त्रिपुराराते:                                                                                            |
| 443         | 3      | अभित्रापि                     | अत्रापि                                                                                                  |
| 444         | 2      | क्तेः भाष्यो                  | भाष्योक्तेः                                                                                              |
| ,,          | 22     | एकाशकृता                      | प्रका <b>श</b> कृता                                                                                      |
| 453         | 16     | यागस्पृञ्जो                   | योग <del>स्</del> पृशो                                                                                   |
| 455         | 20     | पालवत्यभीः                    | पालयत्यभी:                                                                                               |
| 463         | 8      | वामभिः                        | वामांमिः                                                                                                 |
| 464         | 13     | सप्तमेदां                     | सप्रभेदां                                                                                                |
| 465         | 11     | जात्या इत्यर्थः               | , जात्या न्य्नता इत्यर्थः                                                                                |
| 470         | 14     | तटित् निर्दिष्टा              | तिटत् न निर्दिष्टा                                                                                       |
| <b>4</b> 74 | 15     | स्रता <b>योः</b>              | प्रसतायाः                                                                                                |
| 475         | 5 5    | करस्थपदार्थच्युतपदार्थस्य<br> | करस्थपद <b>ळिङ्ग</b> बचनसारुष्यं च्युतः<br>पदे विद्यंब इति करस्थपदार्थस्य<br>च्युत्तपदार्थे एवं समन्वयेन |
| 479         | 7      | प्राचीनेन                     | नव्येन                                                                                                   |

| पुटे   | पंक्तौ          | <b>अ</b> ग्रुद्धः | शुद्ध:                        |  |
|--------|-----------------|-------------------|-------------------------------|--|
| 493    | 9               | प्रतिबिम्बभाम     | प्रतिबिम्बभावोप               |  |
| "      | 1               | धर्मोगदवोनस्य     | धर्मोपादानस्य                 |  |
| 497    | 20              | यत्र              | <sub>,</sub> 'यत्र' इत्यधिकम् |  |
| 503    | 10              | सारूपं            | सारू <b>प्यम्</b>             |  |
| 504    | 22              | घृष्यत्वा         | रघृष्यत्वा                    |  |
| 511    | 19              | सस्यगप्रतीति      | सम्बगप्रतीति                  |  |
| 515    | 9               | मन्दाकिनी         | मन्दाकिनीनां                  |  |
| 518 19 |                 | उपमेयति           | उप <b>मेय</b> गतेति           |  |
| 520 19 |                 | धर्माधिका         | धर्माधिक्यं                   |  |
| 527    | 7 3             | तुरं गमाणां       | तुरंगमाणां                    |  |
| "      | 21              | तस्यैव            | तत्रैव                        |  |
| 54     | 1 22            | अभाव:             | अयं भावः                      |  |
| 54     | 4 4             | व।प्यङ्गनयोः      | वाप्यङ्गनयोश्चो               |  |
| 58     | 582 13 . त्वतम् |                   | त्वम्                         |  |
| "      | 15              | शब्दाः            | হাতবঃ                         |  |
| ,,     | 18              | स्वजलयो:          | खज्ळयोः                       |  |
| 58     | 7 21            | नन्यो             | नन्वयो                        |  |
| 58     | 8 12            | क्ची              | त्पत्ती                       |  |
| 59     | 0 17            | वृत्ते            | वृत्तेश्च                     |  |
| 60     | 4 20            | केनापि            | न केनापि                      |  |
| 60     | 7. 7            | तद्भिवक्षाया      | तदविवक्षा                     |  |
| 61     | 0 10            | द्वरद             | द्विरद                        |  |
| 61     | 6 16            | अनेनैव            | अनेनैव अनेनैवास्मिन्          |  |

**भग्नुद**ः

युद्धः

ļ

-

अनन्त्वया सारणा भ्दुजस्य द्भुजस्य सम्बद सम्बद्धं विस्मृतिः वित्सृतिः

कर्तरि ट्रुय कर्तरि रुयुट्

स्चा स्ची

भगस्योदयो भगस्योदये पटसंस्था पुटसंस्था

22, 203 203, 223

Jayanthi Printers & Publishers, 2842, Pampapathi Road, Jayanagar, MYSORE-14.

#### व्याख्यातुः ग्रन्थान्तराणि

- 1 संस्कृतवाक्यरवना भाग-१ 02-50
- 2 संस्कृतबालनो धिनी भाग-१ 02-50
- 3 44 भाग−२ 02-50
- 4 " मुद्रणे भाग-३
- 5 अभरकोशः

[पर्यायविराम टिप्पणी भाषाविवरण-

सहितः भाग-१, २, ३] अमुद्रिनः

6 संस्कृतभावितमञ्जरी [माग १, २, ३]

विलास:—

विद्वान् . सोः रामस्वामि ऐय्यक्तार्यः
२९० सरस्वती सदनम्
सीताविलासाग्रहारः
मैद्धरु - १८००२४
कर्णाटकराज्यम्
भारतम्